SARAMAMA
LA CULTURA DEL MAIZ

LENGUAJE, SABERES E IDENTIDAD
EN LA COMARCA AZUAYO-CANARI

CARLOS ALVAREZ PAZOS




Saramama
La cultura del maiz

CARLOS ALVAREZ PAZOS

Prologo: Ruth Moya

FICHA TECNICA

Titulo: Sarama. La cultura del maiz. Lenguaje, saberes e identidad en la comarca Azuayo-Canari
Autor: Carlos Alvarez Pazos

Prologo: Ruth Moya

Presentacion: José Manuel Castellano Gil

Obra arbitrada por pares dobles ciego.

Editorial Centro de Estudio Sociales de América Latina (CES-AL)

Cuenca (Ecuador) 2019

CREDITOS

Cuidado edicién: CES-AL

Fotografia portada: Juan Carlos Astudillo

ISBN: 978-9942-8742-5-2

Disefo y diagramacién: Rafael Martin Cantos

QUEDA TOTALMENTE PERMITIDA Y AUTORIZADA LA REPRODUCCION TOTAL O PARCIAL DE
ESTE MATERIAL BAJO CUALQUIER PROCEDIMIENTO O SOPORTE A EXCEPCION DE FINES
COMERCIALES O LUCRATIVOS.



A los hombres y mujeres de maiz
de la regian austral andina.



“Nukanchik sarata tarpushpa kawsashkanchik, shinami
sarata tarpushpa katishun. Sara fiukanchikman wisiaypak
tukuyta kashka”.

“Nosotros hemos vivido sembrando maiz vy asi seguiremos
sembrando siempre, porque el maiz nos ha dado todo”.

Martin Caguana



Indice

Presentacién José Manuel Castellano Gil........c.cceeevveeivicceiieiie e,
Prologo RUEN MOY@.....ccveeie e
Mi reconocimiento y gratitud........cocooeveeieeerieriee e e
INEFOAUCCION ...ttt s s e

Capitulo 1: El nombre del maiz y otras denominaciones vy
ErALAMIENTOS .o
Capitulo 2: Mitos Y 1eYeNndas........oceeoceieeee e
Capitulo 3: El maiz. Un vistazo en la Historia Regional.........c...c..........
Capitulo 4: La ChaKra.. .o
Capitulo 5: Partes de la planta. Simbolismo y antropomorfismo......
Capitulo 6: Variedades de maiz y caracteristicas........ccooeecveirereucnnns
Capitulo 7: El ciclo agricola del maiz. Proceso del cultivo...................
Capitulo 8: Practicas, tecnologias y herramientas utilizadas
durante y luego de los diferentes momentos del cultivo del maiz....
Capitulo 9: Fiestas, rituales y creencias durante el ciclo agricola......
Capitulo 10: Comidas y bebidas, caracter social y ritual....................
Capitulo 11: Otras costumbres, usos y tareas referidos al maiz........
Capitulo 12: Enfermedades (sara unkuykuna) y plagas del maiz.

Anomalias, deficiencias y fendmenos que afectan a la planta..........

Capitulo 13: Medicina y valor nutricional. Juegos. Caracter social
en 1a labor agricola.........ooi oo

Capitulo 14: La literatura del maiz (poemas, narrativa, adivinanzas,
canciones, dichos, expresiones, tratamientos). Topdnimos...........

Capitulo 15: Produccion de la graminea y comercializacion.............
CONCIUSIONES ... ettt ettt e et

Saramama. Sarapa kawsay pacha. Kamumanta kichwa shimipi
uchillayachishka yuyaylla........cccoooeoiieiioeieie e

12
13

23
29
34
45
56
65
76

95

108

127

161

167

170

177

197

202

207



ADTEVIGTUIGS .. vttt ettt et e ene e 248

249
BibliOGrafia. .. ..o e 256

Informantes

Semblanza biografiCa.....ccccoeii e 260



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

PRESENTACION

Debo iniciar esta breves lineas indicando que hace tan sélo un par de
meses conocia al catedratico, etnolingtliista y quichuista, el Dr. Carlos
Alvarez Pazos, a través de una admirada amiga comun, Ruth Moya,
autora del prélogo de este libro. Momentos como esos no suelen ser
tan habituales y dejan una huella imborrable. Desde el primer
instante capté que me encontraba ante un profesional de gran talla,
con una amplia trayectoria docente e investigadora, amante de su
desempefio y, muy especialmente, ante un buen hombre integral,
con una aplastante humildad y sencillez, a pesar de ser un pozo de
sabiduria, conocimientos y con un firme compromiso social e
intelectual.

El Dr. Alvarez lleva toda una vida dedicada a rescatar y profundizar en
los valores culturales e identitarios andinos. Su visidn no parte de una
postura estatica, centrada simplemente en rememorar y difundir
“cosas del pasado”, sino que viene caracterizada por una concepcion
activa que entrelaza esa silenciosa pervivencia afieja, que
normalmente pasa desapercibida en las vigentes practicas actuales,
pero que estan presentes y vivas en todos los contextos sociales de
la vida cotidiana, desde la organizacién del propio territorio, del
mundo agrario y de sus relaciones, reflejadas en su manifestaciones
sociales. Este libro contiene, ademas, un relevante y significativo
aporte lingliistico que nos acerca a una mejor comprension, que adna
origen y procedencia con el momento actual.

La obra del Dr. Carlos Alvarez describe y analiza, de forma detallada,
rigurosa y cientifica uno de los elementos identitarios centrales de la
cultura Andina, el maiz, que es sintesis de la cosmovision
sociocultural del devenir histérico ancestral, colonial y republicano.
Ese estrecho vinculo, objeto principal de estudio en este libro,
recorre cada una de las paginas que siguen, donde se aborda desde
una concepcion integral el importante papel que ha desempefiado y
desempefia el maiz en la articulacién y conformacién social: desde su
nombre y sus distintas denominaciones, sus variedades, sus procesos
de cultivo y comercializacion; sus mitos y leyendas; su pervivencia en
7



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

la historia local; la chakra, sus ciclos agricolas, sus tecnologias y
herramientas empleadas, sus enfermedades y sus plagas; sus fiestas,
rituales y creencias; su gastronomia derivada del maiz, sus platos y
bebidas con su valor nutricional; su utilidad medicinal; los juegos; su
huella en el mundo literario y popular y el descifrado de topénimos.

“Saramama. La cultura del maiz: Lenguaje, saberes e identidad en la
comarca azuayo-cafiari’ estd sustentado y avalado en el amplio
repertorio bibliografico existente y en una destacada e ingente labor
de trabajo de campo realizada por el Dr. Alvarez, a través de la
recogida de testimonios orales de un elenco de informantes, que
viene a enriquecer el conocimiento de saberes y practicas. Sin duda,
estamos ante una obra clave e imprescindible.

José Manuel Castellano Gil
Miembro de la Academia Nacional de Historia de Ecuador



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

PROLOGO

Tengo el honor de hacer la presentacién del libro de Carlos Alvarez
intitulado: Saramama. La cultura del maiz. Lenguaje, saberes e
identidad en la comarca azuayo-cafiari.

La difusiéon digital de esta obra ocurre cuando nos encontramos
reflexionando vy aspirando a que, efectivamente, ocurra el
reconocimiento, valoracién e impulso de las lenguas indigenas,
teniendo como marco el Afo Internacional de las Lenguas
Originarias, instituido por las Naciones Unidas.

La edicidn digital de este libro ha sido posible gracias a la sensibilidad
del historiador canario José Manuel Castellano quien ha impulsado la
“Editorial Centro de Estudios Sociales de América Latina”, que viene
dando cabida a la publicacién de los resultados de investigaciones,
situadas, preferente pero no exclusivamente, en la regién austral de
nuestro pais.

Mi relacidn con Carlos Alvarez se inicid, hace muchos afios, debido a
nuestro mutuo interés en la lengua y cultura kichwas. Carlos Alvarez,
particularmente inclinado a los estudios lexicograficos, ha realizado
multiples aportes sobre el castellano azuayo, enriquecido, por la
lengua y cultura kichwas, cuya impronta es innegable, a pesar del
desplazamiento de la lengua kichwa en favor del castellano. La obra
Saramama. La cultura del maiz. Lenguaje, saberes e identidad en la
comarca azuayo-cafiari, asi lo atestigua.

El libro, como dice el autor, se empezé a escribir en el 2014 y, para el
presente afio de 2019, el texto pasé por muchas reflexiones,
aproximaciones y acercamientos de distinta indole: desde los
académicos hasta los emocionales.

La obra nos remite al andlisis lexicografico en torno al maiz. El autor
explora los aportes de conocedores de la cultura regional azuayay
cafiareja. Los nombres de Julio Paris, Luis Cordero, Alfonso Cordero
Palacios y, el del estudioso contemporaneo Glauco Torres, nos
permiten una aproximacién acerca de la evolucién de la lengua
kichwa. Se pasa revista, igualmente, a crénicas coloniales tempranas.

9



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

El analisis de la documentacion histérica de fines del siglo XVIII y
principios del XIX sobre la Gobernacion de Cuencay la Regién Centro
Sur del pais constituyen otra interesante mirada del objeto de
estudio propuesto por Carlos Alvarez. Mirada acompafiada de la
mencion a estudios etnograficos contemporaneos sobre la cultura
campesina regional y, de modo especial, de aquella vinculada al
cultivo, comercializacidn y ritualidades sincréticas en las cuales tiene
presencia el maiz, en realidad una madre, para la sensibilidad y
conceptualizacién andinas.

Un antecedente de este estudio son los trabajos que, sobre la cultura
campesina regional, impulsara el Instituto de Investigaciones Sociales
de la Universidad de Cuencay en los cuales participara Carlos Alvarez,
en su calidad de docente e investigador de la lengua kichwa vy la
cultura indigena y campesina de Canar y Azuay.

En este libro surgen las voces de mujeres y hombres, que aportan a
la reflexion y conocimientos sobre la cultura del maiz y a la
visualizacidn de las aspiraciones y esfuerzos de la gente por alcanzar
el Sumak Kawsay. Campesinos, pequefios comerciantes, dirigentes
campesinos, de un modo o de otro, expresan su compromiso con el
fortalecimiento de su propia organizacién y con el ejercicio de sus
derechos en torno a la salud, la educacién y el bienestar colectivo.
Todos, hablando en kichwa o en castellano, muestran sus raigambres
cafari y quichwa a través del calendario ritual y de las visiones del
mundo, plasmadas, entre otros, en el disfrute de la gastronomia, la
musica y la transmisién oral de las tradiciones locales.

En el libro se restituyen las voces de la gente de comunidades y
parroquias de Cafar y Azuay: Sayausi, San Alfonso, Cojitambo,
Patapamba, San Gerardo de Huahualpata, Pachdn, Nabon, Collauco,
Suscal, Lunduma, Punta Corral, Jima, Caguanapamba, El Tambo,
Quilloac, San Alfonso, Victorilla, Santa Isabel, General Morales,
Socarte, zonas altay baja Cafiar, Sigsig, Santa Ana Patapamba...

El cuidadoso —y amoroso- tratamiento de las voces kichwas sobre el
maiz, amplia los horizontes de la lexicografia del kichwa y deja ver la
impronta de la cultura andina en el castellano regional.

En el Iéxico documentado por Carlos Alvarez puede encontrarse los
rastros de la lengua cafiari que fue estudiada en la segunda mitad del

10



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

siglo XVI, probablemente a partir de 1563, por decisién del Sinodo de
Quito. Lamentablemente no hay rastros de la gramatica y del |éxico
de esta lengua que, junto a las descripciones de otras lenguas
originarias, se construyeron para facilitar los procesos de la
catequizacion instalados desde la colonia temprana.

La investigacion de los vestigios de la lengua cafiari deberia ser objeto
de nuevos estudios en el marco de la compleja historia del pueblo
cafiari. Ojala el presente trabajo despierte el prolijo interés de nuevos
investigadores y el apasionado empefio por salvaguardar y
desarrollar las identidades. Ojala esta empresa continde motivando
tanto a los herederos directos del patrimonio cafiari y kichwa cuanto
a todos los que apuestan por relaciones interculturales que
garanticen la soberania epistémica y el pleno reconocimiento y
ejercicio de los derechos linglisticos y culturales.

Con aportes como los de Carlos Alvarez ganamos todos. Avanzamos
todos. Nos regocijamos todos.

Quito, julio de 2019
Ruth Moya

11



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

Mi Reconocimiento y gratitud

A cada uno de los campesinos del Azuay y de Cafiar que con
cordialidad ancestral aportaron con su tiempo y su valiosa
informacion.

A Jenny mi esposa y a mis hijas Marcela, Diana y Ma. Verdnica cuando
aun vivia por acompafiarme en el camino recorrido en la elaboracién
de mis libros.

A Ruth Moya, una de las mas conspicuas investigadoras del pais de las
lenguas y culturas indigenas, por su apoyo incondicional en la revision
y prélogo de SARAMAMA mi modesto aporte sobre el lenguaje vy la
cultura del maiz.

Al Doctor José Manuel Castellano, distinguido académico espafiol,
actualmente investigador y docente titular de la Universidad Nacional
de Educacién (UNAE) y Miembro de la Academia Nacional de Historia
de Ecuador, fildntropo de la publicacion de esta mi obra en su exitosa
Editorial Centro de Estudios Sociales de América Latina.

A todos Ustedes amigos y familiares por siempre. Gracias.

12



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

INTRODUCCION

Hablar del maiz es hablar de los Andes y viceversa. Y es que
existe una profunda interrelacién umbilical y animista entre
la tierra, el maiz y el hombre, interrelacion que se percibe,
se siente y compenetra en el paisaje, alli donde verdea la
chakra y el labriego que la cultiva; en el humo de la casa
indiana en donde la mujer cocina el mote; en las tareas
comunitarias en que se brinda la chicha; en la feria de la
ciudad y de los pueblos; en la fiesta familiar y en las fiestas
grandes en que se prepara y brinda variados, sabrosos vy
nutritivos potajes con el maiz; en los caminos por los que
se transita y por los que se lo transporta.

El maiz se ha constituido en el eje de nuestra cultura e
identidad indo-mestiza dentro del contexto que se conoce
por Austro! ecuatoriano, de raices cafiaris e incdsicas. En
torno al maiz, histéricamente, se ha ido construyendo todo
un sistema de produccién y consumo, de relaciones de
trabajo, de conocimientos astrondmicos, de saberes, de
practicas y tecnologias agricolas, de rituales y celebraciones,
de cosmovisidn, en definitiva de una modalidad de vida de
manera especial de los sectores rurales, de preferencia de

1 Realidad denominada también “Regidn Centro Sur” de la sierra ecuatoriana,
formada inicialmente por la nacionalidad cafiari y los conquistadores incas,
luego por el Corregimiento espafiol y, mas tarde, por lo que seria la
Gobernacién colonial de Cuenca que incluia a lo que ahora son las provincias
de Azuay y Cafiar, realidad que en la Revista N° 14 del IDIS” se define como
un proceso histérico y cultural peculiar mas que una acotacion geografica”
(1985: 129y ss.).
13



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

raigambre indigena de la sierra ecuatoriana y, en general,
de los espacios populares andinos? a través de los
diferentes momentos de nuestra historia nacional.

El maiz fue el fundamento material y cultural de los pueblos
aborigenes mesoamericanos y de la vertiente central del
Pacifico, desde la época precolombina, en la época del
Incario para los pueblos que constituyeron el Tawantinsuyu
y para los mayas y aztecas que se caracterizaron por ser
sociedades agricolas. El maiz fue todo. Para los Incas con el
cultivo del maiz comienza la época de su desarrollo, de su
organizacion en el trabajo comunitario a través de las
mingas, la implementacion de tecnologias, la elaboracion
de ceramicas con adornos de mazorcas. Se construye
terrazas y grandes acueductos para el riego, se establece
un calendario agricola de acuerdo a los ciclos astrondmicos
del sol y de la luna. Y todo ello conlleva una estrecha
relacion con la naturaleza, en especial con la tierra y la
misma luna, a las que entraflablemente Illaman mama:
madre: Allpamama ‘madre tierra’, Killamama: ‘madre luna’,
juntamente con el agua: Yakumama, Intitayta: el ‘padre sol’,
y a todos ellos dedican solemnes festividades porque son
sagrados porque cada uno de ellos contribuye a su
crecimiento y madurez.

2 | o andino, entendido como una categoria que engloba aspectos como el
geografico, étnico, cultural, ecoldgico que, si bien se origind en lo indio, sin
embargo actualmente trasciende a lo mestizo, a lo cholo, lo afro; a los
sectores predominantemente popular y medio de la sociedad.
Geograficamente se demarca dentro de los Andes que incluyen el paramo, la
montafia, el valle, las estribaciones que se extiende a la Costa y al Oriente; lo
urbano y lo rural. Es decir lo andino como dimensién multiétnica, geografica
y sociocultural, diversidad que se sintetiza en una unidad.
14



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

En nuestros dias el maiz sigue siendo la base del sistema de
produccion agricola y de consumo, seguido por la papa, el
fréjol y otros productos propios de la chakra®, complementado
con la crianza de animales menores como el kuy o cobayo,
la oveja, el chancho y aves de corral como la gallina; con
tecnologias e instrumentos mayoritariamente nativos vy
rudimentarios y otros incorporados desde la conquista, la
colonizacién espafiola y la Reforma Agraria.

En el trabajo de la tierray el cultivo de la planta contribuyen
microorganismos que viven bajo el suelo como la kuyka o
lombriz e insectos en la superficie terrestre, en
interrelacion con rumiantes mayores como los équidos y
bovinos. A ello se suman los elementos naturales como el
agua, el aire, astros como el sol y la luna, como ya se ha
dicho. Y con todos ellos se establece un macro ciclo natural
productivo en que la geografia y la tierra de los Andes son
propicias para el cultivo del maiz.

Es el componente principal de la alimentacion desde
tiempos anteriores al surgimiento del imperio incdsico, en
los espacios territoriales que actualmente constituyen
nuestro pais, sobre todo en la regién serrana.

Por otra parte, las practicas y saberes del cultivo sobre esta
graminea no sélo que se han ido constituyendo en el
fundamento de la organizacion social y del mundo ritual de
los pueblos y comunidades del Cafiar, sino también de su
racionalidad ecoldgica caracterizados por el amory respeto
ala Pachamama, la madre naturaleza, lo que ha repercutido
en su identidad y en la concepcion del mundo y de la vida.

3 Sobre este vocablo veremos detenidamente mas adelante, en el capitulo 3
de este trabajo.
15



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

No asi en las poblaciones campesinas del Azuay la
Pachamama, se va perdiendo el sentido de divinidad
protectora y propiciatoria y, consecuentemente, se han
debilitado las creencias y practicas rituales, aunque en la
actualidad se esta volviendo a dar importancia a lo
ancestral.

La produccion del maiz en el drea agricola de las provincias
del Azuay y del Cafiar se ha ido reduciendo de afio en afio,
(INIAP N° 153), a partir de la Reforma Agraria, quedando la
propiedad de la tierra del campesino circunscrita a menos
de un minifundio ,por lo que al no permitir la sobrevivencia
del grupo familiar ha tenido lugar la busqueda de otras
alternativas de trabajo fuera del campo originando
migraciones hacia las ciudades de la costa y de la tierra
ecuatoriana, e incluso fuera del pais.

No obstante, el campesino, sobre todo el de raices
indigenas, no ha abandonado definitivamente el cultivo
milenario del maiz, por su relacion estrecha con la tierra. Y
es que la chakra es parte esencial de su vida y con ella el
maiz, por lo que con el hombre andino han llegado a formar
una trama vy urdimbre indisolubles.

Por lo expresado hasta aqui, el maiz ha ido estructurando
un sistema cultural y de vida conformado por lo agricola, lo
gastrondmico; lo socio-laboral a través de las relaciones de
trabajo y reciprocidad que genera; lo cientifico referido al
proceso del ciclo de cultivo a través de las practicas, las
tecnologias, herramientas, el conocimiento astronémico,
climatolégico, hidraulico; lo simbdlico plasmado en el
lenguaje, en lo literario, en el arte pictorico, escultérico,

16



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

musical; en lo religioso. Todo lo cual ha dado lugar a una
visién y a una identidad propia de los Andes.

Si desapareciera el maiz seria porgue habria desaparecido
el hombre indigena andino y, con él, todo ese engranaje
expuesto. En la provincia del Cafiar habria desaparecido el
espiritu de familia y de comunidad de raigambre indigena.

Este planteamiento nos lleva a considerar situaciones
diferentes que en la actualidad se vienen dando en las dos
provincias en cuestion: en Azuay la escasa poblacién india
ha venido incorporandose a un fuerte mestizaje por la
incursion avasalladora del capitalismo, de modo que lo
indiano sobrevive en pequefios enclaves por ejemplo en el
canton Nabon; como referente cultural en parroquias
como Tarqui, Quingeo, Santa Ana, Jadan, Sinincay, etc.; y
en otras parroquias mas cercanas a la ciudad de Cuenca,
aungue mas débilmente como Savyausi, El Valle, Llacao,
Paccha, Turi. Pero ahi esta presente el maiz en pequefias
parcelas adelante, atrdas o en espacios adyacentes a la casa
tradicional, o a la confortable vivienda en el caso de los
migrantes. Ahi esta resistiendo la cultura del maiz con toda
la estructura y forma de vida que conlleva, y que hemos
venido comentando. En la provincia del Cafiar la situacion
es inversa: la fuerte poblacion india y una incipiente
incursion del capitalismo, permiten que las expresiones
culturales andinas sigan resistiendo y, desde luego, la
lengua kichwa raiz, testimonio e imagen viva de la cultura
ancestral.

Como corolario de lo expresado en esta Introduccion,
debemos exaltary agradecer a la mujer que, desde la época
prehispanica ha dedicado su vida al maiz, desde la

17



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

recoleccion de la semilla hasta la cosecha, el
enriguecimiento de los saberes gastrondmicos, su
presencia en las practicas sociales y rituales, etc.

Existe una estrecha y profunda relacion entre la mujer
indigena y la tierra a través de la chakra, de tal manera que
se puede afirmar que se establece una identificacion entre
las dos por su condicion de feminidad y maternidad. Y en
torno a ellas se fortalecen no soélo los conocimientos vy
practicas sino la vida comunitaria de los pueblos originarios
de estas tierras.

Método Utilizado en la Elaboracion de este Libro

El presente trabajo lexicoldgico entregamos a los lectores
como un aporte, como una contribucién y estimulo a
posibles  estudios de mayor envergadura que,
posteriormente, podrian darse sobre el tema. Por lo que
aspectos como el histérico, antropoldgico, literario y de
otra indole como el agroecoldgico, de medicina alternativa,
etc., se han tratado de modo colateral, como un marco
contextual que podrian ser motivo para una investigacion
interdisciplinaria.

El estudio realizado constituye un testimonio de la realidad
examinada, con referencias bibliograficas e investigacion
de campo enfocada al ambito geografico y temporal
delimitado: Azuay — Caflar — 2014 — 2019.

En las areas estudiadas existe aun una situacion de culturas
y lenguas en contacto: kichwa—espafiol, lo que ha dado
lugar a fendmenos de bilingliismo, diglosia, préstamos,
etc., por lo que, insistimos, el trabajo se manifiesta como
una muestra de la interaccion sociolinglistica presente en

todas las capas sociales, aunque predominantemente en
18



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

los estratos popular y medio y en todos los niveles de la
lengua: fonoldgico, morfoldgico, pero sobre todo |éxico y
semantico como se observa en el habla de los informantes
bilingles en Cafiar y de monolingles hispano hablantes en
Azuay.

éComo nace el libro? Cuando Pedro Cantero, antropdlogo
espafol, solicitara mi colaboracion en la redaccién del
Glosario de SARA LLAKTA, obra de la que fuera su
entusiasta ideador y compilador, fue el motivo para
proyectar la elaboracion de mi libro desde la palabra
misma, en su sentido etnografico, es decir como
transmisora directa de la realidad objetiva y subjetiva de los
mundos micro y macro del maiz.

éComo viene formado el libro?: La obra viene estructurada
en capitulos y en cada uno de ellos se ha ido estudiando Ia
terminologia kichwa, espafiola e hibrida referida al maiz de
la comarca azuayo-cafiari, de acuerdo a los temas
expuestos en el indice, en vocablos simples o compuestos
0, a veces, a través de campos semanticos que se van
explicitando a través de una palabra base. No obstante,
ocasionalmente, se hara referencia al kichwa del norte del
pais e incluso al kechwa peruano.

A su vez, el lenguaje ird develando el contexto: es decir la
persistencia de la cultura del pueblo cafiari-kichwa a la que
denominaremos como la y, ello, a través de
los saberes, practicas y creencias de raigambre
historicamente andinos, predominantemente como
sustrato, conjuntamente con los componentes del idioma
castellano y de la cultura espafiola, han ido moldeando,
configurando nuestra idiosincrasia mestiza.

19



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

El sustrato entendido como la lengua dominada, en nuestro
caso el kichwa, que fue sustituida por la lengua
conquistadora, el castellano, pero que haido dejando en él
su huella en el Iéxico, fonética, morfosintaxis. En el |éxico
por ejemplo palabras referidas al tratamiento familiar:
mama, wawa, wampra, warmi, etc.; en los saberes y
practicas agricolas referidas al maiz: chakra, wachu, choclo,
etc.; en las fiestas del proceso agricola, etc.

El libro empezamos a escribir en junio de 2014. La obra
inicialmente es el resultado de consulta bibliografica y
comparativa de diccionarios de kichwa de autores
conocedores del dialecto azuayo-cafiari como Luis Cordero,
Alfonso Cordero Palacios, el Padre Julio Paris, Glauco
Torres, de la autoria el equipo del Diccionario Sisayakuk
Shimipamba, elaborado por estudiantes y profesores de la
segunda promocion de LAEB, de la Universidad de Cuenca.;
de crénicas y de otras obras de caracter histérico y
antropolégico, en que por ejemplo cuando revisamos
vocablos como chicha en el Capitulo 9 en “Comidas vy
Bebidas....”, lo hacemos a través de diferentes épocas vy
autores.

Caso similar en el tema del cultivo del maiz desde la época
del Incario, pasando a nuestro contexto regional referido
en las Relaciones Geograficas de Indias, en Cuenca a través
de Cuatro Siglos, Tomo Primero, 1959 y luego a través de
estudios de la Gobernacién de Cuenca a fines del siglo XVIII
y XIX, tratados por investigadores del Instituto de
Investigaciones Sociales (IDIS) de la Universidad de Cuenca,
en Ensayos sobre Historia Regional, La Regidn Centro Sur,
1982: 31 -116. Y en un segundo momento a través del
trabajo de campo, con el aporte de los mismos campesinos
20



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

cultivadores de maiz, de procedencia indigena o blanco-
mestiza, en comunidades de parroquias y cantones de las
provincias australes referidas, cuyos testimonios, ejemplos
o explicaciones, van enriqueciendo el texto.

El orden de palabras esta supeditado a los temas. A veces
seguimos un orden alfabético. Otras veces de acuerdo al
proceso del cultivo del maiz o segun las partes de la planta
desde la raiz hasta la flor. En algun caso el orden es
complementario o explicativo sobre un mismo asunto: Por
ejemplo en el capitulo 3, La Chakra, luego de la explicacion
de varias voces derivadas de esta palabra, se da la acepcion
de huachu, como parte de ella, para luego volver sobre este
mismo vocablo, chakra, etc.

En lo que se refiere a las comidas se ha dado lugar a
clasificaciones. Una de ellas es por la forma y/o
combinacién como se prepara el mote lo que, a su vez ha
conformado denominaciones compuestas: motecasado,
motecauca, motechoclo, motepillo, etc. Otra agrupacion es
de las sopas y coladas; otra, el mote como aderezo o
complemento de viandas; otro grupo es de los envueltos,
etc.

En otros casos, se parte del quichuismo de uso comun en
el espafiol hablado, parair al término propiamente kichwa.
Es el mismo caso de huacho que proviene de wachu, s. k,
surco, o llacar que procede de llakana, v. k, para lo que se
emplea el sigho < que indicard procedencia idiomatica
|éxica o morfoldgica.

A su vez fundamentamos la acepcidn, a veces a través de la
evolucién, variacién o permanencia que una palabra ha
tenido, y ello de acuerdo a las versiones que han ido

21



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

anotando los autores a través del tiempo. Por ejemplo con
asua, chicha, o sora, tratadas por los cronistas cada uno de
modo diferente, como Garcilaso de la Vega, en
Comentarios Reales de los Incas, Tomo Ill, 1973: 100;
Espinoza Soriano, Waldemar, en Los Incas, Economia,
Sociedad y Estado (....) 1947: 149; De la Pefia Montenegro,
en ltinerario para parrocos de Indios, (Libro IV, 1985: 438 y
439); en el Diccionario Critico Etimoldgico de la Lengua
Castellana, de Joan Corominas; en el Diccionario de la
Lengua Espafiola de la Real Academia, (Vigésima Segunda
Edicidn), autores vy libros que iremos viendo a lo largo del
texto, hasta llegar en nuestros dias con testimonios de
informantes de las comunidades de las dos provincias
australes ya citadas, lo que permitiria enriquecer el texto
con variantes dialectales. Y si es el caso se vera el
significado figurativo que pudiera tener |la palabra.

Por lo demas, el mismo desarrollo histérico u antropoldgico
de un tema permite el tratamiento de términos derivados
o relacionados con ellos.

22



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

1

EL NOMBRE DEL MAIZ Y OTRAS DENOMINACIONES Y
TRATAMIENTOS

Los nombres que se han dado a esta graminea varia segin
el lugar en donde se ha ido aclimatando, la etnia que ha ido
cultivando, la antigiedad correspondiente, etc. Los
estudiosos, como veremos mas adelante, indican que esta
planta, como especie, tuvo sus progenitores o
antecedentes. La mayoria de autores coincide en sus
origenes en tierras mexicanas y caribefias, de ahi que el
nombre mdas comun con que se conoce es el de maiz.

Sobre la designacion de esta palabra transcribimos el
siguiente texto de Joan Corominas en el Diccionario Critico
Etimoldgico de la Lengua Castellana, que es fundamental
sobre este tema: “MAIZ, tomado de mahis, nombre que le
daban los tainos de la isla de Haiti. 12 doc.: maiz el diario de
Coldn, a. 1500(....). EI P. Las Casas atestigua categdricamente que
es palabra de la Espafiola, y asi él como Fz. De Oviedo
escribe maiz; la h se aspira todavia en ciertos dialectos
caribes, y Pichardo nos informa que se aspiraba en su
tiempo en el castellano de Santo Domingo; sin embargo,
pronto predomind la grafia sin h. En cuanto al acento el P.
Las Casas en otro pasaje expresa taxativamente que caia en
la iy lo mismo comprueba la medida del verso en Juan
Castellanos: si hoy se pronuncia vulgarmente mdis o méi(s)
en muchas partes de América (pero no de Espafia) es por
una tendencia fonética bien conocida del castellano vulgar

23



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

de estos paises”. Hasta aqui Corominas, (Volumen lll, 1974
195).

A su vez, del Inca Garcilaso de la Vega es la siguiente cita:
“(....) De los frutos que se crian encima de la tierra tiene el
primer lugar el grano que los mejicanos y barloventos
llaman maiz, y los del Peru zara, porque es el pan que ellos
tenian (....)” (Comentarios Reales de los Incas, Tomo I,
Capitulo IX, 1973:98). Ahora bien, de acuerdo a la escritura
unificada kichwa, actualmente se escribe SARA.

Eduardo Pliego en El maiz: su origen, historia y expansion
(2015) anota: “El maiz es llamado de diferentes maneras
dependiendo del pais y cultura. En América es conocido
como elote, choclo, jojoto, sara o zara” y el mismo autor
afiade: “En las diferentes regiones de Espafia es llamado
danza, millo, mijo, panizo, borona u orofia” o miloho, ovati,
milho, aunque sin precisar en que regidén especifica.
(https:/www.google.com/serchg=nombres del maiz).

Sobre el significado de maiz, Antonio Serratos Hernandez
escribe “(...) significa literalmente que sustenta la vida” en
El origen y la diversidad del maiz en el continente
americano, Segunda Edicién (2012); asi como también que
la palabra maiz procede de zea mays, del griego zea vida
derivado a su vez de zeia 'vivir'y de la voz taina mahis
‘sustento’. (https:/es.wikipedia.org(wiki/zea-mays).

“(...) los mejicanos los llaman tlaolli, y los del Peru zara en
lengua quichua, en aymara tonco; y la mazorca del maiz
llaman los indios de la Nueva Espafia elote, y los peruanos
choclo”, en Gregorio Gutiérrez Gonzalez, citado por Gloria
Pesantez de Moscoso, en Revista de Antropologia N° 18, de
la Casa de la Cultura Ecuatoriana Nucleo del Azuay. Ahora

24



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

bien, elote, en “Hombres de Maiz” significa: “Maiz tierno,
mazorca”.

Por lo demas, Jesus Lara en su diccionario “Qheshwa—
Castellano Castellano-Qheshwa trae los siguientes
vocablos compuestos referidos a la palabra SARA, maiz:

SARACHAJRA. s. Tierra maicera.
SARACHUIJLLU. s. Mazorca de maiz.
SARAQHATU. s. Mercado de maiz.
SARASARA. s. Maizal.

En las comunidades quichua-hablantes de Azuay y Cafiar a
la sementera de maiz o maizal denominan SARACHAKRA o
sara tarpuy.

Desde los origenes de los pueblos kichwas, incluso desde
antes de los Incas, al maiz por su importancia en la
alimentacion se lo consideraba como el pan de su sustento
diario, y por ello se lo adoraba como a uno de sus dioses:
“Y asi adoraban yerbas, plantas, flores, arboles de todas
suertes, cerros altos,(....) Otros adoraban a la tierra y la
llamaban Madre porque les daba sus frutos(...); otros al
maiz o zara, como ellos le llaman, porque era el pan comun
de ellos;” (Garcilaso de la Vega, Inca, Comentarios Reales
de los Incas, Tomo |, 1973: 36 y 37,) y asi se lo sigue
considerando y llamando hasta la actualidad: “pan de
América”.

MAMASARA, compuesto kichwa de mama y sara. Si bien la
palabra mama, como sustantivo significa ‘madre, sefiora’
en el compuesto mamasara, la voz mama funciona como
adjetivo que determina algo mas grande o importante en

25



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

relacion contrastiva con otros objetos o seres de la misma
clase o especie: wawasara o ushikuna: hijos. Por lo que
relacionando sara con mama, significa literalmente
mazorca madre, o mazorca principal. Asi mismo en mama-
aswa, chicha madre, es decir el sedimento o concho que
gueda al fondo de las vasijas y que servira de fermento para
la preparacion de la nueva chicha.

En este mismo contexto significativo tenemos otros
compuestos como mamachanka, si bien se puede
descomponer en chanka ‘pierna’ y mama ‘madre’, sin
embargo el compuesto en una sola palabra significa ‘muslo’
es decir la parte mas ancha de la extremidad inferior;
mamallakta, ‘pueblo grande’, es decir nacién, patria. En
este mismo campo semantico estarian: mamakucha ‘mar’,
los hibridismos mamacuchara, mamadedo y desde luego,
estos dos ultimos tienen su contraparte: guaguacuchara
‘cuchara  pequefia,’ guaguadedo, ‘dedo pequefio’
respectivamente por lo que, en este contexto, guagua del
kichwa wawa connotativamente significa: de menor
importancia o tamafo.

Sin embargo también encontramos invertido el orden de
los elementos, dando lugar al compuesto SARAMAMA que,
literalmente, significa ‘madre maiz’, para referirse a la
planta de maiz, simbolo de feminidad, y elevada a la
categoria de divinidad para los pueblos indios, no sélo por
constituir su alimento basico sino por su trascendencia
social y cultural, y como elemento de identidad; por lo que
ha sido objeto de raymis o celebraciones rituales a lo largo
del calendario agricola, como veremos mas adelante en el
Capitulo 8, en Creencias, fiestas y rituales durante el ciclo
agricola.
26



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

Asi mismo podemos encontrar invertido el orden de los
elementos en los siguientes compuestos, en que “mama”
tiene el mismo significado de madre: Pachamama ‘madre
naturaleza’, Yakumama ‘madre agua’, Allpamama ‘madre
tierra’ y, desde luego, Saramama ‘madre maiz’, como
planta. Todos ellos, en la cosmovisién andina, son seres
arquetipos “madres” que permiten la continuidad de la
vida y que nos protegen, de ahi que la ritualidad en este
contexto cultural se entienda como la manifestacion de la
interrelacion hombre — naturaleza.

La importancia que los pueblos indigenas dieran al maiz a
lo largo del Tahuantinsuyo, desde luego entre las
poblaciones quichuas de lo que hoy constituye la Sierra
ecuatorianay sus estribaciones en la Costa y Oriente, se ha
ido transmitiendo histdéricamente, de generacion en
generacion a través del mestizaje en los pueblos y ciudades
y en las mismas comunidades campesinas por todo lo que
ha significado y significa el maiz en nuestra vida cotidiana y
festiva en sus manifestaciones: econdmicas, sociales vy
religioso-culturales, incluidas las gastrondmicas.

De ahi las denominaciones o sintagmas nominales de
caracter determinativo, con o sin preposicién, que los
autores de habla castellana han ido recogiendo o han dado
ellos mismos: “planta sagrada”, “regalo de los dioses”,
“simiente de América”, “pan de América”.

Sin embargo cuando gente de procedencia mestiza
utilizamos la palabra maiz, no conlleva la connotacién vy
trascendencia con que los pueblos quichuas la emplean, de
madre ya sea como planta, mazorca y/o grano sustento,
sostén y simiente de la vida, en que predomina el sentido

27



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

de feminidad, de fertilidad. De lo que ya desde el tiempo
del mismo Garcilaso de la Vega se daba testimonio de ello:
“Ala zara cocida llaman muti (y los espafioles mote)” (Obra
citada, Tomo Il 1973:99). Nos referimos a la voz zara. Mas
aun si consideramos el caracter mitico que conlleva la
tradicion del pensamiento andino al referirse a esta planta
y que veremos en el siguiente capitulo.

Ahora bien, refiriéndonos tanto a la palabra muti, k., como
a la quichuizada mote es posible que sea una de las mas
comunes en nuestro repertorio gastrondmico y en sus
respectivos contextos: campos, pueblos y ciudades. Y en
menor grado los derivados motecito, como estimativo y
motero que se atribuye ala persona que acostumbra comer
mucho mote.

Para concluir este capitulo es bienvenida las denominaciones
gue Ruth Moya trae en la mayoria de las lenguas indigenas
del Ecuador continental, referidas al maiz: sara en kichuwa;
shaa, shana, sha en shuar, achuar; pio, piyo en tsa’fiqui
(colorado); huea en siona y secoya 6 paicoca; cagliigd en
wao 6 wao tiriro; pishu en cha’palaachi (chachi o cayapa);
p’up’u, ppu’ppu en a’ingae (cofdn); pia en awa pit 6 awa-
kwaifer; saoko en zaparo (Ecuador Plural: Palabras y
Textos).

28



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

2

MITOS Y LEYENDAS

Guacamayas. Mural Casa de la Cultura Ecuatoriana Nucleo del Caiiar.
Foto: Olga Romero directora del Museo de Azogues.

Los primeros datos que se conocen sobre el maiz,
corresponden a los Cronistas, empezando por el Inca
Garcilaso de la Vega, Guaman Poma de Ayala y otros como
Pedro Cieza de Ledn, José de Acosta, Gonzalo Fernandez de
Oviedo, el Padre Bernabé Cobo, etc. Por ejemplo El Inca
Garcilaso de la Vega y el Padre Bernabé Cobo, se refieren al
mito de los origenes de los Incas y colateralmente, al
caracter mitico del maiz. Sobre estos dos cronistas y los

29



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

demas que hemos citado, volveremos a tratar en este
mismo capitulo, en El Maiz. Un vistazo en la historia
regional.

Entre los Incas el maiz era venerado como divinidad. El Inca
Garcilaso de la Vega en los “Comentarios Reales” cuenta
que los incas “adoraban al maiz o zara, como ellos llaman,
porque era el pan comun de ellos” (Tomo |, Cap. X, 1973.
37), por lo que la relacion del hombre amerindio con los
origenes de esta graminea se ha ido volviendo mitica.

Segln la tradicidon de los quichés la creacion del hombre
por sus dioses pasdé por tentativas, ya que éstos como
culminacion de su obra se propusieron que el hombre
debia invocarlos, respetarlos y venerarlos, pero al no tener
estabilidad por su blandura ni inteligencia, lo deshicieron
creando luego otro formato de madera con el poder de
multiplicarse, pero carecia de alma y entendimiento,
aunque si podia comunicarse. Sin embargo como luego no
se acordara de sus Progenitores, cayd en desgracia ante
ellos, por lo que asimismo fue destruido. Hasta que
después del diluvio los Creadores decidieron concluir la
formacién del hombre con plenitud de facultades,
eligiendo esta vez como materia la masa de maiz:

“A continuacién entraron en platicas acerca de la creacién
y de la formacion de nuestra primera madre y padre. Del
maiz amarillo y del maiz blanco se hizo su carne; de masa
de maiz se hicieron los brazos y las piernas del hombre.
Unicamente masa de maiz entré en la carne de nuestros
padres (....)” (Popol Vuh Las Antiguas Historias del Quiché,
Coleccion Popular Fondo de Cultura Econdémica, Tercera
Parte, Capitulo primero, 1964: 104).

30



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

Mientras esta version sefiala que los hombres descienden
del maiz por obra directa de los dioses, las siguientes
enfatizan en que si bien el hombre es hijo de los dioses, sin
embargo son éstos que de una u otra manera entregan el
maiz a los hombres para su cultivo y alimento asi Bernabé
Cobo (1653) (apud Urbano, 1981: 135) en Ruth Moya:
Ecuador: Cultura y Utopia, 1987: 20; asi como de Calancha
citado por la misma autora, pags. 20y 21, en que el hombre
también es creacion divina, pero por celos entre el dios
padre y el dios hijo, al ser despedazado el nifio que naciera
de la misma mujer deseada, Pachakamak siembra cada una
de las partes de su cuerpo, por lo que asi surgen las plantas,
asi de los dientes el maiz, versiones que veremos a
continuacion.

El mismo Garcilaso de la Vega en Comentarios Reales de los
Incas, refiriéndose a los origenes de su pueblo, recoge la
version de que los progenitores, habrian salido del lago
Titicaca dos hermanos: vardon y mujer, hijos del Padre Sol y,
luego dirigiéndose al setentridn, pasaron la noche en la
cueva de Pacarec Tampu “gque quiere decir venta o dormida
gue amanece. Pusole este nombre el Inca porque salid de
aquella dormida al tiempo que amanecia” (Tomo |, Cap. XV,
1973: 47y 48.), llevando en su mano una mazorca de maiz
que se convertiria en el simbolo de la cultura de los pueblos
andinos; aunque mas adelante el autor se refiere a otra
version variante de la anterior sobre el mismo tema del
origen: que los progenitores no eran dos sino cuatro
hombres y cuatro mujeres, los hermanos Ayar: “(....)que al
principio del mundo salieron por unas ventanas de unas

31



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

pefias que estdn cerca de la ciudad (...)”* “en un puesto que
llaman Paucartampu (...)” (idem, pdags.. 52 y 53). Y Jesus
Lara en su diccionario mencionado confirma el dato:

“PAQARIJTANPU. (Posada del amanecer). Valle del distrito
de Paruru, a 60 km. del Cuzco. Segun la leyenda,
provinieron de alli los hermanos Ayar, fundadores del
Imperio de los Incas”.

El Padre Bernabé Cobo, en el Capitulo de la creacidén, en su
“Historia del Nuevo Mundo” (1653) indica tras el diluvio
universal, los cuatro hermanos Ayar y sus cuatro hermanas,
salieron de la cueva de Pacaritambo y se dirigieron hacia el
Cuzco con semillas de maiz.

“También en un mito cafiari (actual provincia del Cafiar)
recogido por Pedro Sarmiento de Gamboa (Apud: Urbano,
1981: 145-146), dos hermanos cafiaris que escaparon del
diluvio universal, cuando las aguas cesaron, encontraron
qgue dos guacamayas, las que mas tarde se convirtieron en
sus mujeres, habian preparado panecillos y chicha de maiz”
(Moya, Ruth, en Ecuador: Cultura, Conflicto y Utopia, 1987:
20).

Este mito continla vivo en la tradicidon oral de los cafiaris.
Asi por ejemplo Inocencio Loja, nativo del cantén Suscal
perteneciente a la provincia antes mencionada, se refiere a
la misma tradicién con datos similares, precisando que los
dos hermanos se salvaron de las aguas escalando al cerro
Abuga vy que los alimentos preparados eran con maiz vy
papas, productos que posteriormente se convertirian en el
sustento diario del pueblo cafiari.

4 Se refiere a la ciudad imperial del Cuzco.
32



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

Y la misma autora en la obra citada (Apud, Urbano, 1981:
158-162) se refiere al mito recogido por Antonio de la
Calancha (1639): que Pachacamac habia criado a una
pareja humana. Al morir el hombre la mujer quedo sin el
sustento diario, por lo que pidid al dios su muerte o le
prodigara su alimento. Cuando buscaba el alimento el sol le
“infundid sus rayos”, por lo que la mujer engendrd un hijo.
Indignado Pachacamac de que este hijo fuese de su propio
padre, despedazd al nifio y sembrd sus partes, por lo que
algunas plantas alimenticias crecieron de las diferentes
partes del cuerpo. Asi de las costillas y de los huesos
surgieron la yuca y otras raices, de la carne los pepinos, las
papayas y otros arboles frutales y de los dientes nacid el
maiz (Moya, Ruth, 1987: 20y 21).

33



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

3
EL MAIZ. UN VISTAZO EN LA HISTORIA REGIONAL

En cuanto a la época y dénde aparecid la graminea, su
origen geografico y bioldgico, siguen siendo un tema
controversial. La mayoria de autores sefiala que es de
origen mesoamericano y que aproximadamente data
desde hace 8.000 afios antes de Cristo. Como antecedentes
bioldgicos se cita: Teosinte, variedad silvestre, Tripsacum y
Euchanea. Ahora bien, Plutarco Naranjo manifiesta: “Las
primeras dataciones en sitios arqueoldgicos de América,
correspondieron a Méjico. Se supuso entonces que Méjico
fue el centro de origen vy difusion del maiz. Las posteriores
investigaciones mediante las mas modernas técnicas, de
acuerdo a Mangelsdorf (1974), (Mangelsdorf. et. al. 1987)
sefiala 7.000 o mds aflos A. P.”

“En lo que concierne a la hipdtesis del origen andino del
maiz, se sustenta en parte en el reconocimiento de la gran
diversidad de caracteristicas entre el maiz mesoamericano
y el andino, y por el hecho de que se encontré maiz en
Ayacucho con una edad de 5.000 afios” (CALP, 1983: 3). Sin
embargo, el mismo Naranjo concluye: “En la actualidad se
acepta que hubo mas de un centro originario” (2009: 181).

“En los Andes septentrionales —y en lo que corresponde al
actual Ecuador —se ha encontrado evidencias de cultivo de
maiz en las provincias de Manabi y Guayas, en las culturas
Valdivia, Machalilla y Chorrera donde se ha desarrollado

34



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

probablemente la variedad kellu®. Por otro lado, en el sitio
pre-ceramico Las Vegas, se ha encontrado maiz de una
antigledad de 6.000 afios antes de Cristo. (CALP, 1983: 5,
en Moya, ibidem, pag. 16) y representaciones de mazorcas
en restos de recipientes de ceramica.

Una vez que cultivaron el maiz se experimentaron grandes
cambios, tanto en el ambito de la productividad, como en
el de la organizacion social. El sitio pre-ceramico citado Las
Vegas actualmente pertenece a la nueva provincia de Santa
Elena.

En este vistazo es importante referirnos al camino de los
Incas o Capac Nan, por su trascendencia en lo politico,
social, econédmico, por permitir transportar el maiz para
consumo de las poblaciones y como semilla y, sobre todo
por sus repercusiones culturales en los pueblos andinos.

CAPAC NAN. En escritura tradicional kichwa de los textos de
la historia nacional, el primer componente es Capac. En las
variantes del ghechwa peruano: Qhapaq, Qhapaj y en la
escritura unificada ecuatoriana kapak: “sefior’, soberano,
noble, poderoso, principal”; y el segundo elemento, fian:
“camino”. En tiempo de los Incas era la via mas importante,
denominado también camino real.

Habia dos clases de caminos: el longitudinal y el transversal.
El primero avanzaba por valles, rios y montafias de los
Andes. Por las alturas, se denominaba Jawa Nan vy por los
valles, Ura Nan. Era la via por donde transitaban los
funcionarios del Inca y él mismo en persona con sus
huestes guerreras; era el camino de los chaskis del kichwa

5 En el dialecto peruano q’ellu y en el dialecto ecuatoriano killu, significa
amarillo.
35



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

chaskikuna, la gente-correo y, por supuesto, por donde los
cargadores transportaban los productos comestibles, entre
estos el maiz. El camino transversal era de menor rango o
importancia.

Y las dos vias estaban atravesadas por una red de caminos
(40. 000 km. aproximadamente) que, como trama vy
urdimbre, constituian los ejes de integracion del
Tawantinsuyu que comprendia el Chinchaysuyu, Collasuyu,
Intisuyu y Antisuyu y que en nuestro tiempo habrian de dar
lugar a los paises de la region andina: Colombia, Ecuador,
Peru y Bolivia. En ese entonces el camino del Inca se
extendido hasta el norte de Chile y Argentina, lo que
posibilitd el control del Estado incaico, el acceso a
productos alimenticios de los diferentes pisos ecoldgicos,
su distribucion por todo el imperio y la interculturalidad,
con la preeminencia del Kichwa sobre los otros idiomas y
del culto al dios sol.

El Qhapag Nan ha sido incluido en la lista de lugares
seleccionados por la UNESCO como Patrimonio Mundial.
Segln Nuria Saenz, coordinadora del proyecto de la
candidatura, el camino se convertiria en un proyecto de
integracion regional entre los seis paises arriba
mencionados. (Diario matutino El Mercurio, del 9 de junio
de 2014). El Qhapaq Nan se extiende a lo largo de 23.000
kildbmetros y se extiende por una de las zonas geograficas
mas variadas del mundo, desde las cumbres nevadas de los
Andes hasta la costa del Pacifico, pasando por bosques
tropicales humedos, valles fértiles y desiertos (...) fue
construido por los Incas aprovechando, en parte,
infraestructuras preincaicas ya existentes (Diario el
Mercurio, 22 de junio de 2014, 283).
36



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

Sobre el hecho de que el Capac Nan fue construido por los
Incas, difieren dos arquedlogos azuayos como Jaime Idrovo
y Napoledn Almeida, empero coinciden en que los Incas
mejoraron este sistema vial.

El historiador José Luis Espinoza, refiriéndose a los sectores
del Austro ecuatoriano en los que aun se puede encontrar
el Camino Principal Andino, anota: “(...) uno esta en el
canton Déleg junto a la planicie de la Pachamama, otro en
los altos de la parroquia Cumbe, cantones Nabon y Ofia;
mientras que en Paredones tenemos muy poquito, pero lo
mas importante es en el norte de Cafiar en Ingapirca”
(Entrevista del 19 de junio de 2014, Diario El Mercurio: 6A).

En la misma seccion Jaime Idrovo anota que la red vial se
dividia en cuatro tipos de trayectos: “El primero es la
Qhapakiian o camino troncal que unia las principales
capitalesy tenia direccidon norte-sur y es comparable con la
Panamericana sur. El Ingafian hace referencia a las arterias
‘principales, pero que recorrian la direccién este-oeste; en
tercer lugar estd el Runafian, caminos secundarios que
comunicaban centros poblados con zonas productivas y
finalmente el Chaquifian, que fue de uso interno de las
comunidades que unia los “ayllus” con tierras de trabajo”.

Luego de esta referencia sobre el Capac Nan de la que no
se puede prescindir, retomamos el hilo central de este
capitulo. Son los Cronistas quienes histéricamente
empiezan a dar testimonio del maiz como planta y su
cultivo, rendimiento, alimentos que se preparan, etc.
Corresponde a Cristébal Coldn que, sin ser cronista, da la
primera noticia sobre el cereal en su diario; Fray Bartolomé
de las Casas dominico, en la Historia de las Indias (1520), se

37



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

refiere a los usos del maiz; Gonzalo Ferndndez de Oviedo,
en su Historia General y Natural de Indias (1526), en el
capitulo titulado “Del pan de los Indios que hacen del
maiz”, se refiere a las caracteristicas, cultivo y usos; Pedro
Cieza de Ledn en su Crdnica del Perd, trae informaciones
sobre el cultivo del maiz en Colombia, Perd y Ecuador; el
jesuita José de Acosta en su “Historia Natural y Moral de las
Indias” (Biblioteca de Autores Espafioles, Madrid, 1954)
dedica un capitulo sobre modalidades de la siembra,
alimentos y otros usos de la graminea; el Padre Bernabé
Cobo, en “Historia del Nuevo Mundo” (Biblioteca de
Autores Espafioles, Madrid, 1946), hace iguales
observaciones; Felipe Guaman Poma de Avyala, en su
“Nueva Crénica y Buen Gobierno” (Siglo XXI, Méjico, 1980),
nos ha dejado un importante legado de ilustraciones
relacionadas con las formas de cultivo del maiz.
Volveremos a referirnos a algunos de estos cronistas
cuando tratemos la tematica especifica en los capitulos
respectivos del presente libro.

En lo que tiene que ver con la época colonial posterior a la
fundacién espafiola de la ciudad de Cuenca, nos
referiremos a la Relacion que Hernando Pablos escribid en
septiembre de 1582, por mandato del Corregidor y Justicia
Mayor de Cuenca, el capitdn Antonio Bello Goyoso “por
entender las cosas de la tierra”, observaremos a
continuacion que el maiz era el cultivo principal y, por ende,
el alimento primordial de los pueblos que conformaron la
comarca o “provincia de los Cafiares”, como este autor
denomina a sus pobladores nativos. (“Relacion que embid
a mandar su Majestad se hiciera de esta ciudad de Cuenca
y de toda su provincia” (Pags. 55—73).

38



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

En el numeral 15 de esta misma Relacion, refiriéndose a los
“cafares”, dice: “Los mantenimientos que en aquel tiempo
tenian, tienen hoy dia, que es maiz, frisoles, papas, quinua,
zapallos y otras raices que ellos comian; y hoy dia tienen de
lo dicho, el trigo y las legumbres de Espafia”. Hasta aqui
Hernando Pablos (1959: 65). (Esta Relaciony las que vienen
a continuacion corresponden a la Compilacién de Victor
Manuel Albornoz en: Cuenca a Través de Cuatro Siglos,
Tomo Primero, Publicaciones Municipales, Cuenca —
Ecuador, 1959).

En la Relacién de San Francisco de Pacha y San Bartolomé
de Arocxapa, cuyo autor es Fray Domingo de los Angeles, el
maiz, asimismo, ocupa el primer lugar entre varios
productos comestibles: “Lo que siembran los indios para su
sustento es maiz y papas vy frisoles y alguna hortaliza, como
son coles, cebollas, racachas, pepinos, achocchas, y otras
muchas yerbas que, por evitar prolijidad, aqui no se
nombra” (ibidem: 1959: 75 y 76), de lo que se puede
deducir que eran los cultivos que, en ese tiempo, formaban
la chakra o sementera, lo que se confirma cuando, en la
misma Relacién, mas adelante vuelve a referirse al maiz:
“Tienen comunidad de ganado ovejuno y puercos y de
sementeras de maiz y papas y algun trigo, de donde pagan
tributo y comida ordinaria al sacerdote que los
doctrina....”(idem, pdg. 78). Hasta aqui la Relacién de San
Francisco de Pacha y San Bartolomé de Arocxapa.

Y el maiz continda siendo el sembrio predominante en

todas las tierras de los pueblos de la comarca. Por ejemplo

lo encontramos en la Relacién de San Luis de Paute, cuyos

autores firmantes son P. fr. Fray Melchor de Pereira y Juan

Tostado: “Esta tierra es abundosa de maiz y batatas, y en
39



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

los altos se dan papas, que son como turmas de tierra, que
es principal mantenimiento para los naturales” (ibidem,
pag. 82), aparte de ser un pueblo favorecido por la
naturaleza, pues se habla de huertas en que abundan frutas
como membrillos, duraznos, granadillas, ldcumas;
hortalizas, zapallos y yerbas medicinales como la chilca,
paico, marco, chichira, etc., por lo que “Es gente inclinada
a beber demasiado y algun vicio, y no dados mucho al
trabajo, porque las mujeres son las que hacen las chacaras
y trabajan mas que ellos” (ibidem, pags. 82 y 83).

En la Relacion de Sant Francisco Pueleusi del Azogue, de
Fray Gaspar de Gallegos, “cura de dicho pueblo y sus
anejos”, en septiembre de 1582, igualmente por orden del
Corregidor Antonio Bello Goyoso, anota: “Y el
mantenimiento que tenian, era maiz vy frisoles, que son
como habas, y papas y otras legumbres de la tierra;(....)",
(numeral 15, pag. 94), cuyo texto repite casi exactamente
en el numeral 24 de esta misma Relacion.

“Refiérense estas Relaciones a la provincia de Cuenca en el
siglo XVI, abarcando por consiguiente a su capital Cuencay
a San Francisco de Paccha, San Bartolomé de Arocxapa, San
Luis de Paute, San Francisco Pueleusi del Azogue,
Pacaibamba o Leoquina, Cafiaribamba, Santo Domingo de
Chunchiy Alusi (Alausi)”®.

De lo que se puede concluir, una vez revisadas las
Relaciones anteriores, incluidas las que aun no hemos
referido como son las de Pacaibamba o Leoquina (pag. 102);

6 El qutor de esta compilacién es Victor Manuel Albornoz, Compilador de las
Relaciones Geograficas de Indias en “Cuenca a Través de Cuatro Siglos”, pags.
46y 47.

40



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

Cafiaribamba (pdg. 111); Sancto Domingo de Chunchi,
(numeral 15, pag. 123); vy Alusi, (numeral 17, pag. 130), el
maiz es el sembrio predominante de las chacras de la gente
indigena y mestiza. (De la Compilacién ya arriba citada:
Cuenca a Través de Cuatro Siglos).

Antonio Bello Goyoso, al final de estas Relaciones, afiade:
“Aqui falté poner la doctrina de Gualaxio, el cual es pueblo
de indios que dista desta ciudad cinco leguas largas, por no
estar el religioso que les doctrina es este distrito”. (Ibidem,
pag. 133). “Gualaxio” actualmente corresponde al cantén
Gualaceo de la provincia del Azuay.

Continuemos el seguimiento al maiz en el transcurso del
tiempo. Transportandonos dos siglos mas adelante,
veamos lo que sucede en la llamada Gobernacion de
Cuenca:

“(....) a fines del S. XVIIl en las zonas rurales de la
Gobernacion Colonial de Cuenca, estaban consolidados dos
niveles diferenciados de producciéon (..) las unidades
productivas de espafioles, criollos, mestizos (....) en las
estancias y haciendas dedicadas a la agroindustria cafiicola
y la ganadera vacuna;” y “las unidades productivas de los
indigenas (....) bajo formas de produccién comunitarias y
mercantiles simples, con una rudimentarias tecnologia
aplicada al cultivo del maiz, fréjol, patatas, aji, productos
ancestrales en su dieta alimenticia.” (La Gobernacion
Colonial de Cuenca. Formacion Social y Produccion
Mercantil Simple, de Leonardo Espinoza, Lucas Achig vy
Rubén Martinez, en Ensayos sobre Historia Regional. La
Region Centro Sur, Instituto de Investigaciones Sociales
(IDIS) de la Universidad de Cuenca, 1982: 50).

41



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

Cuando los autores mencionan la produccién mercantil
simple, se refieren al minifundio, es decir a la pequefia
propiedad privada, “a veces bajo ropajes comunitarios”,
para consumo de la unidad familiar, con una débil
produccion artesanal y un escaso excedente orientado al
mercado local, lo que permitia “ la reproduccion de la
fuerza de trabajo” y de la misma unidad familiar.

Y cuando hacemos énfasis sobre el principal cultivo de la
parcela familiar indigena, de la Provincia de Cuenca, el
maiz, los autores ya citados afiaden en el mismo Ensayo:
“Maiz es sindnimo de supervivencia del indio, la suerte de
éste esta ligado a la de aquel, buena o mala cosecha de
maiz significa empeorar la situacién del indio; decir maiz, es
decir parcela o pedazo de tierra donde cultivarla. Indio,
parcela, maiz conforma la trilogia de economia natural en
la Antigua Provincia de Cuenca; aungue como ya hemos
seflalado junto al maiz crece el fréjol conjuntamente con
las patatas y el aji, (...)”. Es mas, “(...) el maiz no se quedd
tan solo en la mesa del indio, también alcanzd |la del blanco,
convirtiéndose en el alimento de mayor consumo y por
ende en el de mayor volumen de produccion”. (lbidem,
pags. 54, 78).

Este parrafo confirma de modo explicito lo que venimos
diciendo sobre la interrelacion entre el hombre de origen
campesino, la chacra y el maiz. La produccion del maiz era
muy abundante durante la época post-incdsica, colonial y
republicana, y tan importante era que el maiz cred una
cultura y un modo de ser y de vivir propios no sélo de los
pueblos indios sino igualmente de la gente mestiza, lo que
sobrevive hasta nuestros dias.

42



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

En otro estudio sobre la Gobernacion de Cuenca, bajo la
coordinacién de Juan Chacon Zhapan, (Historia de la
Gobernacion de Cuenca 1777 —1820. Estudio Econémico —
Social: 1993: 28, 29) se indica que en las diferentes areas
de esta circunscripcién combinaban la actividad agricola
con la ganadera, a excepcion de las zonas de Tarqui, Cumbe
y Jima en las que prevalecia la crianza del ganado.

Y al referirse a las propiedades que comercializan los
productos agricolas se sefiala que dan en este orden: trigo,
maiz, frutales y cebada, e incluso se especifica el volumen
de la produccion de acuerdo a la extension de las
propiedades.

Asi, en las haciendas/estancias alejadas de la ciudad de
Cuenca, el maiz ocupa el cuarto puesto entre los productos,
luego del trigo, frutales y pasto. En las fincas, de mediana
extension, cercanas a la urbe, el maiz va en segundo lugar
después de los frutales. En los “terrenos”, propiedades
pequefias, también en el drea circundante al casco urbano
y que representa el 72.86% del total de las propiedades, el
maiz ocupa la tercera ubicacion precedido por los frutales
y el pasto. (Ibidem, 1993: 28). En los hatos de altura,
predominan los pastos.

Incluso, se aflade que en zonas de Paute-Gualaceo, Nabodn,
Giron, Sigsig y en propiedades de Cafiar, la produccién del
maiz es relevante (pag.29), en proporcién y lugar mas o
menos similares a lo sefialado en el parrafo anterior.

Y ya en las postrimerias del siglo XX, en la zona periférica de
Cuenca aun se podia observar una panoramica campestre.
Nos referimos a lo que hoy dia es la parroquia Sucre, por el
sur, que conociamos como el barrio de San Roque que iba

43



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

hasta los margenes del rio Yanuncay vy territorios que
lindaban con la actual parroquia Bafios, al oeste por el
barrio San Sebastian en direccién a Sayausi'y al Cajas, hacia
el norte El Ejido, los terrenos contiguos a la Avenida Huayna
Capac y Chaguarchimbana, eran areas de sustento agricola
y ganadero. Los indios en mayor porcentaje trabajaban en
las “quintas” cuyos duefios eran de gente de la ciudad, o en
las “cuadras”, solares o sembrios de maiz blanco o morocho
de su propiedad o arrendados en cuyo caso la produccion
“era al partir”. En las cuadras con casa no faltaba “el
granero” para hacer secar y guardar el grano.

No olvidemos que durante el Incario y después de la
Colonia, el maiz fue utilizado como tributo, asi como
también como diezmo a la Iglesia catdlica.

Para concluir esta breve resefia o vistazo histdrico sobre el
maiz, debemos anotar los nombres del Padre Juan de
Velasco con su Historia del Reino de Quito, de Luis Cordero
con su Enumeracién Botanica, de Eduardo Estrella con el
Pan de América, Misael Acosta Solis, etc., que se han
referido al tema brevemente como Luis Cordero en su obra
citada (Madrid, 1950: 183 a 185), o ampliamente como
Eduardo Estrella. Incluso en nuestros dias estudiosos
indigenas de origen cafiari han incursionado con valiosas
investigaciones, como Jacinto Aguaiza Quishpilema sobre
plantas alimenticias y medicinales de Chuya Kawsay, en la
comunidad de Quilloac de Cafiar, y Rafael Alulema padre e
hijo.

44



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

4
LA CHAKRA

Judy Blankenship.

CHACRA < Chakra, s. k. Sementera en que predomina el
cultivo del maiz. Sin embargo en el area urbana del canton
Cuenca se distingue todavia entre la voz kichwa chakra para
sementera y la espafiolizada chagra (la g como aléfono del
fonema k), para referirse en sentido peyorativo a la gente
campesina cuando no se ambienta aun al movimiento y
costumbres de |a vida de la ciudad y en su trato, modo de
ser y de expresarse un tanto rustico, o como se describe
detalladamente en Léxico de Vulgarismos Azuayos de
Alfonso Cordero Palacios (1985: 95): “Se dice de la persona
timida, sin roce social y muy dada a rehuir visitas u otros

45



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

compromisos”. Y en otra acepcion este mismo autor aplica
este término a vestidos y colores: “(....) que tienen labores
o estampados harto Illamativos y chocantes y coloracion
subida y chillona. El nombre obedece a que tales telas y
colores son muy del gusto de nuestros campesinos e
indianos”, aunque este autor al vocablo chagra denomina
erroneamente de cafiarismo.

Del Diccionario de la Real Academia de la Lengua Espafiola
son las siguientes acepciones:

Chacra. (Del quechua ant. chacra. mod. chajra). f. Am. Mer.
Alqueria o granja.

Chagra. (Del quechua chagra o chacra, pegujal). Adj. Ecuad.
Inculto (// de modales rusticos). // 2. Ecuad. provinciano
(//en contraposicién al habitante de la capital). U.t.c.s. // 3.
Ecuad. De mal gusto. Vestido chagra, decoracion chagra.

Este término también se utiliza para referirse sobre todo al
campesino y/ o hacendado de la Sierra ecuatoriana cuya
vida, habitat y cultura giran en relacién al cuidado y arreo
del ganado en los paramos, por lo que la vestimenta que lo
identifica es el poncho, bufanda, sombrero y a veces
zamarro. Esta faena realiza cabalgando en caballos de raza.

De chacra se derivan chacarero/a y chacareria. La primera
para referirse a quien cultiva, labora o es duefio de una
chacra o chacara. Y la segunda, chacareria, el Diccionario de
la Real Academia de la Lengua anota: “Cultivo de chacras”
en Chile y Ecuador. Aunque en nuestro pais se utiliza mas
bien con el significado de agricultura, al cultivo de la chacra.
Es asi que al haber sido preguntado un parroquiano de
Sayausi, a qué se dedicaba, habia respondido: “Me dedico
a la chacareria”.

46



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

En kichwa chakarero es chakrak, de chakrana, “cultivar”,
“preparar la tierra para la siembra, quitando las malas yer”:
mapa kiwakuna, poniendo abono organico: wiwa wanu. En
Jesus Lara encontramos: chajrakamuj, “labrador”, derivado
de chajra: “tierra de labor”, “sementera”.

La voz chagrillo, hibridismo compuesto de chakru ‘mezcla’
y del morfema castellano con caracter estimativo =illo, en
gue se ha asimilado la -u de chakru a la =i del morfema —
illo. Chakru procede del verbo chakruna “mezclar”.

Chagrillo es el conjunto de pétalos de variadas flores, sobre

todo las de retama, y que: los feligreses mezclan
previamente para luego ir botando, por calles y caminos,
durante las procesiones delante de sus santos.

Ahora bien, iqué es una chacra?, y escribimos la palabra
conforme a la escritura espafiola incorporada en el
Diccionario de la Lengua. Desde luego no nos referimos al
concepto técnico de “policultivo asociado e integral”. En la
concepcion campesina en general, cuando se habla de la
chacra se entiende como un terreno variable en extension,
entre mediano y pequefio, contiguo a la casa, en que el
cultivo principal es el maiz junto a otras plantas comestibles
propias del lugar y que pueden estar distribuidas en
diferentes planos o espacios y que van desde raices como
zanahoria, jicama o chicama; papas, oca, melloco; avena,
cebada, amaranto; cucurbitaceas como zambo, zapallo;
nabo, achogcha; cereales como fréjol, arveja, haba; frutales
como el capuli, tomate de arbol, gullan (Tacsonia
tripartita), joyapa (Ericdcea), shulalag (¢ Cestrum?), aparte
de medicinales como la sabila, el sacha anis, paico, etc.

47



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

Empero entre los mismos campesinos existen distintas
manera para referirse a chacra. Asi Antonio Paguay, nativo
de Suscal sefiala: “El conjunto de plantas de maiz en
crecimiento desde el primer mes. Cuando recién estd
germinado llamamos urpichupa ‘rabo, cola de tdrtola’.

Sin embargo en la concepcion predominante de los
indigenas cafiaris el significado de chacra es mas profundo
y que es expresado por Pedro Solano Falcdn, directivo vy
maestro del Instituto Intercultural de Quilloac: “Chakra
tukuy runa kawsay muyuntinpi tiyakmi kan.”: Todo lo que
hay alrededor de la vida del hombre. (Traduccion mia) Es
decir segln comentaba: la casa, el corral la montafia, aves
y animales.

Es més, como indicaba Belisario Chimborazo, académico de
la parroquia Quilloac del canton Cafiar: “Chakrapi tukuy
samaykuna, tiyakkunami tinkurin”: Todo lo que existe en la
chacra seres, espiritus, converge en la sementera.
(Traduccién mia). Y luego ampliaba con una explicacién: Es
decir los elementos que existen alrededor y debajo de la
tierra, agua, sol, viento, animales, insectos, espiritus o
apus, relaciones dentro y entre la comunidad. Y mas
adelante: “Pachamamawan Inti taytawan wifiachik
mirachik apukkuna kan”: La Madre Naturaleza y el Padre
sol son seres superiores que hacen crecer y aumentar a las
plantas.

De este modo, como concibe Josef Estermann, la relacién
del hombre con la naturaleza no es de dominio, oposicion,
de explotacion, como instrumento exclusivo de produccion, sino
ecologica, vital, ecosdfica, en que el hombre ante todo es
agri-cultor, co-creador y en esta tarea todos los seres son

48



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

co-participes, en que mutuamente se complementan, se
benefician o reciprocan, en un ambiente de respeto, de
ritualidad. “En este sentido el vocablo “ecosofia” significa
la sabiduria andina del cosmos ‘fisica’” como una ‘casa’
organicamente ordenada” (Filosofia Andina, Abya-Yala
Editing, 1998: 173-175).

Dentro de la chacra se puede divisar los huachos “surcos”
de maiz ya en época de crecimiento. En las provincias del
Azuay y del Cafiar, se utiliza huacho y cazhil. Asi en las
parroquias visitadas del cantdon Cuenca Sayausi, Turi,
Tarqui, como en los cantones de Sigsi, Paute, Gualaceo se
usa: huacho o raya. Sin embargo, en Sayausi, la sefiora
Melchora Albarracin hacia la siguiente observacién: el
cazhil o raya se hace con yunta, igual aseveracién Eloy Loja,
en Sigsi y el surco es para la papa. Teresa Shingri, de Turi,
distinguia entre cazhil y huacho por el uso: el cazhil para
cebada, avena, mientras que el segundo para el maiz, el
fréjol v haba. Igual distincion hace Angel Loja, de la
parroquia Santa Ana. Empero en Cafaribamba y sus
comunidades como San Alfonso, La Libertad, Tortapali,
Lacay pertenecientes al cantdn Santa Isabel, los
informantes de estos sectores, indicaban que no conocian
el término cazhil.

Alrededor del tallo del maiz “se van amarrando” plantas
como el porotoy otras trepadoras, lo que nos lleva a hablar
sobre el sistema de asociacion de cultivos. De este modo
las variedades de asociacién del maiz pueden darse de
modo diverso, de acuerdo a las situaciones de cada lugary,
desde luego, a las preferencias o necesidades familiares,
asi: maiz con fréjol, maiz con haba, maiz con alverja, maiz
con achogcha < achukchay fréjol e igualmente el sambo. En
49



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

Ingapirca, Cafiar, en otros cazhiles pueden venir sembrados
ocas, mellocos, mashwa. En espacios mas cercanos a la casa
hierbas medicinales como el ataco, conocido en kichwa con
el nombre de sangurachi (Amarantus caudatus) el toronijil,
la manzanilla, la borraja y en los linderos, entre sementera
y sementera, o parcela y camino, arboles nativos como el
capuli, el tocte, la lugma o luma; el denominado “tomate de
arbol”, la achira en Girdn.

Otro cultivo andino la papa que puede asociarse con maiz,
como en Cafiar, o con quinua o con haba. Sin embargo, la
asociacion predominante en los cantones del Azuay es del
maiz con el fréjol.

Huacho < Wachu, s. k. Surco o hilera que se hace con arado
en la sementera para sembrar maiz, papas, cebada. Esta
voz actualmente es mas comun en el sur, ya que en el norte
de la Sierra del pais se utiliza rawa: “rawapika sarata
tarpunchik”: sembramos maiz en el surco. No obstante el
Padre redentorista Julio Paris, la registra en el Vocabulario
de su “Gramatica de la Lengua Quichua” con los
significados de ‘surco, ‘filap’, ‘cuello’. En un huacho se
puede distinguir la parte alta que en kichwa se denomina
wachu pata y la base o parte baja wachu pampa, y referido
al campo semantico de wachu tenemos el verbo wachuna
‘hacer surcos con arado”.

Siguiendo con el tema de la sementera, un mismo individuo
desde la época del Incario podia disponer de varias chacras
e igualmente asi se continda en la actualidad: la principal

7 El Padre Julio Paris era conocedor de los dialectos del centro y del sur:
Chimborazo, Cafiar y Azuay, asi como también del norte serrano, como anota
Ruth Moya en el prélogo de la obra mencionada.

50



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

junto a su casa o en otras herencias o compras en los valles
serraniegos, pero también en las yungas < yunka, como se
denomina a “los calientes” o valles abrigados. Por ejemplo
la gente de las comunidades altas de Chinipamba,
Potrerillos, Pucango, Ramosloma etc. de la parroquia
General Morales poseen también propiedades de la zona
baja como Laurel, Motilon, Guaviduca, Ventura, etc. Este
tema de la propiedad de varias chacras se relaciona con
aquel otro del control de los pisos ecoldgicos, como ha sido
estudiado por autores como Murra.

“Es de suponer que es un rasgo ideal conservado el que los
indigenas y campesinos serranos siempre tiendan a tener
en propiedad, préstamo o arriendo o por lazos de
compadrazgo, etc., el acceso a chacras ubicadas en
distintos pisos y que en ellos cultivan variedades agricolas
de ciclos vegetativos distintos (adaptados al bio-clima) que
les permite tener tubérculos y granos secos y tiernos a lo
largo de todo el afio” (Moya, Ruth, Ecuador: Cultura,
Conflicto y Utopia, 1967: 68). Asi como intercambiar
productos de Sierra y Costa: papa con maiz, quesillo con
panela o aguardiente, etc.

Ahora bien, Waldemar Espinoza Soriano trae la palabra
tupu como sinénimo de chacra. En Centroamérica
denominan milpa®. Espinoza Soriano amplia otros aspectos
sobre el tamafio, forma de distribucion, identificacion de
los tupos, (forma espafiolizada) uso, tiempo de
conservacion, etc., e incluso precisa sobre el origen

8 En Centroamérica denominan milpa: tierra destinada al cultivo del maizy, a
veces, de otras semillas, segun el Diccionario de la Lengua Espafiola, aunque
en Hombres de Maiz de Miguel Angel Asturias, esta palabra se utiliza
indistintamente para parcela o planta de maiz.

51



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

etimoldgico de este término: “Tupu es una palabra de
origen puquina asimilada al aymara y al quechua.
Ordinariamente significa “medida en general”. La extension
que abarca, por lo tanto, era y es variable. En lo que
respecta a las parcelas usufructuadas por las familias, su
tamafio dependia de la calidad del suelo y del clima; por
eso eran mayores en las tierras altas y menores en las
hondonadas y todavia mas pequefias en las ecologias
calientes (...).

Y prosigue: “Entre los ayllus andinos si se puede decir que
cada nifilo nacia con el porvenir garantizado, porque cada
hombre dentro de la comunidad tenia asegurado su tupu
de tierra o chacra®. El joven iba al matrimonio aportando su
caudal agrario. La flamante pareja iba recibiendo tupus
conforme a las necesidades de acuerdo al descanso de los
suelos labrantios. Pero eso si cuando fallecian sus hijos no
los retenian por considerar que no se le habia entregado en
propiedad, sino en usufructo como fuente de alimento”.

Sobre la extensidn de un tupo?®, debe quedar claro que era
ni mas ni menos suficiente para la sobrevivencia de una
familia o ayllu. “El tupu, en consecuencia, venia a constituir
la base de la subsistencia para cubrir las necesidades vitales
del jatunruna (...) por cuanto la costumbre le impedia
transformar su minifundio en latifundio”. (Los Incas,
Economia, Sociedad y Estado en la Era del Tawantinsuyo,
1997: 158). (jatunrunall).

% Lo escrito en cursiva es mio.

10Voz espafiolizada, igual tupos.

11 Jatunruna. Era el individuo que aportaba con la mano de obra en toda clase

de trabajo, ya sea familiar, comunitario o estatal en el Tawantinsuyo. Los
52



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

Y mas adelante: “Las chacras estaban linderadas para su
identificacion. En algunos casos los linderos estaban
delineados por canales de riego; en otras por zanjas de
drenaje o por cercos de alisos y otras plantas pequefias (...);
pero lo mas corriente eran simples terrenos sin cultivar, por
donde trazaban senderos entre una y otra chacra(....)”
(Ibidem, pdg. 193). Esta ultima forma de linderacién
continla vigente, con algunas variantes segun la parroquia,
region e incluso familia.

En tiempo de los incas se podia distinguir variedades o
clases de chacras, segun su poseedor y la finalidad que se
diera a éstas. Con este objeto veamos algunas de ellas, que
hemos elegido, a modo de ejemplos, de las 32 anotadas por
Guaman Poma de Ayala (1980, Il, 841 — 842), ello a inicios
del siglo XVI, citado por Ruth Moya en Ecuador: Cultura,
Conflicto y Utopia, 1987: 58 y 59:

- Yncap chacran (sementera o chacra del inca)

- Coyap chacran (sementera o chacra de la coya o
reina)

- Yntip chacra (sementera o chacra del sol)

- Quillap chacran (sementera o chacra de la luna)

- Uaca bilcap chacran (sementera o chacra de las
huacas (adoratorio de los distintos templos y de los
huillca o sacerdotes principales).

- Comon chacra, sapsi chancran (sementera o chacra
de la comunidad o ayllu o el grupo de parentesco)

- Tambo chacra (sementera del tambo o mesédn,
especie de hosteria para los viajes)

jatunruna constituian la mayoria de la poblacion. (Espinoza Soriano,
Waldemar, idem. 1997: 284).
53



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

- Zamay (samay) chacra (sementera en descanso o
barbecho)

- Rucumacho chacra (de los ancianos)

- Uaccho (huaccha) chacra (de los necesitados,
pobres y huérfanos).

El término “tupu” ya anteriormente esta citado por el Inca
Garcilaso de la Vega: “Daban a cada indio un tupu, que es
una hanega [fanega] de tierra para sembrar maiz;, empero
tiene por hanega y media de las de Espafia(....)” Y mas
adelante: “Era bastante un tupu de tierra para el sustento
de un plebeyo casado vy sin hijos: Luego que los tenia le
daban para cada hijo vardn otro tupu y para la hija a
medio(....)” (Ibidem, Tomo Il, Capitulo Ill, 1973: 56).

Para concluir esta revision sobre la chacra: citaremos un
texto muy importante para el estudio de los topdnimos.
“Un dato muy singular de estos lotes es que cada cual tenia
su propia toponimia: una palabra que reflejaba algo tipico
del paraje. Y cuando no tenia designacién taxativa, hecho
muy raro, se le particularizaba llamandole por el nombre
de su poseedor”. (Espinoza Soriano, 1997: 193).

En sintesis, la chacra constituye el centro de la vida de la
familia campesina. No sélo como la proveedora del
sustento diario con productos propios del medio, sino por
todo lo que venimos diciendo: como nucleo de trabajo que
permite la interrelacidon social y ritual con la comunidad y
en torno a ella adquiere fisonomia el paisaje en correlacion
con el contexto geografico, ecoldgico y cosmico de todo lo
que representa la Pachamama o madre naturaleza.

En consecuencia la chacra incidira no solo en la identidad
de su duefio y familia en particular sino de la comunidad en

54



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

general. En ello tienen que ver los pisos ecologicos, las
condiciones del terreno, y sobre todo los accidentes
geograficos de nuestros Andes que determinan el clima, la
flora y fauna, hidrografia, etc. Y el corazén de la chacra,
como espacio sagrado que genera vida, como lugar de
convergencia, donde confluye todo ese mundo, es el maiz.

55



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

5

PARTES DE LA PLANTA. SIMBOLISMO Y
ANTROPOMORFISMO

Las partes de la planta de maiz, sara yuyu, esta formada de
raiz, tallo, hojas, flores y frutos: murukuna, que cuando
tiernos se denominan choclos quichuismo derivado del
kichwa chukllu.

A continuacion, nos referiremos a las denominaciones de
cada una de las partes de la planta, en castellano, kichwa y
otras voces relacionadas con las mismas.

RAIZ en kichwa SAPI, “La raiz de la planta, vy
connotativamente: origen”. En las parroquias del Cantdn
Caflar, como Honorato Vazquez, distinguian entre anku
“raiz pequefia”, y sapi “raiz gruesa”.

TULLU. s. k. El tallo del maiz, aunque también significa
“hueso”, “cafia”. Figurativamente se utiliza esta voz para
referirse a la persona flacuchenta: tullusiki, tulluyashka en
kichwa, literalmente hecho hueso, “hueso y pellejo”, y por
extension la tierra infecunda, estéril. A su vez Taralla, s. k.,
“cafia o tallo seco después que se ha arrancado las hojas en
la cosecha”, y que connotativamente se aplica a los
adolescentes altos y desgarbados: “el guambra se ha ido de
vicio, se ha hecho largo como taralla”.

A la caia del maiz en kichwa también se denomina wiru,
sara wiru y que niflos y adultos acostumbramos chupar. Al
doblar con las manos los nudos de la cafia, brota el mishki

56



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

yaku del shungo o médula del tallo: el jugo dulce cuando la
planta aun esta tierna. Sin embargo en su primera acepcion
wiru los mayores se refieren a la cafla de azucar que se
cultiva en las yungas o tierras calientes” de las zonas bajas.
En el tallo se puede observar los nudos, divisiones o
uniones que en kichwa se denominan mukukuna.

HOJA. Las denominaciones van de acuerdo a los diferentes
momentos de la madurez de la planta, espacios vy
funciones. Iniciamos por PANKA, s. k. Hoja de cualquier
plantay, aplicada al maiz: la hoja que surge de la cafiay que
cubre a la mazorca. Por extension en la actualidad se aplica
a la hoja de cuaderno o de libro. En el norte de la sierra del
pais es comun sarapanka: la hoja de la cafia del maiz, pero
también se aplica a la hoja que cubre al choclo, con la que
se envuelve a la masa del maiz tierno para hacer las umas.
En una de las tonadas tipicas referidas a esta palabra se
escucha el siguiente verso: “sarapanga como vos a
montones he de hallar”, cuando el enamorado que ha
sufrido el desaire, con ironia lanza a la ingrata pretendida
este estribillo.

En diccionarios de kichwa editados en el norte del pais se
encuentra el término kutul, por ejemplo en el diccionario
Caimi Nucanchic Shimiyuc-Panca, (Ministerio de Educacién
y Cultura y Pontificia Universidad Catdlica del Ecuador,
Quito, 1982) y en Kichwa Yachakukkunapa Shimiyuk Kamu,
Runa Shimi — Mishu Shimi Mishu Shimi — Runa Shimi
(Ministerio de Educacion, Quito, 2009), con igual
significado: la hoja que cubre al choclo, pero no existe en el
Diccionario de Luis Cordero ni en el Vocabulario Quichua
del Padre Julio Paris ya citados.

57



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

Como veremos mas adelante, las hojas tiernas, llaka, o
maduras, se utilizan como alimento de los animales: wiwa
mikuna; como también para envolver y preparar diversos
pastelillos con el choclo molido o con la harina del maiz ya
Seco y que veremos, oportunamente, en el capitulo de las
comidas.

Veamos a continuacion dos voces que se refieren a la
misma hoja, referidas propiamente al maiz, pero que
difieren en su uso:

PUCON < Pukun, s. k. Envoltura o conjunto de hojas que
cubren la mazorca madura desde su base. Esta voz viene
registrada exclusivamente en diccionarios de kichwa del sur
de la sierra del pais. En el Lexicén Etnolectoldgico del
Quichua Andino, (Tomo Il, ED. Tumipamba, 2002), viene
como término propio de Ecuador. En nuestro medio se
escucha la palabra espafiolizada pucon, o quichuismo como
asi se cataloga en Vulgarismos Azuayos de Alfonso Cordero
Palacios. (1985: 233).

La voz pukun proviene del verbo kichwa pukuna: madurar,
por lo que ese envoltorio de hoja es como una capsula que
acondiciona los atributos de la madurez: su dulzura, el
grosor, lo compacto de la mazorca. Con el pucdn se
envuelve la masa de los choclos con la que se prepara las
humitas o chumales. Actualmente se emplea el pucén en la
confeccion de artesanias (mufiecas, nacimientos, cristos,
etc.). Cuando la hoja de maiz esta aun tierna y es tersa se
usa como instrumento musical aplicandola con los dedos a
los labios para luego de soplar hacerla vibrar y, de este
modo, provocar los mas variados sonidos segun el grosor
de la hoja.

58



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

LLAKA, s. k. Hojas frescas de maiz desprendidas del tallo con
que los campesinos alimentan al ganado. Esta voz estd
relacionada con los hibridismos kichwa—castellanos:
llacado/a, de llakashka, p. p. con el significado de
despellejado, ejemplo “Esta parte de la chacra ya estd
llacada”; o en el sentido de descascarado/a, referido por
ejemplo a la corteza del tronco de un arbol, o de magullado,
aplicado a las personas: “Me llaqué la mano cuando me
cai”, y con llacar, compuesto del semantema kichwa llaka
que procede de llakana y del morfema verbal espafiol —ar:
arrancar las hojas de la parte inferior de la planta, es decir
desde la parte en donde se encuentran las mazorcas en
proceso de madurez, hacia abajo. Con dichas hojas se
alimenta al ganado.

CALCHA < Kalcha, s. k. Tallo y hojas secos del maiz, que
luego de la cosecha se da a los animales como forraje,
aunque cuando la parcela es modesta se deja que se pudra
y sirva luego como abono. Si el terreno ha sido extenso,
conforme se va deshojando las mazorcas, la calcha se va
acumulando una encima de otra en forma circular, lo que
se denomina “hacer la parva”: parvachina, verbo hibrido
compuesto del semantema castellano parva del morfema
kichwa —chi: hacer y del morfema infinitivo -na. Si bien la
calcha viene registrada en el Diccionario de la Lengua, de
uso en Chile y Argentina, no obstante sus acepciones son
diferentes. En Chile y PerU, a la calcha con el significado que
hemos indicado, se designa con el nombre de chala
(Rodriguez — Diccionario de Chilenismos), citado por
Alfonso Cordero Palacios en Léxico de Vulgarismos Azuayos
(1985: 52).

59



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

La calcha cuando esta bien seca se utiliza para hacer la
chamiza sobre todo durante las festividades religiosas. Por
ejemplo en ciertas comunidades en la fiesta de San Pedro.
Y dicho sea de paso, chamiza es de origen gallego
portugués y cuyo significado es de fogata que asimismo se
hace con hojarasca y ramas secas. En relacion a la voz
calcha en nuestro medio se escucha las expresiones: “Dar
calcha al burro” para indicar que alguien que recibe algin
favor no sabe reconocer o aquilatar dicha atencidn, sino
por el contrario menosprecia el beneficio que cualquiera
otra persona pudo haber aprovechado.

En sentido figurado se escucha frases como esta “Hecho
calcha ha quedado esa pobre camisa”, cuando la ropa ha
quedado reducida a jirones por lo vieja o muy usada o luego
de un arduo trabajo, por comparacién con una hoja de maiz
que, luego de ser arrancada de la mazorca con el tipidor o
agujon con el que se realiza el deshoje, queda hecha flecos.
También se oye esa exclamacion tan grafica. “Nos hicieron
calcha” cuando en un partido de futbol el equipo contrario
gand con goleada, para referirse al arco contrario
acribillado con los goles.

TUKTU. Luis Cordero diferencia acertadamente entre:
“TUGTU, n. k. Flor masculina o superior del maiz” y KIKI:
“QuUlQUI, Flor hembra del maiz que esta ya fecundada,
cuyos granos empiezan a formarse: Kikina en kichwa. Q'eqe
en Léxico Agropecuario Quechua de Margot Beyersdorff
(1984: 88).

Cuando esta formandose el choclo, podemos observar en
su extremo inferior una especie de pelambre o pilosidad:
sara akcha ‘pelo del maiz’, que posee efectos medicinales

60



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

para el rifion. Refiriéndose al pelo de choclo Mercedes
Saeteros, campesina de Suscal decia: “porque el maiz es
mujer viene brotando el cabello como a una sefiorita”.

Ahora bien, en la cultura andina las plantas y animales
adquieren caracter antropomorfico y mas aun cuando se
trata del maiz, planta sagrada y venerada como divinidad. A
continuacion expondremos textos ilustrativos sobre el
tema:

“También la planta del maiz es antropomorfizada. Se ha
dicho que es considerada como femenina que de ahi que
se llame mama sara o ‘madre maiz’. Las mazorcas son los
‘hijos’. Segun el color de los granos, los frutos son
masculinos o femeninos. (Moya, Ruth, en Ecuador: Cultura,
Conflicto y Utopia, 1987: 29).

Una planta de maiz tiene las mismas partes y érganos que
una persona. La parte superior es la uma o cabeza, las hojas
superiores son la rigra o brazos, en la parte superior se
encuentra el shuncu o corazon, las raices son los chaquis o
pies.

Como las plantas de altura, el maiz es visto con caracteres
humanizados: tiene cabeza (la panoja), y/o las hojas del
vértice), su corazon esta en el centro del tallo, sus ‘brazos’
son las hojas y la base constituyen los pies.

Al igual que una persona una planta de maiz puede sufrir.
Por ello seguramente las labores son preferentemente
manuales y cuando se utiliza herramientas se ejecutan con
cuidado”. (Idem, pag .29).

Por lo demas, como indica Ruth Moya, si bien la planta de
maiz es femenina, las variedades de maiz pueden ser
masculinas o femeninas, de acuerdo al siguiente cuadro:

61



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

“Variedad Mazorca masculina Mazorca femenina
Maizamarillo (suave) +

Maiz blanco (suave) +

Maiz negro +

Morocho blanco +

Morocho amarillo +

Fuente: (Ibidem, pag. 112).

CHOCLO, del k. Chukllu, que Luis Cordero describe: Mazorca
tierna de maiz. El Diccionario de la Lengua de la Real
Academia registra esta voz, en la segunda acepcion, con
igual significado pero derivada de la variante peruana: “Del
quechua choccllo”. Con el quichuismo choclo se ha
formado el hibridismo enchogllar que veremos en el
numeral 6., de este mismo trabajo titulado:” El Ciclo
agricola del maiz. Proceso del cultivo”, cuando tratemos el
término Pawkarpacha. Al grano de maiz muy tierno los
quichua-hablantes lo llaman kishi.

Cuando la planta esta en época de choclos se puede
distinguir el choclo mama que es mas grande en relacion a
otros dos o tres pequefios o hijuelos junto a la mazorca
madre, de ahi los términos mamantin wawantin. Cuando el
maiz estd ya en choclo a veces ataca el chukllukuru o gusano
gue lo va devorando.

KASPA, s. k. Mazorca del maiz o de cualquier graminea o
cereal ya maduros. En tiempo de cosecha se escoge vy
separa las mejores mazorcas, cuyos granos se utilizan como
semilla: muyu en kichwa. El verbo es kaspayana: “Madurar
la mazorca de maiz, o convertirse el choclo en mazorca”

62



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

(Cordero, Luis, Diccionario Quichua-Castellano Castellano-
Quichua, 1992). El maiz bien maduro se denomina kaw.

Las semillas originarias son las transmisoras de la vida
agricola y el sostén de la vida en general. Por lo que su
conservacion, intercambio y propagacion, en el caso de las
semillas del maiz: sara muyu, constituye un largo camino
recorrido por la sabiduria de los pueblos andinos, no sblo
para su alimentacién y medicina, sino para fortalecer su
cultura e identidad.

CURUNDA, en kichwa Kurunta. Tusa o raquis de la mazorca
del maiz Cordero, 1992), en que van brotando los granos y
qgue luego del desgrane se utiliza como combustible para
prender la candela en el fogdn cuando no hay hojarasca o
broza. El vocablo tusa es de procedencia linglistica
desconocida. El Diccionario de la Lengua Espafiola de la
Real Academia, en la séptima edicion a esta palabra la
registra como de uso en Cuba, Puerto Rico, Venezuela y
Colombia con el significado de “corazéon de la mazorca”,
aunque en la quinta acepcidon como “hoja que envuelve a
la mazorca de maiz”, de uso en América Central y Ecuador.
Sin embargo, en nuestro pais el significado tiene que ver
mas bien con la séptima acepcién, es decir con el de
soporte o raquis en el que van apareciendo los granos de
maiz.

Con frecuencia escuchamos la expresion: “jQué tusa que
me jalo yo que creo que no mismo me va a pasar” para
indicar que se tiene mucha pena por algo o alguien que se
estima o ama mucho, que luego abandonamos y que
cuando ya no existe arreglo o solucion volvemos a extrafar
o requerir ya demasiado tarde. Asi como también, a alguien

63



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

carilargo y acontecido de fisonomia, se lo moteja de
caritusa. Incluso a veces se emplea el término tusa para
referirse al excremento humano por la forma parecida.

64



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

6
VARIEDADES DE MAIZ Y CARACTERISTICAS

Inicialmente nos referiremos a las caracteristicas botanicas
0 taxondmicas que los estudiosos traen del maiz.
Anotaremos las mas importantes. Es una planta monoica,
clase angiosperma, subclase monocotileddnea, familia de
gramineas, género Zeae espec Maydea sistema vascular,
cotiledén Uunico, tallos con nudos, flores unisexuales,
fecundacién aldgena.

El maiz, mientras se mantiene como una especie nativa, se
caracteriza por ser una planta resistente a las plagas y
enfermedades; se adapta a los diferentes pisos ecolégicos
y puede cultivarse de forma asociada con otras plantas
como el fréjol y el zambo o el zapallo con las que se
complementa para su mejor desarrollo y que contribuye a
la reduccion de la incidencia de pestes. Sin embargo, si es
sometida a procesos de “mejora” con la finalidad de
aumentar la produccidn, pierde su capacidad de resistencia
a las enfermedades. Son las variedades llamadas
“mejoradas”.

Ademas, como se indicd anteriormente, es una planta
femenina y calida, propia “de los espacios urin” que, como
afirma Ruth Moya, es el espacio propio de lo femenino y
calido”, “de lo doméstico por excelencia es, en términos
culturales, el espacio del maiz” (1987: 110).

Las clasificaciones y denominaciones de las variedades de
maiz, se han dado por el color, la dureza, tamafio, por su

65



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

forma o estructura y, desde luego, de acuerdo al tipo de
suelo en que se siembra, el clima, etc. Por ejemplo, por el
color hay maices blancos, negros, amarillos, morados; por
su forma y tamafio: pequefios, grandes, dentados; hay
maices suaves y duros, lo que determina su empleo o
finalidad. De acuerdo al piso ecoldgico en que se siembra,
existen variedades que se cosechan una vez al afio o dos
como en los pisos abrigados como en el valle de Yunguilla,
en que predominan el maiz blanco y el zhima amarillo.

Revisemos ahora las variedades anotadas por autores vy
aquellas propias de nuestro medio aportadas por
informantes. Previamente iniciemos con los Cronistas:

“De los frutos que se crian encima de la tierra tiene el
primer lugar el grano que los mejicanos vy los barloventos
llaman maiz, y los del Peru zara, porque es el pan que ellos
tenian. Es de dos maneras: el uno es duro, que Illaman
muruchu, y el otro tierno y de mucho regalo, que Ilaman
capia; comenlo en lugar de pan, tostado o cocido en agua
simple...” (Garcilaso de la Vega, Comentarios Reales de los
Incas, Tomo lll, Capitulo IX, 1973: 98).

Guaman Poma de Ayala, citado por Ruth Moya, anota:

“Aparte del maiz temprano o capya sara se habla del paro
sara, el aruay sara, ancauay sara, oque sara, el antisara, el
chullpisara, el yunya sara y el chucllu o mazorca fresca
(Guaman Poma de Ayala, 1980, 840). Y en la misma pagina:
El procedimiento del secado y coccion del maiz amarillo o
suave da lugar a la chuchuca (...)” (1987: 105).

Y mas abajo, en la pagina citada, aflade “Junto al maiz
amarilloy blanco, hay el maiz rojo, el maiz negro, el canguil,
el chulpi, el morocho blanco y amarillo”.

66



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

El Padre Bernabé Cobo, en |la Historia del Nuevo Mundo, se
refiere a diferentes clases de maiz por el color y por el
tamafio. Por el color hay blancos, negros, amarillos,
colorados, morados, azulados.

Del “Diccionario Quichua-Castellano y Castellano-Quichua,
de Luis Cordero” EBI Proyecto Educacion Bilingle
Intercultural, Colecciéon Kashcanchicracmi 1, 1992),
transcribimos las  siguientes variedades con sus
caracteristicas, cuando se refiere al término SARA:

Muruchu o morocho sara, maiz amarillo comun.

Zhima sara, maiz de color perla.

Yurag sara, maiz blanco.

Cuscu sara, maiz de color violaceo.

Zhubay sara, maiz amarillo de mazorca fina y grano
abundante.

Canguil sara, maiz amarillo diminuto y a propdsito para
tostar.

Yana sara, maiz de color negro o rojo violaceo.

A continuacion haremos una breve caracterizacion de las
variedades mas conocidas en nuestro medio y cuya
produccion depende del tipo de suelo, clima, pluviosidad:

CAPIA. Refiriéndonos a esta variedad de maiz citado por el
Inca Garcilaso de la Vega y Guaman Poma de Ayala, no lo
registran Jesus Lara, ni Luis Cordero, ni el diccionario del
Ministerio de Educacién. Lo encontramos en el Léxico
Ampliado Quichua — Espafiol, Espafiol — Quichua de
Consuelo Yanez, Tomo IlI, Quito, 2007; en el Lexicon
Etnolectolégico del Quichua Andino de Glauco Torres,

67



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

Tomo |: Capya, 4 sn./ghapya/, s. Clase de maiz blanco y
tierno; en el Diccionario de la Real Academia de la Lengua
Espafiola: capia (Del quechua ghapya, maiz blanco). N° Arg.,
Bol., y Peru. Maiz blanco, suave y muy dulce que se emplea
para preparar golosinas.

CANGUIL < Kankil, s. k. Variedad de maiz fino y dulce que se
revienta al ser tostado. Este vocablo estd incorporado al
Diccionario de la Lengua Espafiola, de uso en Ecuador:
“para hacer rosetas”, es decir que cuando se tuesta tiende
a abrirse en forma de flor, de ahi también el nombre de
“reventdn” que, en el inglés, corresponderia al “popcorn”
y que en Espafa lo llaman “palomitas”. No todos los granos
de la variedad nativa revientan, pero se caracterizan por ser
mas sabrosos y son mas resistentes a las plagas; no asi una
variedad amarilla que es mas reventona.

CUSCO < Kusku, s. k. Variedad de maiz, de tamafio grande,
de color blanco azulado o violaceo, un poco duro de cocinar
y que se consume “pelado” (mondado) o con céscara.

CHULLPI, chulpi < Chullpi, variedad de maiz suave, dulce,
medio arrugado y de color gris o zhiru que preparado se
come como tostado. Este vocablo se relaciona con el verbo
chullpina arrugar, chullpiyana, arrugarse y es en este
sentido que se aplica a los ancianos cuyo rostro se vuelve
arrugado con los afios: chullpiyashka, o a los flacos:
chullpisiki.

La palabra zhiru, si bien es citado por Luis Cordero en su
“Diccionario Quichua-Castellano y Castellano-Quichua”
escrito con zh, sin embargo el significado inicial que trae no

68



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

se refiere al color gris sino a un “Insecto que chirria a eso
de las cinco de la tarde”, pero si en una segunda acepcion:
“adj. Cosa de color gris”. En la primera acepcion coincide el
Padre Julio Paris en el Vocabulario Quichua-Espafiol, que
también escribe con zh y que viene luego de la “Gramatica
de la Lengua Quichua” (EBI Proyecto de Educacién Bilingle
Intercultural, Quito, 1993)). Igualmente el Padre Manuel
Guzman en el “Vocabulario de la Lengua Quichua” en
“Gramatica de la Lengua Quichua”, 1920).

Alfonso Cordero Palacios en “Léxico de Vulgarismos
Azuayos” (1985: 249), transcribe Shiro/ra adj. (Cafiarismo).
Gris., y Glauco Torres en su “Lexicon Etnolectoldgico del
Quichua Andino” escribe “Shiru” y delimita su uso en az.
(Azuay), con el significado de gris, aunque para la
pronunciacion transcribe la pronunciacion con [-sh] y [zh].
(Tomo Ill, Cuenca, 2002)

No viene anotado en otros Diccionarios, por ejemplo en
KICHWA Yachakukkunapa shimiyuk Kamu del Ministerio de
Educacion, (2009) y otros diccionarios de quichua-espafiol
del norte del pais, lo que da para conjeturar que su uso era
y es exclusivo del Azuay y Cafiar. Porlo que éstay palabras
como zhubay, zhima podrian explicarse como procedentes
de la lengua pre-inca, en nuestro caso cafiari por el empleo
del fonema zh africado palatal sonoro. En Cafiar se continua
utilizando otras palabras con el fonema indicado como
zhuta, zhuru, zharu, zhapra, etc. y toponimos, zoénimos y
fitdnimos que podriamos incluir dentro del grupo referido.

En la escritura de zhima y zhubay con zh coinciden dos
autores de Diccionarios de Quichua y Castellano ya citados:
Luis Cordero y el Padre Julio Paris, aunque el primero

69



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

escribe zhuhay, pero luego remite a la pagina 123 en la
clasificacion de las variedades de SARA, en que anota
zhubay. No asi Alfonso Cordero Palacios que refiriéndose a
la primera palabra escribe “SHIMA. m. (Cafiarismo)- Una
variedad de maiz, color perla y muy duro” y Glauco Torres
asimismo “SHIMA” que, si bien se refiere a |la variedad de
maiz perla, sin embargo transcribe los aléfonos o maneras
diferentes de pronunciar: shima, chima, xima, zhima, Ilima.
No trae el diccionario del Ministerio de Educaciéon: “Runa
Shimi - Mishu Shimi (...)”, y otros como “Léxico Ampliado
Quichua-Espafiol, Espafiol-Quichua” de Consuelo Yanez
Cossio, (Tomo |, Quito, 2007).

MOROCHO < Muruchu, s. k. Variedad grande de maiz, duro.
Color: “(...) del amarillo al blanco perlado, siendo las
variedades amarillas las mds duras y las blancas las mas
apreciadas en la alimentacién humana. Soporta bastante
bien el frio, aunque también hay variedades de clima
caliente, (...) la falta de riego, los suelos pobres, los cambios
climaticos vy el atague de plagas y enfermedades. (SARA
LLAKTA el libro del maiz, Quito, 2009: 57).

En Azuayy Cafar este término se utiliza en sentido figurado
para referirse a las personas de ambos sexos, aunque
preferentemente a los varones que, a pesar de haber
bordeado ya la tercera edad, sin embargo se muestran aun
vigorosos, fuertes para el trabajo e incluso aun en
condiciones de procrear. De ahi la frase expresada incluso
con cierta ironia: “Todavia estd morochote, aun puede
casarse otra vez”.

MOROCHILLO, vocablo hibrido de morocho < muruchu y del
morfema estimativo castellano —illo con que se forman los
70



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

diminutivos. Es una variedad de maiz de mazorca delgaday
grano pequefio y duro. Lo consumen las aves de corral.

SAPON. Desconocemos cudl sea la lengua de origen. Se
escribe con s o z. Sobre pisos en que se cultiva, usos y
caracteristicas nos referiremos mas abajo, de modo mas
particularizado de acuerdo a las comunidades investigadas.
Es grueso, suave y de color amarillento, dulce.

ZHIMA, maiz de color perla, cuyo color en kichwa se
determina combinando yuraklla pukalla, es decir entre
blanquecino y rojizo.

YANASARA, maiz negro o violdceo, que se utiliza para
preparar la colada morada por el dia de los difuntos, en el
mes de noviembre.

Aparte de éstas afiadiremos una mas, la mishca, citada por
Javier Carrera en SARA LLAKTA, quien afirma que la forma
mas popular de las clasificaciones del maiz tiene que ver
con sus caracteristicas estructurales y el tipo de uso, por lo
gue anota la siguiente: canguil, maiz suave, mishca, chulpi,
morocho, morochillo y maiz duro, (2009: 55). Y el mismo
autor trae la clasificaciéon del maiz del Padre Juan de
Velasco, de finales del siglo XVIII, “(...)manejada por la
poblacion mestiza del Ecuador de ese entonces”: cuyos
nombres damos a continuacion: “amarillo, blanco, canguil,
carapali,, chulpi, negro, tumbaque, morocho”, (lbidem,
pag. 57), con sus respectivas caracteristicas, pero que solo
anotaremos del tipo “carapali”: “mediano, blanco, con
punta aguday roja”, por ser un nombre nuevo con relacién
a otras denominaciones ya referidas o tratadas hasta aqui.

71



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

Antonio Quindi, nativo de Quilloac, manifiesta: “En la
provincia de Cafar, en nuestros dias, solo se conservan 6
especies: zhima, muruchu, guagal, yurak, kankil,
suniguagal, utilizados para distintas comidas”.  Otros
informantes de Quilloac afiaden el zhubay, sapdn y cusco.

Ahora bien, en el trabajo de campo que realizaremos en la
parroquia General Morales de la provincia del Cafar,
(Diciembre de 2014) tres informantes (Napoledn Escanddn,
Jeréonimo Huasco y Maria Guaman) coincidieron en las
siguientes variedades con sus respectivas caracteristicas y
usos:

Morocho blanco: grande, duro, de clima frio; se utiliza para
chiviles, chanka, coladas, sopas y que se acostumbra comer
con cascara o pelado. También hay una variedad grande,
de color perla.

Morocho amarillo: pequefio, mas duro, se da en el cerro,
que se utiliza para alimento de aves de corral que se conoce
con el nombre de “balanceado”.

Guagal: blanco combinado con azul, suave, la mazorca
larguita, propio de las yungas, de grano chiquito; de Suicay
para abajo, Laurel (hablando de la Zona Baja de Cafiar).
También se emplea en chiviles, mote pelado.

Zhima: blanco, suave, redondo, de clima frio; se utiliza en
chumales, chiviles, coladas o como mote.

Sapédn: rojo, grueso, duro, dulce, que termina en punta; se
da en clima frio y templado y sirve para chanca. Indigenas
de la parroquia indicada coincidian en estas caracteristicas.

72



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

Maiz de gallina o cubano: amarillo, pequefio, duro, propio
de las yungas: Cutuguay, Ventura. Se cosecha después de
cuatro meses.

En Suscal, por informacion de Antonio Paguay se cultiva el
maiz zhima y el morocho blanco y en las zonas bajas o
abrigadas el guagal y el maiz amarillo. Para sembrar el
zhima el terreno tiene que ser de color negro.

En las parroquias del cantdon Cuenca, las variedades mas
generalizadas son: maiz zhima, blanco y duro, que mas se
utiliza para mote, asi en Turi; luego el maiz cuzco, que es
negro y duro; igual el morocho. Y como abono se emplea el
estiércol de cuy. En Sayausi, ademas el maiz blanco y el
morocho colorado, para hacer chicha; y como abono el
estiércol y las plumas de ave que se esparce en la parcela
15 dias antes de la siembra, a fin de que se pudra y luego
se mezcla con azadon cuando el terreno es pequefio vy
cuando grande con la yunta.

En los otros cantones del Azuay: Gualaceo, Chordeleg,
Sigsig, Ludo, las variedades mayormente cultivadas son
mas o menos similares: zhima, morocho amarillo, maiz
blanco’, sapén, zhubay, igual en Paute aunque estas
ultimas, informaban que no se siembra mucho. El zhubay
es blanco, no muy grueso, se utiliza para mote. En el cantdn
Nabon, predomina el zhima blanco, suave, dulce; el
morocho amarillo y el “pintado” entre blanco y azul o negro
o violaceo, que es una hibridacién o “clon”, segun el Ing.
José Jaigua, profesor de la especializacién de Agronomia de
la Unidad Educativa de esta jurisdiccién; el sapdn, de color
perlay con el que se hace el tostado, que crece en los bajos
o playas del rio Leon.

73



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

En el cantén Santa lIsabel las clases de maiz varian de
acuerdo a las zonas en las que se cultiva. Por ejemplo en la
zona alta, en Caflaribamba y San Alfonso, segin Manuel
Eduardo Lalbay Guaman y Maria Yuquilema Guaman, las
variedades nativas que actualmente se siembra son el
zhima blanco y el zhima amarillo o “argentino” grueso,
duro, para las aves, el “yunga” pequefio; también el
amarillo, duro, de pucdén negro; el “chalca”, pequefio, de
colores, suave que se utiliza para tostado y el zhubay, de
tusa delgada y grano grande, pero que se va perdiendo,
llamado también “tusilla” en Dandan. Estas variedades son
de una sola cosecha: se siembran en diciembre y se
cosechan en agosto.

Rafael Narvaez y Celestino Duran, campesinos de la zona
intermedia del cantdn Santa Isabel, manifestaban que
desde el tiempo de sus abuelos han sabido cultivar dos
variedades: el maiz zhima, pequefio y amarillo, para
alimento de las aves de corral y el blanco, mediano y duro,
para alimento humano, en ello coincide Hilda Bermeo,
nativa del anejo de San Alfonso. Se siembra dos veces al
afio: en invierno a fines de diciembre o en enero y entre
mayo Yy junio; actualmente cada variedad se siembra por
separado, pero antes cuando la parcela era grande se
sembraba con fréjol serrano, pequefio, Ilamado chintillu.

En San Gerardo de Huahualpata, parroquia del cantdn
Girén, Rosa Nieves informaba sobre tres variedades: el
zhima blanco, el morocho amarillo, de ciclo largo y un
“blanco abreviado” llamado asi porque maduraba pronto:
entre cuatro o cinco meses. “Antes se cultivaba el sapon y
actualmente no porque es lanchoso, delicado. Era grueso,
espinudo, servia para tostado”.

74



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

Este capitulo concluiremos con un texto que por su
especialidad agroecoldgica, enfatiza sobre aspectos muy
importantes que se debe tener en cuenta sobre las
variedades nativas del maiz:

“Las variedades de maiz campesinas, también llamadas
ancestrales o tradicionales, son esenciales para el futuro
del cultivo del maiz, para su produccion organica y para un
consumo sano. Sin ellas, no se puede construir Soberania
Alimentaria en el Ecuador. Si, hemos perdido ya un enorme
porcentaje de la diversidad maicera de nuestra tierra, pero
aun estamos a tiempo de salvar el tesoro invalorable que
nos queda. Para ello, en primer lugar, tenemos que
comprender el significado, los alcances y la importancia de
su diversidad” “Los colores del maiz” de Javier Carrera,
(SARA LLAKTA el libro del Maiz, 2009: 55). Y asi lo
confirman los campesinos sobre todo indigenas como
Inocencio Loja, de Suscal, que afirma: “Preferimos las
variedades nativas porque utilizamos como semillas para
que no desaparezca la planta”.

75



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

7

EL CICLO AGRICOLA DEL MAIZ. PROCESO DEL CULTIVO

La siembra, Archivo Cultural de los aﬁaris. Nuestr agadecimiento a de
Blankenship.

Antes de tratar este tema, conviene hacer dos
consideraciones que, de alguna manera, son
complementarias sobre las que ya se expuso en la
Introduccién cuando nos referiamos a la Pachamama, y que
se debe tener presente y que son los siguientes: los
condicionamientos impuestos por el capitalismo y Ia
modernizacion que cada vez incursionan con mas fuerza en
la provincia del Azuay.

Estos dos factores han ido repercutiendo en la pérdida del
sentido comunitario, la desaparicion de la familia ampliada

76



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

y, de los saberes y de las practicas sociales ancestrales
como el makiranti o prestamanos, la minga en las tareas
mayores de la comunidad, el sistema de cargos en la fiesta,
etc. Lo que no sucede en numerosas comunidades de la
provincia del Cafiar en que aun sigue vigente la familia
tradicional o ayllu como unidad econdmica, social y ritual,
fundamento de un sistema de vida apegado a lo tradicional.

La familia en el area rural del Azuay, se puede definir como
unidad de produccion agricola, orientada al consumo, por
lo que para subsistir depende de otras formas de ingreso
como la mano de obra en la construccion, trabajos
informales, la artesania como en el cantdn Gualaceo vy, si se
dispone de potreros, de la ganaderia en pequefio, lo que
permitird la venta de leche y sus derivados. A ello hay que
sumar el pequefio aporte de la mujer en la economia de los
hogares con la venta de hortalizas y legumbres durante los
dias feriados.

Otro factor importante del cual depende el proceso del
cultivo del maiz y de otras plantas de su contexto, es el
calendario agricola. En la parroquia de Quilloac de la
provincia del Cafiar la Unidad Educativa Comunitaria
Intercultural Bilingle de la parroquia citada, ha graficado el
Calendario Vivencial Comunitario expuesto en la planta
administrativa. Este calendario se ha elaborado sobre dos
simbolos de la cultura indigena: la chakana®? y el espiral o

12 Chakana, es un simbolo que en la cultura andina se representa como una

especie de cruz cuadrada y que entre los cafiaris se aplica al tiempo, al

espacio, al ciclo vital del hombre, al proceso del cultivo del maiz o ciclo

agricola sara wata, al ciclo festivo o celebrativo, a la vida en general. Sin

embargo cada regién, cada comunidad posee su forma cultural de

interpretar, aplicar y representar la simbologia. Variantes encontramos por
77



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

churo y que en todas las comunidades andinas se vive y
aplica secularmente de generacion en generacion.

Las espirales'® vienen sobrepuestas a la chakana. La tercera
espiral, a partir del nucleo, corresponde al calendario
agricola cafari, en el que se indican las etapas del cultivo
desde la preparacién del terreno, en septiembre, hasta la
recoleccion de las semillas en agosto. Esta espiral se
relaciona con las espirales anteriores y las siguientes en las
que se ha anotado los 4 raymis que corresponden a los

ejemplo en el cantén Nabdn, Azuay (Ver El Mercurio, del 7 de diciembre de
2016), y en Quilloac en Cafiar.
Chakana se traduce por escalera, parihuela o camilla, cruz cuadrada. Como
verbo significa hacer puente. Este término sirve también para referirse
astronédmicamente a la Cruz del Sur que, en la Unidad Educativa Intercultural
Bilinglie de Quilloac, de la parroquia del mismo nombre del cantén Cafiar,
utilizan para incorporar al Calendario Vivencial Comunitario (Quilloac
Runakunapa Kawsay Pacha Yachay). Sin embargo, en todas las comunidades
las mujeres son las encargadas de trazarla.
Aplicada al ciclo agricola del maiz: sara muyu, la chakana es una cruz con
cuatro cuadrantes que corresponden a los dos solsticios y a los dos
equinoccios del afio solar y, por ende, a los cuatro momentos del cultivo con
sus respectivas celebraciones o raymis: koya raymi equinoccio de septiembre,
inicio del ciclo o tiempo femenino, de la siembra; kapak raymi, solsticio de
diciembre y méaxima fuerza femenina; pawkar raymi, época de florecimiento,
equinoccio de marzo, inicio del tiempo masculino; Inti raymi, época de
cosecha, solsticio de junio y maximo tiempo masculino.
Cada cuadrante consta de tres meses. El solsticio de verano espacialmente
se lo ubica al este y temporalmente corresponde al mes de diciembre; el
solsticio de invierno corresponde al oeste y temporalmente a junio. El
equinoccio de marzo espacialmente corresponde al norte y el equinoccio de
septiembre, se lo ubica al sur.
13 Espiral, en la concepcidn andina, la representacion de la vida en continua
transformacion o pachakutik, es decir el proceso ciclico que avanzay se
repite, pero que cada repeticién no es igual sino que esta sujeta al cambio.
Los espirales son siete y parten de un nucleo en que se representa al sol y a
la luna, simbolos de identidad andina. También se los llama churos.

78



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

equinoccios y solsticios, en las que se indica otros rituales y
actividades, incluidas las del afio escolar.

La Ultima espiral termina con los nombres de cada uno de
los meses en kichwa y de las festividades o raymis referidos
al ciclo del maiz y al afio solar y las fases lunares:

Kuski, para septiembre. En este mes se celebra el kuya
raymi dedicado a la luna o killa y a la madre tierra. Kuski
significa erradicacion de raiz de las malas yerbas.

Wayru, octubre. Wayru ‘hueso para jugar en los velorios’.

Sasi ‘ayuno, dieta’, para el mes de noviembre. Nos
referimos a lo ayunos rituales que dan cuenta las Crénicas.

Kapak, diciembre, kapak raymi ‘fiesta o baile principal’.
Kulla, para enero, o kutuy pacha ‘aporque’.

Panchi, febrero, (panchiy), que significa que las flores estan
en botdn, a punto de florecer.

Pawkar, marzo. El mes del florecimiento o sisay pacha, de
ahi la fiesta del Pawkar raymi.

Ayriwa, abril. El término se refiere al grano o granos de
color que aparecen en la mazorca. Es decir es la época de
Llullu chakra o sementera tierna.

Aymuray, mayo o usyay pacha ‘época de escampar o
bonanzar’.

Raymi, ‘baile o fiesta’ para junio cuya celebracién
corresponde al Inti raymi, fiesta dedicada al sol.

Sitwa, julio.

Karwa, para agosto, de karwana, de garuar, derivado de
garua, am., ‘llovizna’. (El Diccionario de la Lengua Espafiola
de la Real Academia, en su vigésima segunda edicion trae

79



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

la palabra garda como procedente: (Del port. dialect caruja,
niebla). f..Am. llovizna).

En el calendario se indican las etapas del proceso del
cultivo: desde la preparacion del terreno hasta la cosecha
del maiz que conlleva un periodo mas o menos largo. Puede
transcurrir aproximadamente nueve meses en los valles
interandinos, mientras que en lugares abrigados de las
zonas bajas o yungas, puede variar entre los tres y cuatro
meses. Y en ambos casos supone las mismas fases de
cultivo, que anotaremos a continuacion y con similares
practicas agricolas en toda la regién andina, aunque
preferentemente nos referiremos a las que se realizan en
las comunidades comarcanas del Austro ecuatoriano.

Los momentos mas importantes del ciclo agricola del maiz
son: la preparacion, la siembra, la desyerba, florecimiento
y germinacion, y la cosecha primero de los granos tiernos y
luego de las mazorcas en el mes de junio; lo demads son
actividades sucesivas y complementarias de los momentos
ya referidos, entre las cuales no existe intervalos muy
largos, por ejemplo entre preparacién, la araday la siembra
que, a veces, por circunstancias pluviométricas o de tiempo
se efectUan casi simultdneamente; de igual manera con
relacién a la desyerba inicial y de la segunda y finalmente
otras tareas que tienen que ver con la cosecha mayor:
chala, deshoje, parva y desgrane.

PREPARACION DEL TERRENO en el mes de septiembre,
época que la gente kichwa de Cafiar denomina ALLICHINA
PACHA, del kichwa Allichina, v. k. ‘Arreglar, componer,
preparar, mejorar’, y Pacha, ‘tiempo, época’. En este
contexto allichina pacha: la época de preparar la tierra para

80



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

la siembra. Luego de la cosecha del maiz se deja descansar
0 “reposar” a la tierra por un mes, o un par de meses, julio
y agosto, de acuerdo al mes en que haya sido la cosecha
anterior o al piso ecoldgico en que se haya sembrado, por
ejemplo en “los calientes” varia el tiempo de las distintas
labores. Se apila la kalcha, el tallo y hojas secas del maiz,
que no comieron los animales y se quema el resto junto con
otras malezas: rupachi, como indica Inocencio Loja. Luego
si el terreno es grande y la familia es de posibilidades
econdmicas se hace remover la tierra con un tractor. A esta
fase también se llama chakrana, v. k, en su primera
acepcion, es decir preparar la tierra para la siembra
quitando las malas hierbas, guaneando (de guanear. V. pag.
sig.)

Puede escucharse, a veces, el término chakmana: cultivar
la tierra para sembrar; virar la tierra con el azadén, para
gue descanse. Se utiliza mas en las provincias del centro-
norte de la sierra ecuatoriana. De este verbo se derivaria
Chakmay con el que también se denomina al mes de
agosto.

Luego que se ha dejado descansar a la tierra, para poder
arar se necesita que los terrenos se reblandezcan
(sampayashka, en k.) con las primeras lluvias que deben
llegar a comienzos del mes de octubre. Con este motivo,
sobre todo en los pueblos se hace las tradicionales
rogativas a los santos, de acuerdo al santoral establecido
en el calendario que, por lo general, coincide con las
predicciones meteorolégicas. De este modo se realiza
festividades en honor a San Miguel Arcangel (29 de
septiembre), a San Francisco de Asis (4 de octubre), a la
Virgen del Rosario (7 de octubre), al Sefior de Girdn (a partir
81



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

del 12 de este mismo mes), a San Judas Tadeo en la
parroquia El Valle (28 de octubre) entre las mas celebradas
en el Azuay.

Por ejemplo en la iglesia de San Francisco de la ciudad de
Cuenca, el parroco juntamente con el Consejo Pastoral
integrado por jovenes — segun propia informaciéon del
sacerdote-, viene organizando la fiesta durante 8 afios,
desde 2011 aproximadamente, con visperas y dia principal,
con un programa folcldrico — religioso, cuyos momentos
sobresalientes son la misa de la noche del sabado con
procesion por la manzana alrededor del templo, la misa de
las 11am., del domingo con peticiones y ofrendas en que se
pide al santo conceda la salud, el trabajo, el bienestary las
lluvias antes de iniciar las siembras. Con similares
intenciones “se pasa la novena” a fin de que el santo cuide
la naturaleza, asi como también realice el “cordonazo” para
qgue haga llover y haga producir los frutos de la tierra. La
tradicion oral que vino de Europa es, segun el sacerdote,
que “en época de siembras el Santo agitaba el corddn que
cefiia su habito por la cintura en direccion al cielo pidiendo
al Padre Dios envie la lluvia”.

Cuando se festeja a San Miguel Arcangel existe la creencia
de que se producira “el alfanjazo”, y a la Virgen del Rosario,
“el rosariazo”, términos derivados de alfanje y de rosario
implementos de la vestimenta de cada uno de ellos y que
igualmente como el corddn de San Francisco “tienen que
ver con el milagro de la lluvia”. Asi como cuando el invierno
es demasiado largo, se acude a San Isidro Labrador para
que cesen las lluvias y no se malogren los sembrios.

82



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

LA ARADA. En kichwa arar: YAPUNA. Cuando el terreno es
de mediana o gran extension si no se dispone de tractor
para roturar o aflojar la tierra, el trabajo de la arada se
realiza en grupo o cuadrilla. Ello en el mes de septiembre
en la serrania. Entre los familiares, compadres o vecinos se
consigue una o dos yuntas. Los bueyes van uncidos con el
yugo, al que estd unido la taklla®®.

Luego de la arada inicial se va cruzando: “kutin yapuna”, es

decir se vuelve a arar el terreno pero en sentido contrario,
para que se vayan desmenuzando las chambas < champa, s.
k., terrones de césped que van saliendo al remover la tierra,
ayudandose con el azadon y la lampa, hasta futuchir al
terrén “hacerlo Autos” o pulverizarlo. El labriego va
dishando, ‘guiando la yunta’ con mucha destreza, para que
se vayan formando los surcos en que se depositara la
semilla. El hibridismo dishando resulta de tishana®: guiar a
la yunta y del morfema castellano de gerundio —ando.
Simultdneamente los muchachos, detras de la yunta,
colaboran desbrozando toda clase de malezas, restos de
forraje que hubiere quedado de la cosecha anterior.

Cuando la extension del terreno era pequefia, a desnivel o
irregular, en las comunidades del Cafiar y del Azuay se
araba con taklla o chakitaklla o la denominada tula, y aun
“es costumbre” seguir utilizando en algunos lugares para
las laderas, cafiadas, etc. En San Gerardo de Huahualpata,
del cantdn Girdn, se emplea el pico y cuando el terreno “es
bastantito”, de media hectdrea en adelante, la “mdquina

14 Sobre este término y chakitakalla se verd en el Capitulo 7.
5 Tishana, vocablo empleado en el habla kichwa del Cafiar actual ya que, a
excepcion de Luis Cordero, no existe en otros diccionarios con el significado
dado, pero si como escarmenar.

83



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

aradora”; o la yunta o el “canguro” especie de tractor
pequefio como anota Antonio Paguay, de Suscal, por lo que
previamente se solicita la ayuda de allegados o vecinos a fin
“de que den la mano” o colaboren en esta faena, que en
lengua kichwa se conoce también como makita mafiachi'®
presta-manos. En Cafiar: maki ranti o rantinchina en Suscal:
cambia manos. En el cantdn Santa Isabel: “a cuenta y
vuelve”.

Al mismo tiempo se aprovecha para el wanuna, es decir
para abonar o nutrir la tierra, sea con abono organico:
wanu, o con abono quimico. Guano es la forma
espafiolizada de wanu, estiércol, sin embargo puede ser
cualquier otra clase de desecho natural en
descomposicion, por ejemplo la kalcha que cuando se
pudre fertiliza igualmente a la planta. De guano se deriva,
como verbo, el hibridismo guanear, es decir abonar con
estiércol o desechos organicos.

Para esta tarea, asi como para la siembra y la desyerba, la
familia planifica con anticipacion el dia en que se va a
realizar y lo que se va a necesitar: herramientas, semillas,
etc. El trabajo de la arada es propio de varones. Los chicos
van arrancando las malas yerbas y las mujeres se encargan
de preparar la comida para los mingados'’, en que el
ingrediente principal es el mote, asi como la bebida que, en
algunos hogares aln se sigue preparando, la chicha de maiz
o de kinwa.

16 Makita mafiachi, forma de solidaridad y reciprocidad en el trabajo agricola
entre familias.
17 Nos referiremos a esta palabra cuando tratemos de la voz tarpuy en la
misma pagina.

84



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

Un informante de Quilloac, comunidad de la provincia de
Cafiar, nos comentaba en kichwa que la tarea de arar era
exclusiva de los varones y la razén que daba no es sino la
fiel expresion de su cosmovisidon empero, las mujeres
asumen todas las obligaciones del hogar incluso las faenas
agricolas, cuando sus maridos salen a las ciudades o al
extranjero por motivo de trabajo. A continuacién el
testimonio del informante:

“Sarata tarpukpika karikunalla yapuna kan. Warmikuna
yapukpika yawarta allboamama wakan. Chay yawarta
yapushka wachukunapimi hicharishpa sakirin. Warmikuna
llankakpikalla, wikisapami sakirin.”.

Cuando se siembra maiz solo los varones deben arar.
Cuando aran las mujeres la madre tierra llora sangre. Esa
sangre queda derramada en los surcos arados, quedan
cubiertos de lagrimas.

“Alloa mama, warmi kashkamantami, paypak wiksa ukupi
tukuy laya murukunata charin. Chaymantami karikunalla
alloamamapika  yapuna kan. Chashna karikunalla
llamkakpimi allpamamaka kusawan tantarishka shina”:

La madre tierra por el hecho de ser mujer, almacena toda
clase de semilla dentro de su regazo. Por eso deben arar
solo los varones. De este modo cuando ellos trabajan, es
como si se uniera la mujer con su marido. (La traduccion es
mia).

LA SIEMBRA, en kichwa TARPUY. Se realiza en los meses de
octubre y/o noviembre. La fecha puede adelantarse o
retrasarse, de acuerdo a cuando se haya arado. A veces,
por situaciones de tiempo u otras razones, se hace coincidir

los trabajos de arar, guanear y sembrar; (Guanear < guano
85



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

< wanu , como ya indicaramos) aunque la guaneada se
acostumbra realizar antes de la arada, para luego de esta
tarea poder mezclar la tierra con el abono organico.
Empero la siembra depende de que la lluvia haya sido
favorable: “tamya junda kashka”.

No se acostumbra sembrar en los meses siguientes:
diciembre en adelante, aunque algunos lo hacen hasta el
21 de este mes, inicio del solsticio de verano, porque solo
desarrolla el tallo con hojas: “se va en vicio” y la mazorca
gueda en espata o tusa; y tampoco se debe sembrar “en
luna tierna” o nueva: “llullu killapi mana tarpunachu kan”,
porque se tiene la creencia de que los resultados seran
iguales a cuando se siembra tarde, lo que no sucede
cuando esta tarea se realiza en luna creciente o el quinto
dia de luna llena, y ello es favorable no solamente para el
maiz sino para cualquier clase de planta.

La siembra del maiz se comienza por las partes altas en
limite con el paramo (3.200 msnm), luego se sigue en las
zonas intermedias o zonas templadas (2.500 msnm.) vy
posteriormente en las zonas bajas y abrigadas (yunga) en
gue el maiz se siembra dos veces al afio. Por ejemplo en el
cantén Santa Isabel “la primera siembra es en enero y la
segunda en mayo o junio” (Rafael Narvaez, Cesareo
Cabrera, José Astudillo, informantes). En General Morales
(Cafiar), en “los altos” o zona alta se siembra en noviembre
y en la zona baja hasta diciembre (Napoledn Escanddn,
Antonio Loja, José Mishirumbay. Informantes). (Referirse a

86



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

la Nota 188, sobre la informacién del INIAP del Boletin N°
232, de agosto de 1992).

La siembra de productos es variada, depende de las
asociaciones que se acostumbre en cada lugar:
simultdaneamente con el maiz se siembra fréjol o haba,
avena, trigo, quinua, zambo vy la planta brota pronto o se
retrasa en nacer, dependiendo de la humedad de la tierra,
la clase de suelo, clima, etc.; aunque también se
acostumbra a sembrar solo. En Lacay del cantdon Santa
Isabel, se siembra con yuca o camote, pero también con
fréjol.

El trabajo, como ya se indicd, cuando se realiza en grupos
o cuadrillas de siete u ocho personas, se hace de la
siguiente manera: dos parejas de varones se encargan de
conducir las yuntas: una pareja va al comienzo y otra pareja
a mitad del terreno; mientras las mujeres van detrds
botando en los hoyos de los huachos dos o tres granos de
maiz con uno o dos granos de fréjol o de haba que se lleva
en un tulu o bolso pequefio, y otra pareja ayuda a fertilizar
o guanear el terreno. Pero se debe tener mucho cuidado de
que lo sembrado quede muy bien cubierto con tierra que
se empuja al hueco con el pie, a fin de que las aves no
coman los granos: “pishkukuna ama murukunata
mikuchun”.

18En el Boletin N° 232 del Instituto Nacional de Investigaciones Agropecuarias
INIAP, de agosto de 1992, refiriéndose a las provincias de Azuay y Cafar,
establece como zonas altas desde 2700 a 2900 msnm y zonas bajas desde
2400 a 2699.

87



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

Los mingueros, o mingados, hibridismos derivados de
minkashkakuna, part. p. k.!° ( luego de revisar esta Nota
referirse al Capitulo 13 de este trabajo) como se llama a la
gente que ayuda en las tareas agricolas, como en este caso
en la siembra, son atendidos por los duefios del terreno,
quienes de rato en rato animan la faena brindando un
trago, caso de haber, chicha, cola o un refresco. Cuando se
sirve trago o chicha parala sedy el cansancio, se dice: “para
coger fuerza”, es decir para retomar animo para seguir
laborando.

A su vez los yapudores, hibridismo de yapuk ‘el que ara” y
de la terminacion castellana de plural -dores *, es decir “los
que aran’, van animando a los bueyes con gritos y voces
propios de esta faena o silbos. Por ejemplo en Nabon: jJala
jala! jUkshi ukshi! para arrear a los animales o se silba
cuando se quiere que los animales detengan el paso; en
Savausi: jJala cholito, alza la cabeza, jala jalal...

Al medio dia las mujeres sirven a los colaboradores el
almuerzo, sencillo, cuando se trata de una parcela; pero
cuando el terreno es mds o menos extenso, se invita a
todos los participantes: adultos y nifios a la pampamesa®,
y cuando ya concluye el trabajo el padre de familia lleva a
casa a todos los participantes para agradecer y festejar por
la siembra con abundante comida y bebida. En ambos casos
se sirve cuy con papas y mote y, en algunas comunidades

19 Estos, a su vez, son derivados de minkana, v. k. Colaborar en tareas o
trabajos agricolas o comunitarios, previa peticion del duefio del terreno o del
dirigente, quienes retribuyen con comida y bebida.
20 Pampamesa. Remitirse al Capitulo 10 de este libro, titulado: Otros usos,
tareas y costumbres referidos al maiz, en donde tratamos detalladamente
sobre este vocablo.

88



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

de Caflar, como un rito para fertilizar la tierra. Los huesos
del cuy que se ha comido se entierra en los extremos de la
parcela. A veces no falta el baile, por gratitud para con los
ayudantes,”porque la siembra es como una fiesta”.

Hay ocasiones que por la sequia o por granizada o por
cualquiera otra causa natural, etc., se malogra la siembra,
se vuelve a sembrar a lo que los quichua- hablantes
denominan awinchina.

DESYERBA, en kichwa: HALLMAY de hallmana que, a veces
se pronuncia ‘jashmana’ desyerbar. La primera desyerba se
acostumbra hacer con la lampa s. k, pala o azadén que
entre los campesinos también se denomina “rasquillo/a” o
“rascadillo/a”. Este nombre es probable que tenga que ver
con rastrillo o mas propiamente con rastro, en su segunda
acepcion, que es una especie de pequefio azaddén con
dientes fuertes y gruesos con el que justamente se limpia o
arranca las malezas. A esta herramienta se conoce con el
nombre de escardillo. En kichwa tantachiy hillay.

Esta actividad se realiza aproximadamente luego de un
mes de la siembra, la costumbre es en diciembre, cuando
la plantita alcanza ya entre 15y 20 centimetros de altura. E
igualmente como en la arada, el duefio de la chacra “ruega
que den la mano” a familiares o vecinos, que colaboran
también en grupos de cuatro a ocho personas, segun la
extension de la parcela, a fin de que el trabajo termine en
un dia; por lo que asimismo es obligacion de la familia
retribuir con la comida y la bebida.

LA SEGUNDA DESYERBA. En kichwa ISHKAYCHINA, v. k., que
literalmente significa hacer la segunda. En las tareas
agricolas la segunda mano de la desyerba se sucede en el

89



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

mes de enero o febrero, segin el mes en que se haya
sembrado, de ahi también la expresion “segundear” o
“sequndeada” luego de que la planta haya crecido unos 50
centimetros o mas. Y entre desyerba y desyerba no debe
faltar la lluvia: tamya, o el agua de riego: parkuna, de
acuerdo a los turnos comunitarios, ya que Yakumama, la
madre agua, es el elemento vital para el crecimiento de las
plantas y de la vida de los seres. “Si no hay riego sdlo se
espera la voluntad del cielo” (Maria Rosa Tepan Yunga).

lgualmente como en la primera vez, luego de la desyerba
se va removiendo y virando la tierra con una lampa, o
“lampon”, o con llachu, azaddn, y al mismo tiempo se la va
depositando la tierra alrededor del tallo, en forma de
circulo, de modo que guarde la humedad cuando llueva o
se riegue, asi como para que pueda sostenerse cuando
azota el viento y no haga caer a la planta: “wayra hawallata
ama tikrachichun” sino, al contrario, para que la cafia se
desarrolle fuerte y produzca una mazorca gruesa, de buena
calidad.

A esta tarea asi mismo en kichwa se denomina yanantina o
yanantichina, chakmana o pampana con el significado de
aporcar; y en las comunidades de Cafiaribamba, “segundo
entierre”.

Napo Escanddn, de la parroquia General Morales (Cafiar),
utilizaba la expresién “desnabar la yerba” en lugar de
desyerbar, e indicaba que la primera desyerba en los
“altos” era en febrero y la segunda en marzo, a la que se
referia con la expresién: “luego viene la rascadilla”. En las
zonas altas y bajas del canton Santa Isabel a la desyerba

90



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

denominan “lampiada” porque se utiliza la lampa, igual que
en Nabon. Y en los calientes con machete.

PAWKARPACHA, o sisa pacha, s.k. comp.: la época del
florecimiento de las plantas. La Allpamama se cubre de
alegria. Y tan pronto brotan los fiawis, s. k. retofios o yemas,
se van formando los frutos, de ahi que al mes en que se
forma el choclo los quichua-hablantes de Cafiar
denominan: chuklluyana killa, entre febrero o marzo, o mes
de “enchogllar” como llama Angel Loja, nativo de Santa
Ana, parroquia de la provincia del Azuay. Enchogllar es un
verbo hibrido compuesto del prefijo verbalizado castellano
en, el semantema quichuizado -chogll- que, a su vez,
procede del verbo kichwa chuklluna, formarse el choclo en
la mata de maiz, y del sufijo castellano —ar.

LA PRIMERA COSECHA, CHAKRANA, v.k. Es decir cuando se
recogen los frutos tiernos y que en las comunidades
coincide con la festividad del Carnaval, por lo general en el
mes de marzo, de acuerdo al mes en el que se haya
sembrado, por lo que en Caguanapamba, por ejemplo,
anejo del cantén Tambo, provincia de Cafar, se prepara
una comida similar a la fanesca pero sin pescado, (aunque
ya estd introduciéndose esta costumbre), en que se mezcla
toda clase de grano, en kichwa chakruna, incluidos desde
luego granos de choclo que dan a esta comida su sabor tan
caracteristico: “Mishki mikuyta charinkapak tukuy sami
murukunata chacrun” (Martin Caguana).

LA EPOCA DE LA MADUREZ: PUKUY PACHA, o Pallana Pacha,

literalmente tiempo de recoger, de la cosecha grande del

maiz y de otros productos que generosamente brinda la

tierra, en el mes de junio, que coincide con el Inti Raymi,
91



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

fiesta o baile en honor y agradecimiento al Inti Tayta, el
padre sol y a la Allpamama, madre tierra. Es una festividad
movible como la de Corpus Christi, celebracién catdlica,
que corresponde al inicio al solsticio de invierno, el 21 de
junio.

Cuando concluye la cosecha se traslada al ganado para que
coma la kalcha y guanee la parcela, abone el suelo con la
majada, la misma que se mezclara con la tierra al momento
de arar. La cosecha puede hacerse desde la planta misma,
arrancando con las manos las mazorcas del tallo o cortando
las matas y amontonandolas en la pampa, para luego
depositar las mazorcas en canastos y en saquillos, dejando
unos dias al ambiente para que se sequen al sol y poder
desgranar con facilidad.

En los calientes, como ya se dijo anteriormente, hay dos
cosechas: la primera en abril y la segunda en los meses de
septiembre u octubre, por ejemplo en la parroquia de
General Morales, segin el mes en que se haya sembrado.
Y como se decia al comienzo: en la mayoria de los hogares
se siembra y se cosecha soélo para consumir: “Ahora se
cosecha solo para comer”.

TIPIR, en k. TIPINA, Deshojar o sacar las mazorcas del pucon.
Tipir: hibridismo compuesto del semantema kichwa tip- y
del morfema verbal de infinitivo —ir. El sustantivo es tipi,
deshoje del maiz con el tipidor que, a su vez, es un
hibridismo formado del semantema kichwa tipi y del
morfema nominalizador espafiol -dor, el instrumento que
sirve para esta tarea. En ciertos sectores del Azuay, como
Nabon, Tambo y Suscal, en Cafiar, al deshoje llaman
“llacado”. En este momento se aprovecha para ir

92



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

separando las mazorcas gruesas y buenas, ya que las muy
pequefias y apolilladas se pone en otro recipiente para
alimento de las aves o animales. En época de las grandes
haciendas de estas dos provincias, al mismo tiempo que se
iba deshojando se iba jugando a las mishas, como una
manera de distraer el cansancio y abreviar la ardua labor
del deshoje, cuando la cosecha era abundante. Sobre este
tema veremos mas adelante, en el Capitulo 13 cuando
hablemos de los juegos.

PARVACHINA, verbo hibrido compuesto del espafiol parvay
de los morfemas verbales kichwas —chi causativo: hacer y
de —na terminacion de infinitivo. Como ya se indicara en el
numeral 4.-, al momento que se va deshojando las
mazorcas secas de maiz se va formando una parva en forma
semicircular o circular con kalcha o rastrojo y que termina
en forma cdnica, siempre que la cosecha sea grande, a fin
de que se vaya secando al aire libre y que posteriormente
servird para alimentar al ganado. De kalcha se ha formado
el quichuismo calchar, compuesto del semantema kichwa
kalcha y del morfema verbal del castellano —ar: cortar el
tallo y las hojas secas de maiz en época de la cosecha
mayor, de ahi que a este momento se lo denomine en
kichwa: Kalchay pacha.

ISHKUNA, v. k. Desgranar. Este es uno de los momentos mas
emotivos posteriores a la cosecha, ya que se congrega la
familia con cestos, ollas, saquillos de yute o cualquier otro
recipiente y, mientras se desgrana, los mayores van
haciendo sus comentarios o sus bromas. Previamente se
hace secar las mazorcas en los corredores o altillos de la

93



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

casa para facilitar luego el desgrane, como comentaba
Antonio Loja, nativo de Socarte: “Sumaktami chakichichun
sarata ishkunkapak”: para desgranar el maiz primero se
debe hacer secar parejo. (Traduccién mia).

Posteriormente mientras  se  va desgranando
manualmente, al mismo tiempo, se va escogiendo vy
separando las mazorcas buenas y mas gruesas que serviran
para semilla en la proxima siembra, asi como el grano
podrido: ishmushka, que se destinard para alimento de los
kuchis, cerdos, y de las gallinas runas o de campo. “Usya
pachapika sarata chakichinkapak ishkunchik: para que se
seque el maiz desgranamos en los dias de verano”.

El maiz desgranado se tiende en el suelo para que se seque
y luego, en algunas comunidades del Cafar, se lo guarda en
tinajas o en trojes que, a veces, son “/os altos” de las casas
o altillos; “graneros”, en Azuay. Cuando la cosecha ha sido
buena se utiliza para el consumo de la familia durante el
afio agricola: “para hacer mote”, y en caso de darse un
excedente se lo vende y, una pequefia parte, como ya se
dijo, se reserva para semilla. Y en afios de escasez se lo
compra.

94



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

8

PRACTICAS, TECNOLOGIAS Y HERRAMIENTAS UTILIZADAS
DURANTE Y LUEGO DE LOS DIFERENTES MOMENTOS DEL
CULTIVO DEL MAIZ.

Antes de anotar los términos que tienen que ver con
tecnologias, practicas y herramientas empleadas en el
proceso del cultivo del maiz, exponemos la concepcion que
sobre un campesino tiene un quichua-hablante. Para ello
utilizaremos un texto del mismo Antonio Loja Cahuana,
nativo ya citado de Socarte: “Allichik decimos nosotros, al
que prepara bien la tierra antes de sembrar, al que mejora
la tierra, que cuida y alimenta a la Allpoamama, porque ella
da de comer.”, lo que corresponderia a una definicion de
agricultor, en sentido ecoldgico, quien en reciprocidad
trata bien a la tierra, a quien la respeta como a su propia
madre.

Frente a las tecnologias agricolas nativas estan las
tecnologias capitalistas cuya mayor preocupacion es la
produccion a gran escala, no importa el arrasamiento, la
devastacion ecoldgica a través del empleo irracional de
fungicidas y agroquimicos que son causa del agotamientoy
erosion de la tierra y consecuentemente de la salud y
conservacion de plantas, animales y de la misma especie
humana. Estos procedimientos ponen en riesgo su cultura,
los saberes ancestrales, fuente de la ciencia y de la filosofia
andinas.

95



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

El mismo informante, Antonio Loja, refiriéndose
concretamente al empleo del tractor o “mdquina” para
arar afirmaba con mucha sabiduria: “Claro que la mdquina
es favorable, hace fdcil toda la arada, pero destruye la
naturaleza, los gusanitos de la madre tierra, arafas,
lagartijas, todos ellos hortelanos de la sementera, ellos
cuidaban, comian todos los insectos que hacian dafios al
fruto, el maicito. La yunta no profundiza como la mdquina,
mantiene la energia de la tierra, esa fuerza interior. Ahorita
todo eso ha perdido, la madre Naturaleza estd sufriendo,
por ahi mismo viene tantas basuras de los quimicos y la
madre, nuestra tierra, por eso estd agotada”.

CHALAR, hibridismo formado del semantema kichwa challa,
procedente del verbo challana y del morfema verbal
castellano —ar. Challana: Buscar lo que ha quedado entre el
rastrojo luego de la cosecha, granos o mazorcas y en
general la misma planta seca de maiz; espigar. De este
verbo se deriva el quichuismo chala ‘espigueo’ y los
hibridismos chalador, la persona que rebusca en la
sementera ya cosechada de maiz, el espigador que
generalmente es la misma persona que ayudo en las faenas
de la arada, siembra y desyerbas; y chalado/a: terreno o
sementera espigados.

Figurativamente, entre los sectores de clase media del
canton Cuenca, chalado, se aplica despectivamente a las
personas adoptadas o cuyo origen es desconocido: “Ese
mancito no es Toral de los auténticos, es chaladito no mds”.

Sin embargo, la acepcion que trae el Diccionario de la Real
Academia de la Lengua Espafiola de chala, si bien dice que
esde “De or. quechua” y de uso en Argentina, Bolivia, Chile,

96



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

Peru y Bolivia, nada tiene que ver con el significado que
hemos dado, ya que se refiere a la “Hoja que envuelve a la
mazorca de maiz”. Un informante de la Zona Baja de Cafar
manifestaba que “el que chala por lo general es el que
arrienda los terrenos”.

TAKI, s. k. Troje. Esta voz es comun en el contexto kichwa
nacional, ya que en Peru si bien se utiliza esta palabra con
la variante tagé, para designar al granero de cafia (Jesus
Lara), también se emplea géllga con similar finalidad,
aunque con la diferencia de que este depdsito es de adobe.
Taki y Qollka, sin embargo, en diferentes acepciones,
significan respectivamente: canto, musica y constelacion
de las Pléyades, conocida como de las Siete Cabrillas.

Ahora bien, Culca, con esta escritura, ha quedado
registrada como topénimo en nuestro medio azuayo, con
el primer significado ya arriba anotado en ghéllga: granero
de maiz, y de acuerdo a la version de los informantes del
nor-oeste de la ciudad de Cuenca. Con esta palabra, se
refieren a la colina en donde se habria asentado este
granero. Sin embargo esta palabra no viene citada en el
diccionario de Quichua-Espafiol de Luis Cordero ni en el
Vocabulario del Padre Julio Paris, lo que historicamente
hace suponer que en dicho sector los Incas en su breve
estadia por tierras cafaris, dispondrian de un lugar de
almacenamiento de viveres, entre ellos el maiz, y para su
confirmacion nos referimos al Acta de fundacién de Cuenca
en que se cita a este punto como lindero de la ciudad:
“(....)y por otra los depdsitos que se llama Culca(....)".
(Cuenca a Través de Cuatro Siglos, Compilacién, Prdélogo y
Notas de Victor Manuel Albornoz, 1959: 5).

97



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

En el Cuzco existe una pequefia eminencia y poblado con
el nombre de Collcampata. Refiriéndose a ésta el
presbitero Jesus Arriaga en Apuntes de Arqueologia Cafiar,
sefiala que la ciudad imperial del Cuzco se reclina en
Collcampata; postura idéntica diéronle a Tumipamba sus
fundadores que la recostaron en la colina de Cullca”. Y que
igualmente a Collcampata y a Cullca los Incas las
destinarian para graneros y, que en ésta Ultima se
encuentra vestigios de edificios para la conservacion de
granos (1922: 30).

Hernan Loyola Vintimilla en Geografia Sagrada:
Arqueoastronomia de Pumapungo — Guapondelig, anota:
“La colina de Cullca es el referente terrestre de la Kullka
astral —Las Pléyades- (...)” e indica que éstas se ubican al
noroccidente de la ciudad de Cuenca sobre la colina
mencionada desde las primeras horas de la noche vy la
recorre conforme avanza la noche en el equinoccio de
marzo, es decir cuando la chacra empieza a producir (...) los
primeros granos tiernos hasta junio o julio cuando maduran
y comienza la cosecha para luego guardarse en los graneros
de las casas (...) (2016: 116). Por lo que el término Cullca /
Kullka, este autor relaciona con el espacio o colina, el
recorrido astral, el proceso de maduracion de la chacra y
con granero.

Sobre las formas de guardar y almacenar el maiz los Incas,
citaremos el siguiente texto de Waldemar Espinoza:

“Los alimentos logrados en las chacras familiares,
comunales y estatales eran debidamente almacenados.
Tenian por consiguiente trojes para todo. Los instalados en
las propias casas o viviendas recibian el nombre de pirguas,

98



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

especie de canastos o rungos hechos de totora y otras
fibras vegetales. Ahi guardaban sus productos
deshidratados, vg. maiz chufiu (...)”. “En otras viviendas a
los productos los embodegaban en los soterrados vy
desvanes que recibian el nombre de marcas (...”) (1997:
193), como lo hacen en muchas casas campesinas en la
actualidad.

Y sobre el sistema de colcas (la escritura es del autor),
expresa lo siguiente: “Las colcas o almacenes del Estado
eran incontables; es decir muchisimos; erigidos por lo usual
en las laderas de los cerros cercanos a las llactas o
asentamientos urbanos imperiales. A unos los hacian
redondos, a otros cuadrangulares y hasta rectangulares.
Sus formas dependian del producto guardado en ellos. Al
maiz lo guardaban crudo pero seco, como tostado” (Idem.
1997:194).

Es posible que en el nor-occidente de nuestra ciudad, como
ya se dijo, se habria edificado una “cullca”, por mandato de
los Incas, aunque desconozcamos la forma y material
empleados.

Sobre el mismo tema del almacenamiento del maiz,
Antonio Quinde, indica que “En las comunidades de Cafiar
consumen maiz casi diariamente y para conservarlo hasta
la proxima cosecha tenemos tres modos de almacenar:

La primera es desgranando la mazorca, haciendo secar el
grano al sol y guardando en tinajas. Este método no es tan
bueno porque se corre el riesgo de que se pegue el gorgojo.
La guayunga es la segunda forma, que consiste en escoger
las mejores mazorcas, se las amarra y une de cuatro en
cuatro y se las cuelga de las vigas, asimismo para que el

99



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

maiz se conserve bien. El ultimo método es del guirguir, que
es parecido al anterior. Se corta a las mazorcas con parte
de tallo y éste se tiende de una soga”.

GUAYUNGA, huagunga < Wayunka. s. k. Atado de tres o
cuatro mazorcas escogidas de maiz, unidas por sus pucones
qgue se cuelga por los extremos de las hojas de una viga,
garfio o clavo, en el exterior o interior de la vivienda, de
preferencia en la cocina a fin de que el humo de la tullpa,
como se llama al fogdn, aleje al gorgojo, o debajo del alero
de la casa, con el fin de guardar como semilla para el
tiempo de la siembra vy, seglin es la creencia, como una
especie de amuleto que atraiga la buena suerte para una
buena cosecha. Sin embargo, puede aplicarse también a un
racimo o atado de cualquier fruta, como se indica en el
Léxico de Vulgarismos de Alfonso Cordero Palacios (1985:
159).

LLACAR, hibridismo de la raiz kichwa del verbo llakana y del
morfema hispano —ar de infinitivo. Llacar: quitar o
desprender con la mano las hojas frescas de la parte
inferior del tallo de maiz, que se utilizan para forraje lo que,
al mismo tiempo, permitird engrosar a la planta y a la
mazorca. Derivado de llacar es llacado que se emplea como
sustantivo: la accién de desprender dichas hojas. “Venimos
haciendo el llacado; o para referirse a parte o a toda la
chacra de la que se ha arrancado las hojas: “Esa parte ya
estd llacada”. Sinénimo kichwa de llakana es rawmana.

TIPIDOR, hibridismo compuesto del semantema tipi del
verbo tipina y del morfema castellano —dor: instrumento
gue se utiliza para la tarea del deshoje que consiste abrir |a

100



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

panoja de maiz por las puntas y extraer la mazorca. Este
instrumento puede ser de madera o hueso y puntiagudo en
su extremo inferior, por lo que para este mismo efecto a
veces se emplea un clavo. Este vocablo es de uso comun
entre indigenas bilinglies como hispanos. Y como ya quedd
visto en el capitulo anterior: “El ciclo agricola del maiz;
proceso del cultivo”, tipina, si bien funciona como verbo,
asimismo se utiliza como sustantivo para referirse al objeto
mencionado.

Waldemar Espinoza Soriano refiriéndose a las
herramientas de cultivo anota:

“La produccion agricola era eficiente pese a la modestia de
sus instrumentos agricolas: mazos de madera para
desmenuzar los terrones, azadas (lampas, racuanas) para
aporcar y palos encurvados y puntiagudos provistos de un
apoyo para excavar (tacllas)”, (1997: 229).

De lo expresado en este texto vemos que la lampa vy la
taklla, utilizadas hasta la actualidad, como instrumentos del
trabajo agricola, son herencia de los Incas.

LAMPA, s. k. Pala. “Azada plana vy vertical, de uso comun en
algunas provincias de la Sierra Ecuatoriana” (Cordero, Luis,
1992) Se utiliza en varias actividades del trabajo agricola:
para remover la tierra, para desyerbar los sembrios como
en ciertos recintos del canton Santa lIsabel por lo que
emplean la palabra “lampiada”, para aporcar; para limpiar
las acequias: “larkata pichankapak” (en Cafar), o para
distribuir el agua de las mismas para regar los wachos de las
parcelas; en la construccion de las casas, etc. Incluso en las
rifias entre campesinos por conflictos por terrenos, agua o

101



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

problemas familiares, sirve como arma contundente: “Le
dio un lampazo por la espalda”.

TAKLLA, s. k. Cabe indicar que autores del Diccionario y del
Vocabulario del Quichua del Austro del pais como Luis
Cordero y el Padre Julio Paris, respectivamente, no
registran esta palabra ni tampoco chakitaklla, sino la voz
arma, con el significado de arado en general, lo que es un
indicio de lo que este objeto y, consecuentemente, el
vocablo habrian traido los Incas, ya que no hemos
encontrado constancia escrita de que también fuera del
uso de los cafiaris. En la actualidad esta herramienta se
utiliza en el trabajo agricola de los pueblos comarcanos y
de la Sierra en general.

La taklla era un arado de mano, es decir un instrumento
rudimentario de madera cuya punta no penetraba mucho
en la tierra y con el cual se hacia los huecos para depositar
la semilla. La chakitaklla era una herramienta mas
perfeccionada: un palo del tamafio de una persona
terminado en punta, que permitia roturar el terreno con el
pie derecho que se apoyaba en una especie de horqueta,
sujetada con soguillas al palo vertical a un palmo del suelo,
con lo que se hacia huecos mas hondos, pues permitia
apoyar en dicho soporte el peso del cuerpo que se cargaba
sobre la pierna que presionaba, de modo que el extremo
afilado penetrara mas en la tierra. De ahi el nombre de
chakitaklla, compuesto kichwa de taklla, arado, y chaki, pie.
Por lo que con este sistema aumentaria la productividad.
Sin embargo en poblaciones como Zhifia, Tarqui de Azuay y
Tambo, Suscal por ejemplo, se sigue empleando el término
taklla para referirse a la reja de hierro del arado que se

102



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

hinca en la tierra para romper o rajar los terrones: taklla
allpata chiktankapak (Moisés Castro e Inocencio Loja en
Suscal).

Garcilaso de la Vega en Comentarios Reales de los Incas,
refiriéndose a la chakitaklla anota: “Traen por arado un palo
de una braza de largo; es llano por delante vy rollizo por
detras; tiene cuatro dedos de ancho; hacenle una punta
para que entre en la tierra; media vara de la punta hacen
un estribo de dos palos atados fuertemente al palo
principal, donde el indio pone el pie de salto, y con toda
fuerza hinca el arado hasta el estribo” (1973, Tomo Il, pag.
55).

Para sembrar, en ciertas comunidades del sur y del norte
del pais, cuando el sembrio no es muy extenso, se continla
utilizando la tula, especie de estaca o palo afilado en su
extremo inferior de mas o menos un metro de altura, para
sembrar maiz, fréjol, incluso yuca en los calientes. De su
uso testimoniaron en la parroquia Turi, del cantdn Cuenca,
en Caflaribamba, parroquia de Santa Isabel, en la Victorilla,
anejo de este cantdn, en donde se indicaba que “el palo era
de faique y que se utilizaba en las laderas” (Rafael Narvaez)
y he constatado su empleo en Santa Ana de Lacay del
mismo cantdon. Autores del Diccionario de Quichua-
Castellano y del Vocabulario Quichua-Castellano, Luis
Cordero y Padre Julio Paris, en este orden, sefialan que
también sirve para sacar papas.

Del verbo kichwa tulana: escarbar la tierra, hacer un hueco
para sembrar el maiz, se deriva el hibridismo tular, con el
significado de pinchar o hincar, rascar o hurgar el interior
de algun cuerpo. Con este sentido se escucha expresiones

103



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

como: “Si te sigues tulando la nariz, se va a infectar” Y en
las escuelas cuando los nifios se quejan ante el maestro:
“iProfe, el de atrds me estd tulando con la regla!”.

TOGLLA < Tuklla, s. k. Lazo adaptado a una cuerda, o una
trampa para atrapar a los perros o zorros o cualquier otro
animal que entra en las chakras en época de mazorca, para
saciar su hambre, aunque “No hay trampa que valga para
las ratas ya que éstas son una verdadera plaga”, como
decia Benito Albarracin de la parroquia Sayausi. Se utiliza
también como un nudo corredizo en la soga para amarrar
a los animales o sujetar cosas: “Hards una togllita para que
dejes amarrando al perro”.

YUNTA, si bien es un vocablo espafiol de origen latino, sin
embargo se ha convertido en una herramienta comun de
labrar la tierra de los campesinos de los Andes. Se
denomina asi a un par de toros, uncidas sus cabezas por el
yugo, watanakushka en kichwa, y en el medio se dispone la
reja del arado para romper y remover la tierra para la
siembra, taklla, como ya se indicé anteriormente. El mango
del arado con la mano derechay con laizquierda el chicote.

Los guagras < wakrakuna s. k., bueyes, deben ser fuertes,
por ello con mucho tiempo de anticipacién se los debe
alimentar bien para que aguanten el trabajo de labranza.
Por lo general los yapudores, es decir quienes aran, son los
duefios de las yuntas. Yapudor/es, hibridismo derivado de
yapuna, arar, y del morfema nominal castellano —dor/ y —es
morfema pluralizador.

104



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

Al chicote lo llaman también figurativamente angu, en
kichwa anku ‘vena, raiz’,’bejuco’, ‘cuero que hace las veces
de cabestro para sujetar a los bueyes’.

Otras herramientas utiles en el cultivo del maiz es el azadon
como ya quedd indicado, llachu, k. para sacar las yerbas
silvestres o malas yerbas: aya kiwakuna y para hacer los
huachos y rayas como indica Inocencio Loja, de la parroquia
de Suscal: “Las rayas se hacen con yunta cuando es
bastante terreno. Cuando es pequefio se hace con azadon.
El lampdn se emplea para tapar tallo del maiz”.

La gente que realiza este trabajo, a su vez, debe ser
previamente contratada ya que en esta época son muy
solicitados. En Suscal se los Ilama “taytas” quienes pueden
ser sustituidos por los hijos o los compadres.

Refiriéndonos a otras practicas, tiempos y modalidades de
la siembra, los ciclos de cultivo del maiz varian de un piso
ecoldgico a otro, asi como al clima, acceso al riego. Por
ejemplo en alturas menores a los 2.000 m.s.n.m., es decir
en las yungas y sectores costaneros, con riego, el proceso
de crecimiento hasta el tiempo de cosecha de la graminea
puede ir de 3 a 4 meses, como se ha venido indicando,
mientras que en las tierras de la regién serrana: desde los
2.500 a 3.200 msnm., es de 9 meses.

“Casi todos los cronistas sefialan que en estos territorios se
sembraba y se cosechaba observando el andar o camino
del sol, refiriéndose al movimiento aparente del sol
durante el afio. Cada pueblo tenia sus apus o cerros
sagrados, por donde se veia que ingresaba y salia el sol en
cada uno de los periodos agroclimaticos; y también se
establecia calendarios en base a la luz y la sombra que

105



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

proyectaban pilares o sayhuas dispuestos para este fin en
ciertas plazas y pueblos especiales, inclusive los mismos
templos cumplian esta funcion” (Loyola, Hernan en SARA
LLAKTA, 2009: 139).

Saywa, s. k. Limite, sefial para indicar los linderos.

Apu, s. k. Jefe, soberano, autoridad, sefior con el caracter
de deidad como en el texto citado.

Nos referiremos ahora a las cuatro modalidades de
sembrar el maiz: junto, trabado, intercalado y al margen,
que trae un estudio del CALP (1983, 69-71) citado por Ruth
Moya en Ecuador: Cultura, Conflicto y Utopia (1987: 106).

En la Sierra la forma mas comun de sembrar el maiz
consiste en asociar o colocar dos o tres semillas de maiz y
una o dos de fréjol, en un mismo hoyo.

En la modalidad “trabado”, la semilla de maiz se coloca en
la hendidura de los surcos y en su lomo la semilla de fréjol
o de haba. Aunque la forma mas comun es la de juntar dos
o tres granos de maiz con uno de fréjol.

En la forma “intercalada” se siembra intercalando cuatro o
cinco surcos de maiz y uno de fréjol o de cebada.

La siembra “al margen” consiste en sembrar en los bordes
de la chacra las ocas, melloco, o cucurbitdceas como
zambo, zapallo, chocho, quinua, estas dos Ultimas que
parecen alejar a los depredadores por contener toxinas
muy fuertes. (Ibidem, 1987: 26).

Ahora bien, la autora en la obra mencionada vuelve a
referirse a estas mismas modalidades, citando un estudio
del CALP (1983, 69 -71), en la pag. 106, en que a la primera
forma de asociacion se denomina “junto”.

106



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

En la parroquia General Morales se refirieron solamente a
la modalidad “trabado”: maiz con fréjol, del pueblo para
abajo, es decir hacia la Zona Baja; o maiz con haba, del
pueblo para arriba, o sélo maiz. Y para la forma asociada
utilizan el préstamo “junto”: “murukunata mana
wakchallachu tarpunchik, junto tarpunchik”: Los granos no
sembramos solitos sino unidos. Y se practica la rotacion de
cultivos a fin de que la madre tierra no acabe cansada:
“alloamama mana shaykushka tukuchin”.

107



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

9

FIESTAS, RITUALES Y CREENCIAS DURANTE EL CICLO
AGRICOLA

En el proceso del cultivo del maiz, actualmente existen
momentos especiales que se han constituido en
festividades de caracter agricola: la siembra y la cosecha,
aunque en algunos lugares la tradicion cultural va cediendo
a lo folclérico. Sin embargo en comunidades cafiaris e
incluso azuayas tratan de mantener o recuperar en parte lo
ancestral dedicando un dia a actos especiales de manera
mas intima, pero en otros momentos y espacios el
programa se va desarrollando como festival para fomentar
el turismo. Y lo expresado, de acuerdo al calendario
agricola, puede ampliarse a otras celebraciones rituales
como los preparativos de la tierra, la época del chakrana o
Carnaval e incluso al Kapak Raymi, como es en la provincia
de Cafiar.

Durante la época de los preparativos de |a tierra para la
siembra se realiza rituales dedicados a la luna: Killamama y
a la tierra, Allpamama, como generadoras de vida. Santiago
Pichisaca, de la comunidad de Quilloac, del canton Cafar,
indica que esta fiesta se celebra en el equinoccio del 21 de
septiembre, en homenaje a la Pachamama para recibir y
dar vida a la semilla del maiz.

En Coyoctor, anejo del cantén Tambo, en este mismo mes
de septiembre, y desde 2007 se va incrementando la
festividad del Killa o Koya, fiesta en honor a la madre luna.

108



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

Danzantes del Canar. Archivo Cultural de los Cafaris. Nuestro
agradecimiento a Judy Blankenship.

109



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

Al pie del complejo arqueolégico de Coyoctor mama Maria
Pichisaca en un circulo trazado con flores de la comunidad
ofreciod a Killamama, a la Allpamama y al Intitayta, el padre
sol, y a los seres femeninos de la naturaleza, los frutos de
la tierra?!. “La Luna es el simbolo de la feminidad y de la
fertilidad de la mujer, quien con el varon, al igual que el
padre Sol, forman una dualidad y un solo cuerpo que dan
origen a la vida”. “Se pide que sea un buen afio de cosecha:
Alli pukuy wata kachun mafian”.

En la comunidad de Punta Corral, de la parroquia Turi, se
celebra la fiesta de San Agustin, protector de sembrios y
animales, a fines de agosto y comienzos de septiembre, con
visperas y dia propio. Los actos principales de esta
festividad son: escaramuza, danza, misa, bazar de cuyes y
aves y traslado de botijas. El domingo por la mafiana, como
en una gran procesion con platilleras, floreras y paileras con
chancho hornado, cuyes, papas mote, se traslada en
parihuelas o andas a las botijas de chicha, desde la casa de
los priostes hasta el centro de la plaza. Las ofrendas de la
misa de las 12 del dia son el maiz y las verduras, como
frutos principales. Y luego de la misa se sirve la chicha a
todos los presentes que concurren de parroquias vecinas
de Tarqui, El Valle, Bafios.

El dia lunes, ya en la casa del prioste se realiza un juego-
ritual muy singular: alguien disfrazado de toro corre por
lomas y caminos seguido de “perros”, muchachos e incluso
gente adulta. A su regreso alguien simula cortar la yugular
del animal que, en realidad, es la ruptura de la botija y la
“sangre” derramada simboliza la fertilizacion de la tierra.

21 Informacion personal del autor de este libro, presente en el ritual.
110



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

(Testimonio de Teresa Shingri). La costumbre de ofrecer
chicha a la Madre Tierra se recuerda que se hacia hasta
hace aproximadamente unos veinticinco afios, como se
indica en “Expresiones Culturales Andinas en Azuay vy
Cafar”, 2002, Tomo |, 141 — 143). Esta costumbre es la
reminiscencia de |a fiesta de la botija, recreada por uno de
nuestros pintores comarcanos, Emilio Lozano.

A su vez en Jima, parroquia perteneciente al cantdn Sigsig
del Azuay, se viene realizando El Festival de la Chicha por
mas de dos décadas, como parte de las festividades en
homenaje a la Virgen del Rosario, durante la primera
semana de octubre: el viernes con la eleccion de la cholita
jimefia, el sabado el festival de la chicha y el domingo con
la misa y el concurso de acordeones, entre los actos
religiosos y festivos mas destacados.

Por informacién de la sefiora Rosa Elvira Yari, la fiesta se
realiza por devocion a la Virgen del Rosario, a quien se pide
salud, bienestar y que bendiga los sembrios de maiz, papas
y hortalizas. Sin embargo indica que la costumbre de
preparar y brindar chicha es tan antigua como las mingas
familiares con ocasién de las tareas agricolas: desde la
preparacion del terreno, siembra, etc., y mingas comunales
como construir viviendas, escuelas, arreglo de canales de
riego, apertura o arreglo de caminos. Igualmente en las
fiestas del ciclo vital y en las fiestas mayores como
Carnaval, Navidad y en otras festividades religiosas, la
chicha ha estado siempre presente en la vida de las
comunidades de la parroquia.

Sin embargo, a pesar de que el Festival de la Chicha
actualmente se manifieste, como su nombre lo indica,

111



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

como una celebracién folcldrica de caracter turistico,
detras de esta motivacion se oculta la relacién profunda y
secular del hombre campesino con sus raices culturalesy la
vida agricola De ahi la explicacion de la informante de la
razon de la fiesta y la costumbre en domingos anteriores de
ofrecer a la Virgen productos del campo durante la misa,
igual que en el mes de marzo en que se vuelve a ofrendar
choclos y otros granos tiernos a fin de que conceda una
buena cosecha.

En tiempo de la cosecha mayor el INTIRAYMI, compuesto
kichwa de Inti ‘sol’ y de raymi ‘baile’, por extensién ‘fiesta’,
constituye la mayor festividad de las comunidades, en que
se agradece al Intitayta por fecundar la tierra con su calory
a la madre tierra, Allpamama, por hacer germinar y
madurar los frutos: Pukuy Pacha, época de madurez, por lo
gue es de gran regocijo. Se adquiere prendas de vestir
nuevas y coloridas, se come y se bebe abundantemente y
se sacraliza los espacios de la fiesta con musica y danza
ritual. Es la jubilosa fiesta de la identidad cultural en que el
sol procura la armonia entre el hombre y la naturaleza. En
nuestro pais coincide con el solsticio?? de invierno, que
actualmente se celebra en el mes de junio que coincide con
la celebracion del Corpus Christi, de la liturgia catdlica.
(Intitayta, es un hibrido procedente del quichwa: inti y de
tayta espafiol antiguo con caracter afectivo derivado de
tata. Sobre la palabra tayta tratamos con mayor amplitud
en 6.4.2.1. de Nuestra Habla Regional, 2010: 75 a 77).

22 Dyrante los solsticios el sol estd mas lejos de la tierra y més cerca durante
los equinoccios.
112



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

Esta festividad se mantiene en algunas comunidades de la
Sierra ecuatoriana. Se manifiesta como la culminacion
socioecondmica, y ritual de interrelacion de la vida
cotidiana de la gente y la celebracion religiosa a través del
prioste o mantenedor y sus allegados y comunidad en
general, en que se agradece al santo patron por la cosecha
de maiz y la fertilidad del ganado, como era el caso de
Socarte, parroquia del Bajo Cafar, en que durante la
procesion se llevaba una mamasara o mazorca dentro de la
urna de las andas (Alvarez, Carlos, Corpus Christi en
Socarte, 2002: 101 y ss.); o como en la parroquia de Suscal
y en el mismo cantén Cafiar, en que se fortalece el sentido
comunitario, la identidad cultural y se reafirman los lazos
entre el hombre, la Allpamama y los espiritus protectores
de la naturaleza que habitan en los cerros, en el viento, en
el agua.

Belisario Chimborazo, informante citado anteriormente,
refiriendose a la cosecha, manifiesta: “La fiesta del
Intiraymi se realiza cada afio en agradecimiento a la madre
tierra y al sol por los granos cosechados y asimismo para
que el proximo afio sigan ellos bendiciendo. Se hacen
ceremonias rituales, danzas. Antes nuestros antepasados
en el cerro Narrio conversaban con el sol, la luna y la tierra,
tomaban chicha, pero antes derramaban un poco en la
tierra para que ella también se alimente”.

Antonio Quindi Buscan, informante de Quilloac afiade otro

dato también referido a la cosecha: “En época del Intiraymi

un miembro de la comunidad en el grupo que va a Narrio,

en donde se hacen los rituales, lleva una cruz hecha con las

plantas de maiz en mazorca. La cruz representa la Cruz del

Sur y las mazorcas la unidad de la familia, la unidad del
113



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

pueblo. A la fiesta de la cosecha llamaban nuestros mayores
muru pallay raymi y no Inti-raymi que es de los incas.
Cuando vienen los espafioles hacian la cruz con matas de
trigo”.

El Inti Raymi es una festividad de integracién comunitaria,
ya que es celebrada por hombres y mujeres, ancianos y
nifos, en que el hombre andino se reencuentra con sus
raices, porque el Inti Tayta para los pueblos indigenas no es
simplemente el astro que da luz y calor, sino la
personificacion del padre que fecunda a la tierra y la
convierte en madre, de ahi el nombre de Allpamama vy, de
este modo, permite la productividad de los campos vy la
sobrevivencia de las gentes y animales, es decir la
reproduccion de la vida y de la cultura.

Ahora bien, refiriéndonos al tema de la siembra, citamos a
continuacion un texto de Alonso Pefia Montenegro sobre
el cardacter ritual, que ya desde los tiempos del Incario se
daba a la mamasara, concebida como divinidad:

“Y asi vemos que en el Peru se usan mucho los dioses lares
y Penates, que ellos llaman Conopas y por otro nombre
Guasicamayoc: tienen Mamasaras y Conopas, que son unas
piedras que adoran cuando siembran, porque no les falte
agua: veneran las Guacas, que son unas piedras largas, que
ponen empinadas en sus chacaras, que es el Sefior de ellos,
que tiene a su cargo su aumento (...)". (Itinerario para
parrocos de Indios, Alonso de la Pefia Montenegro, Tratado
Quarto. De las Idolatrias, Seccién Il, 8, Madrid, 1771: 176).

Por el Padre Juan de Velasco sabemos que los pueblos
integrados al Cuzco y al Reino de Quito celebraban
mensualmente fiestas relacionadas con el ciclo agricola, en

114



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

las que se ofrecia culto al maiz. Velasco sefiala:”Se
comenzaba a contar el afio en el Cuzco por Diciembre, que
era el primer mes de los Peruanos; y en Quito por Marzo,
donde comenzaba a un tiempo el afio solar con el lunar”.
(La Historia del Reino de Quito, Tomo |, La Historia Antigua,
Clasicos Ariel 1, s.f., pags. 94 — 99).

Se iniciaba con el Raymi, cuyo significado es de baile y por
extension de fiesta que se dedicaba al Inti Tayta, el sol, en
el mes de diciembre; es decir que coincidia con el solsticio
de verano. Esta fiesta era una de las cuatro principales.

En enero seguia el Ushuc-pucuy o Colla Pucuy ‘pequefia
madurez o incremento de las plantas del maiz’ porque
comenzaba a formar el cogollo.

{

Hatun Pucuy, literalmente ‘gran madurez ‘, es decir
‘crecimiento de la planta’, en el mes de febrero.

Paucar Huatay, cuando el maiz estaba en flor, en el mes de
marzo o de la Primavera, llamada también Panchin por
abrirse los botones de la flor y, de modo general, por el
florecimiento colorido de los capullos que es lo que
significa pawkar y watay, atadura, de watana ‘atar,
amarrar’. La fiesta de este mes también era otra de las
cuatro principales.

Ayrihua, en el mes de abril, en que el maiz estaba ya en
mazorca. Frecuentemente la panocha tiene granos de
diverso color “que eso es lo que significa Ayrihua”. El autor
citado, refiriéndose al hallazgo en la mazorca de uno, dos o
tres granos de color en relacion al color blanco
predominante, hace mencidn al juego de las mishas del que
nos ocuparemos en el numeral 10 del presente libro.

115



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

Aymuray, en el mes de mayo, “acarreo del maiz a los trojes
y depdsitos, acompafiado de musicas y cantos en forma de
procesién solemne.” A este mes también se llamaba Cusqui
o erradicacioén, ya que luego de concluido el acarreo se
preparaba el terreno arrancando las yerbas malas de raiz.

Intiraymi, de la que ya se hablé mas arriba. Desde la época
incasica se sigue celebrando hasta nuestros dias en el mes
de junio. Velasco afiade: “(...) mes del baile solemnisimo, en
obsequio del sol intermedio a los solsticios. Esta era una de
las cuatro fiestas principales (...).”

Capac raymi, literalmente baile principal. Se celebraba en el
mes de noviembre una vez concluida la época de la siembra
del maiz. Era la ultima fiesta del afio.

En lo que se refiere a las fechas del calendario agricola del
maiz en Azuay y Cafiar, por lo general coincide con las
fechas de las festividades catdlicas, por lo que en su
celebracién, sobre todo en la provincia de Cafar,
sobreviven y se entretejen rituales andinos de la liturgia y
santoral del Catolicismo, a pesar de la extirpacién de
“idolatrias” y la destruccién de calendarios indigenas
ancestrales.

Por ejemplo la época de siembra o Tarpuy con la
celebracién de la Virgen del Rocio, de San Francisco, Santa
Teresita o de San Gerardo, San Judas Tadeo durante los
meses de octubre y noviembre, en la que un Yachak ofrece
a la Allpamama, la Madre Tierra, alimentos propios del
lugar y antes del almuerzo se derrama unas gotas de licor,
a fin de que la cosecha sea buena; y luego a quienes han
prestado su mano durante la siembra. En las comunidades
de Cafiar por ejemplo se agradece con una comida en la

116



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

que no puede faltar el cuy con papas, el mote, aji y Ia
chicha. En estas mismas comunidades perdura la creencia
de que la mujer debe sembrar el maiz por ser, como la
tierra, portadora de fecundidad. En la Zona Baja de la
parroquia Socarte, se siembra en diciembre, pasada la
fiesta de la Inmaculada, igual en el mismo mes en “los
calientes” del cantén Santa Isabel, Ofia, etc.

La época de la desyerba o Hallmay pacha puede coincidir
con la celebracidn cristiana de la Navidad, en el solsticio de
diciembre y que corresponde al Kapak Raymi. Aunque no
necesariamente coinciden las fechas de las celebraciones.
Es mas, los distintos calendarios registrados por los
Cronistas tampoco concuerdan el uno con el otro.

A fin de que las cosechas sean buenas, en esta época los
indigenas cafaris, de preferencia durante la cuarta semana
de este mes, visitan al Sefior de Belén, o de Burgos, como
también lo denominan, de la parroquia Turi, del cantdn
Cuenca, ya que existe la creencia que esta colina era una
antigua waka, por lo que realizan una romeria para llevar la
tierra de la cueva actualmente transformada por algun
parroco en una pequefia ermita, dentro del convento, en
que se ha erigido un crucifijo de piedra al que denominan
Sefior de Belén; y a su regreso derraman en los cuatro
costadosy en el centro de sus sementeras la tierra recogida
de la cueva.

Como ya se indicd anteriormente, hay dos desyerbas: la ya
citada y la segunda o ishkaychina o yanantichina. La mujer
del duefio de la sementera, a los colaboradores en estas
tareas, sirve caldo de res y cuy con papas, mote y chichay
de este modo agradece su ayuda y asimismo a la tierra, al
aguay al sol por la germinacién de las plantas.

117



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

La época de cosecha de los granos tiernos, coincide con la
fiesta occidental de Carnaval, en el equinoccio de marzo y
qgue en las comunidades se conoce como Chakrana previa
floracion de las plantas a la que se denomina Pawkar pacha
o Sisa pacha como ya se anotd en el numeral 6 de este
trabajo titulado “El ciclo agricola del maiz. Proceso del
cultivo”.

Durante esta época de Carnaval, Pawkar Raymi, en los
pueblos y urbes comarcanas se acostumbra preparar y
comer como plato fuerte el motepata®?, compuesto kichwa
al que nos referiremos en el siguiente numeral. En esta
época de Carnaval en las comunidades, se prepara el cuy
con papas vy, desde luego, no puede faltar el mote pelado,
un jarrén de chicha o un buen trago “para que no pateen”
las grasas del cuy?* y del cuchi. Esta comida se participa en
agradecimiento por la primera cosecha.

Hasta hace algunos afios, en las comunidades del Bajo
Cafiar: Tambo, Suscal, Socarte se tenia aun la creencia de
que en estos dias, en que las plantas de maiz empiezan a
crecer, de las entrafias de |a tierra surgia Tayta Carnaval ser
mitico simbolo de la riqueza y abundancia, quien se
anunciaba con el resonar de la caja y pingullu ( tambor y
flauta), y a quien habia que servir una deliciosa y abundante
comida en la mesa del patio de la casa con papas, carnes,
mote, aji, chiviles, pan, adornados con flores silvestres y
chicha de jora, mallorca, como un rito de propiciacion para
atraer la suerte “y Tayta Carnaval deje bendiciendo” y no se

23 Motepata, compuesto kichwa al que nos referiremos en el siguiente
capitulo: Comidas y bebidas, caracter social y ritual.
24 Cuy < kuy, s.k. Roedor de la especie de los cobayos, conocido también como
conejillo de indias.

118



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

malogren los sembrios de las chakras, el ganado no se
muera, no se ciernan las pestes, males propios del
personaje que representa el hambre, la enfermedad vy la
pobreza y que en algunos sectores se le conoce como
Musuy o Yarkay (Alvarez, Carlos, Corpus Christi en Socarte,
2002: 82). Y aun persiste la costumbre en que los
“paseantes”, los jovenes, van de casa en casa en busca de
kuytsas o solteras, es decir que es una época propicia para
el enamoramiento y los compromisos para matrimonio, y
por supuesto, de buena comida y bebida.

Posteriormente, a fines de marzo o en el mes de abril se
realiza la chakruna que consiste en mezclar toda clase de
grano tierno que se cosecha previamente, con que se
prepara una comida semejante a la fanesca, como
llamamos en el medio urbano, pero sin pescado, y que
como fecha movible puede coincidir con la celebracion
cristiana de la Semana Santa catdlica, Ilamada también
Semana Mayor. En el mes de abril arrecian las lluvias en |a
serrania, lo que ha dado lugar al dicho popular: “abril aguas
mil”. En el mes de mayo contindan las lluvias, lo que
también en el lenguaje popular tan expresivo y, en este
caso, relacionado con el ciclo agricola, se acostumbra decir:
“mayo que se pudra el sayo”. Empero, si persisten las lluvias
durante este mes, a fin de que no se malogren los sembrios,
en los pueblos también existe un santo patrén pararrayos
de las tormentas, a quien los campesinos elevan su clamor:
“San Isidro labrador quita las aguas y pon el sol”.

La época de la cosecha grande o de los granos maduros,
Pallana pacha, en el mes de junio, coincide con la fiesta
catdlica de Corpus Christi que, en tiempo de los Incas
correspondia al Intiraymi que, como dice su nombre, era

119



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

una fiesta dedicada al Inti Tayta y a la Pachamama, en
agradecimiento por los frutos de la tierra. Como ya se
expuso, Antonio Quindi manifestaba que jaway < haway,
era el nombre con el que los cafiaris se han referido al
cantico entonado en la época de la cosecha, en lugar del
raymi Incasico. El Jaway se cantaba con mayor frecuencia
en época de las grandes haciendas, durante las cosechas de
trigo y cebada.

En la parroquia de Socarte durante las visperas de la
celebracion del Corpus Christi, se daba el encuentro de la
Cuyfana (la hermana que pone el cuy), con el prioste. La
primera, cargo femenino entregaba al duefio de la fiesta un
huando < wantu, o andas repletas de alimentos: pan,
galletas, frutas de la Costa, licores, gallinas y/o cuyes, y
canastas de mote que llevan otras mujeres, como simbolo
de agradecimiento a Inti Tayta y a la Allpamama por las
cosechas y como contribucion del grupo familiar de la
Cuyfiafa para con el prioste. Esta entrega se hacia en medio
de un pomposo ritual con musica, danzantes, “cuetero” (el
que lanza petardos) vy el séquito de huandudores, es decir
quienes portaban las andas y desde luego con brindis de
chicha de parte y parte. (Informante: Agustin Castro
Espinoza, sindico del anejo Potrerillos de la parroquia
citada).

En este mismo mes, en Cojitambo, parroquia maicera del
cantén Cafiar, se viene celebrando El Festival o Fiesta del
maiz durante diez afios consecutivos desde el 2008, segun
el Presidente del GAD, durante los dias 19, 20y 21 de junio,
en la planicie del Complejo Arqueoldgico del cerro del
mismo nombre, con la participacién de centros educativos
e institucionales y de las comunidades con un programa. Y

120



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

segun dofia Natividad Reinoso “(...) con el que se pretende
revalorizar la costumbre de la cosecha del maiz, las
prdcticas de cultivo y de las mejores variedades, la tradicion
alimenticia y de agradecimiento a la naturaleza por la
cosecha”.

Ahora bien, la sefiora Rosa Bravo Molina indicaba que
actualmente, en el seno de los hogares, al finalizar la
cosecha del maiz se acostumbra hacer su propio festejo en
gue se agradece a parientes y amigos que han colaborado
en esta faena brindando una gran comida con cuyes
asados, papas, habas, chumales o tamales, aji y desde luego
con bastante mote pelado y chicha de jora. Es mas, que ya
“Desde el tiempo de los abuelos habia esta costumbre:
convocaban con quipas para este agasajo en la planicie al
pie de lo que ahora es Complejo arqueoldgico”, por lo que
esta tradicidn parece ser la raiz de las actuales fiestas de
toda una parroquia que, si bien se manifiesta con un ropaje
folcldrico, se sustenta en la tradicidon agricola y cultural
familiar y comunitaria.

Cojitambo es un pueblo con una poblacién marcadamente
mestiza?®, por lo que no existe memoria de ofrecer chicha
o alimentos a la Pachamama en reciprocidad por la cosecha
como en las otras comunidades de Cafiar. No obstante es
un pueblo arraigadamente religioso: durante la misa del
ultimo domingo de junio la gente presenta las ofrendas de

25 En el libro Quinto de los Cabildos de Cuenca (1559 — 1587) se expresa que
veinte afios después de la fundacién de la doctrina de Sant Francisco de
Peleusi de Azogue Cojitambo ya era “un pueblo consolidado y un importante
asiento mestizo” (Ver en Juan Chacdn o en el articulo de Marco Robles en el
libro de Efrain Ledn Rivas titulado “Cojitambo. Mdas alla del mito y de la
Leyenda”, 1977: 118).

121



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

maiz, papas, verduras, en retribucién a la divinidad por los
productos de la tierra.

En el mes de julio descansa la tierra, se quema las chamizas
y la vegetacién o “monte” que ha crecido a lado de la calcha
seca, lo que en ciertos pueblos ha dado lugar a la quema de
las barbas de San Pedro, a fines del mes de junioy, que en
algunas parroquias, ha dado origen a toda una fiesta con
visperas, dia principal y uyansas?®®, como en Sayausi
parroquia del cantén Cuenca, en General Morales en
Caflar; en Imbabura, etc.

Indicadores naturales y creencias referidos al Ciclo Agricola.

Existen indicadores de caracter natural por los cuales el
campesino puede adelantar o retrasar la siembra: lo que se
conoce como “la helada blanca”, que es sefial de que no va
a llover, no asi cuando cae la “helada negra” que es buen
augurio de las primeras lluvias; la aparicion de una ave
mitica, para los cafaris, el cuyvivi, que en septiembre y
octubre anuncia con su trino que es hora de la siembra del
maiz, asimismo de las golondrinas en noviembre es otro
signo de la lluvia. “Zhuczhuc wakan” manifiesta Inocencio
Loja, nativo de Suscal: el suksuk llora. Zhugzhug es la

%6 Uyansa, s. k. Agasajo que en los sectores rurales alin se acostumbra hacer
por ejemplo por la inauguracién o terminacién de una casa, por lo que el
duefio brinda comida y bebida por la mano de obra prestada en la
construccion. Sin embargo, en el contexto de las festividades se entiende
como el dia final o despedida de la fiesta que el prioste y otros cargos
subalternos ofrecen en sus casas a los colaboradores y demas miembros de
la comunidad. En los poblados e incluso en ciertos barrios urbanos aun se
escucha “dards la uyansa” a quien estrena un par de zapatos o un vestido
nuevo, en el sentido de propina que su propietario debe dar en dinero o
alguna golosina. Alfonso Cordero Palacios registra esta voz en su Léxico de
Vulgarismos Azuayos, pero como cafiarismo.
122



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

variante de la pronunciacion cafiari de suksuk, “mirlo”
(Merulus gigas). A su vez Hilda Bermeo, campesina de la
comunidad de San Alfonso del cantdn Santa Isabel sefialaba
los siguientes indicios de estas tierras: Las nubes suben
desde las quebradas, desde los rios; aparecen las hormigas
negras, coloradas a las orillas de los caminos, un
hormigueo; entre cerro y cerro hay relampagueo”.

Por lo demas existen otros indicadores de caracter
meteoroldgico o atmosférico y astrondmico, aparte de los
solsticios y equinoccios, por ejemplo la Cruz del Sur.

En Gradas Chico, provincia de Bolivar, existe “la creencia de
que la planta de maiz es un ser viviente, humanizado, de tal
manera que el tallo significa el cuerpo, la flor la cabeza, las
hojas los brazos, los pies la raiz, el choclo la wawa o hijo

(...)".

Creencias

Son de diversa indole. Por ejemplo sobre la influencia de |a
luna durante el ciclo agricola del maiz:

Cuando se siembra en luna tierna, se cree que la planta
crecera delgada y llena de hojas, o no crecerd. Se debe
sembrar en luna llena, en el cuarto menguante.

Cuando se desyerba en luna tierna, el maiz “se va en vicio”,
es decir el tallo se alarga mucho y la mazorca es muy
delgada, o se vuelve atupa, es decir se enferma con un
polvillo negro que como hongo va pudriendo al fruto.
Cuando se cosecha en luna tierna, el grano se apolilla.

Otra creencia muy arraigada se refiere a la época de
preparacion del terreno para la siembra. Se cree que el
hombre al roturar o abrir la tierra, es como si se diera la

123



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

relacion del varéon con la mujer. El abre los surcos con la
yunta, con el azadén o la tula, pero es la mujer la que
deposita la semilla en los huachos, mas aun cuando la mujer
esta embarazada: chichu warmi, la Allpamama se vuelve
fecunda, las semillas germinan.

Cuando empiezan a emerger los fiawis o brotes de la
planta, se debe caminar despacio por la chakra porque la
tierra esta ya en época de prefiez.

En la época de aparicion de los primeros granos, muruyay
pacha que coincide con la festividad mestiza de Carnaval,
las mujeres cocinan maiz, papas y preparan cuyes y chicha
para ofrecer a los apus de los cerros, al Tayta Carnaval para
que haga madurar las sementeras: “alli chakrata
pukuchun”.

En las comunidades de Cafiar y en algunas del Azuay, en la
época de la cosecha al cortar los tallos las mujeres
seleccionan las mazorcas mas grandes y gruesas, las
guayungas que se cuelgan del alero o de alguna otra parte
alta de las casas para que no entre la humedad vy las
mazorcas estén lejos de los roedores. Las guayungas
funcionan también como amuleto que atraiga la buena
suerte o kushi y aleje la mala suerte kushita kayachun
chikita harkachun, anota Maria Magdalena Guaman.

Y ella misma nos cuenta: En el deshoje se juega a las mishas
buscando mazorcas que tengan granos rojos, azules o
morados que asimismo se llaman kushis y que se pone en
las trojes para que la proxima cosecha sea buena.

Otras creencias tienen que ver con romerias, con ritos de
propiciacion a los santos de la iglesia catolica y a los apus, a
la Allpamama, a la Killamama, al Inti Tayta para que

124



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

bendigan los sembrios y las cosecha. “Chakra chawpipi
shuk kuywan mutiwan, mutiwan hora aswatapash
panpachik”: En mitad del sembrio de maiz enterramos un
mediano de cuy con papas y mote y chicha de jora.

Cuando se va a sembrar o a realizar cualquier actividad
agricola, se pide permiso a la Allpamama, a la madre tierra
quien nos procura el sustento de cada dia, incluso para
realizar cualquier trabajo, afirman campesinos indigenas de
las provincias azuayo—cafiaris, sobre todo los del Cafiar.
Quien dirige la yunta ofrece chicha y comida a fin de que
fecunde la semilla y fertilice al suelo.

Sofiar en maiz, en mazorca o desgranado tiene que ver con
abundancia. Y sofiar que se toma chicha se tiene la creencia
de que va a llover. Asi como las mazorcas o los granos de
diferentes colores se utilizan para pronosticar el tiempo.

Tradiciéon mortuoria

Cuando alguien muere, nifio o adulto, durante el velorio se
sirve comida a los acompafiantes en que no puede faltar el
mote. Asi como durante los entierros y el dia de difuntos,
las familias y amigos del difunto se sirven sus kukayus (de
kukayu, s. k. fiambre) alrededor de la tumba del finado y los
familiares del muerto dan de comer a los acompafantes”.
Y entre los alimentos asi mismo mote, y chicha o trago
como bebida, costumbre que aln se mantiene en Socarte,
Suscal, Jabin, Chontamarca del cantén Cafiar.

Segun informacién de Pedro Pichasaca, en Cuchucun
comunidad cercana a la cabecera cantonal del cantdn
Cafiar y Antonio Acero en la segunda noche de velorio los
familiares del finado debian colaborar con alimentos sin

cocinar como gallinas, cuyes, trago, colas, lo que sea, con
125



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

almud o medio almud de maiz para ayudar para la comida,
ya que el velorio dura tres dias y los acompafantes a veces
se quedan mas dias en la casa de los dolientes o parientes
del muerto.

Esta costumbre en Shifia parroquia del cantdn Nabdn,
segln Maria Morocho se denomina churanakuna que
significa contribucion, ya que la gente que acompafia en el
velorio del finado “ayudan con cualquier cosita grano,
cuyes, papas”, etc.

Esta costumbre de ayudar en los velorios es comun
también en las comunidades de la zona baja de Cafiar, por
ejemplo en Socarte con el nombre de “tshungay” o
“chungay”. Estas dos variantes se derivan de chunkana, v.k.:
“Echar suertes, jugar”. Este ritual que algunos llaman
“juego” tiene la misma finalidad, es decir contribuir con
alimentos a los parientes del difunto para la comida
durante los dias que durare la velacion.

Los informantes refiriéndose a esta tradicion indicaron que
es como una manifestacion de solidaridad y reciprocidad
entre los miembros de las comunidades cuando fallecen
familiares o vecinos, “como una obligacion de ayudarse”:
“Aukanchikpura yanapay”.

126



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

10
COMIDAS Y BEBIDAS, CARACTER SOCIAL Y RITUAL

El maiz, en tiempo del Incario, como comida y bebida tenia
el cardcter de sagrado. Al Inti Tayta y a la Pachamama se
brindaba como ofrenda, en ritos y fiestas de propiciaciény
de desagravio, y aun en la actualidad se continla brindando
como alimento principal en comunidades como en
Gualalcay, de la parroquia El Valle, del Azuay; en Cojitambo,
en Quilloac y en Coyoctor del Cafiar, durante el equinoccio
de septiembre antes de la siembra y en tiempo de cosecha,
en el Inti Raymi.

En otros espacios festivos religiosos mayores, dedicados a
los santos patrones, y espacios festivos menores como
nacimiento, matrimonio, muerte, ciclo agricola y vida
cotidiana en general, el maiz se ha ido constituyendo en un
alimento basico de una gran mayoria de la poblacidon
andina ecuatoriana de los sectores predominantemente
rurales pero también urbanos, a lo largo de nuestra historia
nacional y regional.

El maiz se lo consume de variadas formas: en sopas, en
coladas, en los llamados “envueltos”, dulces, panes,
empanadas, tortillas, etc.; solo o acompafiado y en bebidas.
Se ha continuado la tradicién de combinar alimentos
calidos y frescos, productos de los valles con productos de
altura. Ahora bien, este capitulo lo dividiremos en dos
partes: la una referida a las comidas y la segunda a las
bebidas. Veremos sin embargo ejemplos de nomenclatura

127



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

kichwa o espafiola o hibridas mas comunes en nuestro
medio, ya que sobre referencias bibliograficas sobre las
preparaciones culinarias daremos al final de este capitulo.

El Inca Garcilaso de la Vega es el cronista que trae nombres
de variantes de pan que se hacian con el maiz, y cuyo texto
transcribimos a continuacion: “Todo lo cual vi por mis 0jos,
y me sustenté hasta los nueve o diez afios con la zara, que
es el maiz, cuyo pan tiene tres nombres: zancu era el de los
sacrificios; huminta el de sus fiestas y regalo; tanta,
pronunciada la primera silaba en el paladar, es el pan
comun; la zara tostada se llama camcha: quiere decir maiz
tostado; incluye en si el nombre adjetivo y el sustantivo;
hace de pronunciar con m, porque con la n significa barrio
de vecindad o un gran cercado. A la zara cocida llaman muti
(y los espafioles mote): quiere decir maiz cocido,
incluyendo en si ambos nombres.” (Comentarios Reales de
los Incas, Tomo lll, 1973: 99).

Espinoza Soriano, Waldemar, retoma el texto de Garcilaso
y afade lago mas: “También preparaban sango
(mazamorra), ingrediente ineludible de los sacrificios y
ofrendas magico-religiosas. Del maiz molido
confeccionaban humintas o humitas. Una vez cocido
dabanle el nombre de mote; y cuando tostado, cancha:
comidas infaltables en todo festejo (...)"(1997: 137).

COMIDAS

MOTE < Muti, s. k. Maiz cocido que se acostumbra consumir
con cualquier comida de sal o de dulce. En las provincias
australes y de preferencia en los hogares de los sectores
populary medio de los pueblos y ciudades y sobre todo en
las comunidades el maiz es el alimento tradicional,

128



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

complementario e insustituible de las comidas de sal: “Un
almuerzo sin mote la barriga queda vacia”, “La comida sin
mote no es comida”. Y el secreto para concentrar su sabor
y aroma es cocinarlo como hacian las abuelas, en olla de
barro y con lefia, y ya se coma solo o como acompafiado,
se acostumbra consumirlo caliente, ya que contrariamente
se vuelve duro y pierde todo su sabor. De muti se ha
formado el verbo mutina ‘cocinar el maiz’.

El mote, sobre todo para el campesino es pues el
componente indispensable de cada una de las comidas
principales del dia, incluido el desayuno, que se preparaba
con alverja, fréjol y haba tierna, cebolla verde y con aji
molido en salsa de pepa de zambo, para poder aguantar el
trabajo de la mafiana, y aun se acostumbra comer lo que se
ha dado en llamar “desayuno sostenido”, desde luego con
las variantes para cada lugar. De ahi que Honorato Vazquez
en sus “Reparos Sobre Nuestro Lenguaje Usual” en vez de
cuestionar el empleo de este vocablo tan nuestro y
expresiones relacionadas con él, hace mas bien su
proclama: “Aqui no hay propdsito de corregir (....) antes
bien de alabar (...) jAlld la falta que haga en el Diccionario!,
mientras aqui nos colma de sefiorio (...)” (1992, Segundo
Tomo: 67).

El mote se come de diversas formas y combinaciones, por
lo que toma diferentes nombres de acuerdo a cémo se lo
prepare, lo que ha dado lugar a las siguientes
denominaciones compuestas:

Motecasado, hibridacion del quichuismo mote y del
participio castellano casado. Es la tipica sopa de mote
pelado con fréjol, preparada en un buen refrito de cebolla,

129



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

ajo, comino, sal y manteca de colory, si es que se dispone,
se afiade carne de res o de cerdo en el caldo, lo que
constituye el plato fuerte de la gente del campo o de los
sectores populares de las urbes para resistir la dura jornada
del trabajo diario de labranza, de albafiileria, etc.

éPor qué el calificativo de casado?, es por el complemento
dietético de los dos cereales. Segun Plutarco Naranjo el
maiz es pobre en proteina, 10.2, mientras que el fréjol 28.0;
en cambio el maiz es rico en hidratos de carbono: 81.1y en
grasa 4.7, mientras el fréjol 34.1y en grasa 1.3, por lo que
este mismo autor denomina “matrimonio dietético” a esta
sopa tan nutritiva, popular y saludable. (Reflexiones
Dietéticas y Medicinales, en Sara LLakta, 2002: 182). Por lo
demas, hay otra razdn de caracter agricola: maiz y fréjol se
cultivan asociados, lo que ha dado lugar, segun el citado
autor, a una simbiosis, es decir a un beneficio mutuo: Las
raices del fréjol aportan y nitrogeno al suelo, lo que es
absorbido por el maiz, mientras que éste da soporte al
fréjol para que se enrolle en su tallo y se desarrolle.

Motecauca < Kawka y muti. Kawka, adj. k. a medio cocer. A
criterio de las amas de casa el mote en este estado es mas
alimenticio que cuando esta muy cocinado. Kawka (kapka)
también es una colada (api) con mote pelado.

Figurativamente todavia se escucha entre los adultos vy
especialmente entre las chicas fastidiar a quienes
aparentan ser aun muchachos con las expresiones:
“Casaraste, ya estds cauca” o “Ya estds cauconcito”, cuyo
equivalente en ambos casos seria que el individuo “ya estd
medio maduro”, es decir en edad de casarse; de lo
contrario “te vas a quedar solteron” y mas bromas por el

130



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

estilo, como “vas a quedarte perchon”, “Solteron maduro
maricon seguro.”, y que en kichwa corresponderia a
kawkasiki.

Motechoclo, compuesto de choclo < chukllu y mote < muti:
chukllumuti, construccién nominal kichwa para referirse al
maiz que esta aun tierno, y que cocido se puede comer
desgranado o en mazorca, o asado; y que para atraer a la
clientela las vendedoras en los mercados acostumbran
mezclarlo con habas tiernas también cocinadas, lo que
hace aun mas apetitoso este platillo.

Moteparug < paruk y muti. Paruk, s. k. El maiz que
cosechado mas tiende a maduro que a tierno. Es en ese
estado cuando después de cocinado adquiere un sabor
especial y un olorcillo apetecible; conserva lo dulzon del
choclo y al mismo tiempo se degusta la suave consistencia
de la mazorca, de lo que aprovechan las vivanderas en los
mercados para venderlo pronto a las amas de casa,
utilizando el hibridismo estimativo parugcito: “Lleve, lleve
caserita, todavia estd parugcito”.

Motepatashka < patashka muti. Patashka, participio pasivo
del verbo patana: cocinarse algo hasta el extremo de
deshacerse. Es decir que el motepatashka es el maiz, pelado
0 con cascara, que por bien cocido, se abre en rosetas.
Cuando el maiz o cualquier otro cereal es de buena calidad,
engrosa o esponja al cocinarse, se dice entonces que es
aumentador. Por lo que asimismo las vendedoras en los
mercados, para atraer a los compradores y para que
adquieran el producto, alaban esta cualidad.

131



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

Motepata y motepatashka, literalmente significan lo
mismo, ya que pata, en este contexto, no es sino apdcope
de patashka. En lenguaje culinario el motepata, en nuestro
medio es una sopa tipica y suculenta de Carnaval por los
ingredientes lipidos con los que se prepara como: tocino,
longaniza, cuchicara (cara < kara, s. k. pellejo, piel y cuchi,
s.c > cerdo) es decir la cascara de cerdo, mani o pepa de
zambo, sazonados en un refrito de cebolla y ajo, con
manteca de color, orégano, y como componente principal
el mote pelado y, desde luego, un poco de arroz o avena
para bajar o contrarrestar la grasa (Alvarez Pazos, El
Quichua en los Compuestos del Espafiol Popular de Cuenca,
1990; Glosario de Sara Llakta, 2009; en Nuestra Habla
Regional: 2010). Por lo que antes o/y después de este
potaje habra que tomar un buen trago, no sea que el cuchi
haga de las suyas con los comensales.

Motepillo < pillushka muti. El segundo componente del
compuesto, pillo, es un quichuismo apdécope de pillushka
‘envuelto’, participio pasivo del verbo kichwa pilluna
‘envolver’. El motepillo es el maiz con o sin corteza y
revuelto en manteca o aceite, huevo, sal y, a falta de leche,
con quesillo. iBien venido un motepillo con una tasa de café
u horchata para un nutritivo desayuno para aguantar la
dura jornada de trabajo agricola hasta el mediodia. Y que
mejor si viene acompafiado de un buen pedazo de
aguacate y ensalada de tomate.

Motesucio, compuesto hibrido del quichuismo mote y del
adjetivo espafiol sucio. El motesucio es el maiz cocido,
generalmente descortezado: “pelado”, revuelto en
yanawira (wira, s.k. ‘manteca’ y yana, adj, k. sucio/a)

132



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

“manteca negra”, que se denomina a la zurrapa de las
fritadas o chicharrones de cerdo que queda en la paila.
Previamente se prepara un refrito con cebolla, ajo, sal y
manteca. La estructura de este compuesto es netamente
catellana: motesucio, que es la lengua de origen; ya que en
la sintaxis kichwa seria: mutimapa y decimos seria, porque
no existe en esta lengua la estructura: sustantivo — adjetivo,
con el significado que hemos dado de motesucio. Para los
informantes bilinglies y quichua-hablantes, mutimapa
simplemente seria el mote que habria caido en el suelo.

Sopas, coladas, mazamorras.

LOCRO < lukruy, s. k. Sopa con papas mondadas y rebanadas,
acompafiadas preferentemente de verduras. Se cocina
hasta que espese. El locro es un plato tipico de nuestro
medio y entre las variedades mas apetecidas son aquellas
gue se preparan con nabo, col, zambo o zapallo y sobre
todo con estos Ultimos no pueden faltar los deliciosos
granos de choclo.

Ahora bien, en los anejos de Zhifia, parroquia indigena del
Azuay, se prepara el motelocro, una sopa también espesa
que se prepara con mote pelado, chanchoy cuy que se sirve
en las fiestas comunitarias con aji y con un buen jarrén de
chicha.

Figurativamente se utiliza el término locro en la expresion:
“Te hierve la boca como locro”, para referirse al individuo
gue es muy hablador; y desde luego en el sector rural, con
el mismo significado, a veces, se escucha el compuesto
“locroshimi”, literalmente boca de locro, pero que conlleva
implicita la funcion comparativa: que las palabras o frases

133



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

bullen en la boca como los ingredientes del locro en la olla
cuando hierve. (Alvarez, 1990: 126).

MOROCHILLO. Sobre los vocablos morocho y morochillo ya
vimos en el numeral 5 de este mismo trabajo. Con el maiz
morocho, que es blanco y duro, se puede aderezar sopasy
coladas. Para la preparacion de las primeras previamente
se quebranta el maiz en maquina de moler y, en algunas
comunidades campesinas aun en piedra de moler: mama
kutana rumi, con una piedrita pequefia y ovalada: wawa
rumiwan. Luego se avienta las cortezas, se pone al remojo
en agua durante la noche anterior y luego las amas de casa
preparan variedades al gusto y de acuerdo a las
posibilidades del bolsillo. Una de ellas: en un buen refrito
se agrega el agua, la sal, papas mondadasy retaceadas, con
0 sin carne y cuando estd ya casi cocido el maiz, a punto, se
afiade quesillo y leche.

MOROCHO DE DULCE. Se sigue los mismos primeros
procedimientos de la sopa y luego en la olla con agua se
hace hervir con canela, clavo de olor, azlcar o panela y
cuando esta ya casi cocinado el morocho se afiade leche, si
es que hay pasas, esencia de vainilla, de acuerdo a los
gustos y posibilidades del bolsillo de la gente hasta que
empiece a espesar. El morocho de dulce no sélo que se
prepara en los hogares sino que es una de las golosinas
preferidas que se sirve caliente en los restaurantes con
empanadas o bolones de verde, llamadas asi por utilizarse
platano verde, con relleno de pollo, o carne molida o
queso. Otra colada se prepara con la harina del mismo
maiz: mishki api, en kichwa.

134



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

SANGO < Sanku. Los diccionarios de kichwa registran esta
voz como adjetivo: espeso, turbio. Asi lo define Luis
Cordero en su Diccionario Quichua-Castellano. Sin
embargo en lenguaje gastrondmico se entiende como
masa de harina de maiz y sal, cocida en poco agua con
alinos: manteca, sal, cebolla y culantro. Actualmente se
prepara con carne de res o de pollo, o a la moda costefia
con camarones o pescado, plato que se denomina cazuela.
En tiempo de los Incas el sango de maiz, elaborado como
una especie de mazamorra, se empleaba en las ofrendas de
caracter magico propiciatorio como asi indicara
anteriormente (Garcilaso de la Vega en Comentarios Reales
de los Incas, Tomo I, 1973: 99).

El mote, aparte de las variadas formas que puede venir
preparado, sencillamente cocinado con o sin cdscara, sigue
siendo el alimento basico en la vida cotidiana y en las
fiestas. Por su sabor entre dulzon y desabrido es el que da
una sazon especial a las comidas, y mas aln unos granos de
choclo en un buen locro, de zambo o con una mazamorra
de harina de alverja, etc. Sobre todo no se puede servir cuy
o una fritada, una morcilla, o una cdscara de chancho. Sin
el mote, seria un descuido garrafal e imperdonable para los
duefios de la fiesta, “un pecado mortal del buen comer”,
como alguien diria.

Mas sobre el maiz como aderezo o complemento de las
comidas

CAMCHA MUTI < Kamcha muti, kamchashka o simplemente

kamcha, s. k. Maiz que se tuesta en kallana o tiesto. Es el

insustituible ‘tostado’ que se lleva a los paseos o los nifios

a la escuela, o que a veces se sirve a la mesa en lugar del
135



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

canguil. Y no puede faltar cuando se brinda fritada, las
cascaritas o las exquisitas morcillas de chancho vy, desde
luego, con un buen encebollado, acompafiado de aji.
Figurativamente entre los quichua-hablantes sigue vigente
“Camchashimi”, literalmente: boca de tostado, que se
aplica al hablador y de quien Luis Cordero dice: “que tiene
la boca en constante ruido como el grano que se tuesta”, o
en expresion similar “Que le hierve la boca como locro de
papas”.

CANGUIL < kankil, s. k. Ya nos referimos a él en el Capitulo
5 de este trabajo, titulado “Variedades de maiz”. Esta clase
de maiz también revienta al tostarlo. Nifios y adultos
acostumbramos llevarlo sélo o como parte del fiambre en
los paseos, viajes y excursiones, asimismo cuando vamos al
cine, o simplemente cuando caminamos por la calle. Es
mas, en la actualidad se ha vuelto el sustituto del
tradicional mote en los hogares y en los restaurantes, de
modo que se sirve como entrada o complemento de las
comidas, e incluso en las reuniones sociales, en las fiestas
familiaresy, por su puesto, cuando se disfruta de un partido
de futbol, en que se hace circular entre los amigos una
bandeja de canguil y un vaso de cerveza o un buen trago
para festejar los goles.

CHUSPA, s. k. “Pastelillo de harina de maiz en que suele
sazonarse el puchero”, Diccionario Quichua-Castellano de
Luis Cordero; con similar significado en el Vocabulario del
P. Manuel Guzman, en Gramatica de la Lengua Quichua
(Dialecto del Ecuador), 1920. Esta palabra no consta en el
Léxico de Vulgarismos Azuayos de Alfonso Cordero
Palacios, 1957, ni en el Diccionario Kichwa Yachakukkunapa

136



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

Shimiyuk Kamu del Ministerio de Educacién, 2009. Sin
embargo en otros autores encontramos con la acepcion
de”talega”, en La Lengua Quichua (Dialecto de la Republica
del Ecuador) de Juan M. Grimm M., 1989; o como “bolsa,
morral” en el Diccionario de la Lengua Espafiola de la Real
Academia; //2. Arg. Bolsa pequefia en la que se lleva el
tabaco o lo necesario para coquear”; en Jesus Lara:
Ch’uspa: “Pequefia bolsa que se cuelga del cuello y sirve
para llevar provision de coca”.

Ahora bien, en nuestro medio se oye las variantes de
pronunciacién y de preparacion: “shuspas”, “lluspas”,
“chuspas”. Son bolitas de harina de maiz que son amasadas
con un refrito de achiote, manteca, cebollay sal. Dentro de
ellas se coloca como condumio quesilloy, a veces carne de
res. Las chuspas se ponen en el caldo que se prepara aparte
previamente sazonado en un refrito de ajo, sal y achiote y
se cocina hasta el hervor.

GUZHA. En comunidades de la parroquia Turi de la
provincia del Azuay se emplea con el sentido de fiambre
compuesto de cuy, papas, huevos, aji y mote. En el cantdn
Santa Isabel: mote mezclado con fritada. En el Diccionario
Quichua-Castellano de Luis Cordero se registra este
término con la siguiente acepcién: “Maiz cocido, harina de
cebada o cosa semejante que, en las comidas, hace las
veces de pan para las personas pobres que no lo tienen”.

KUKAYU, s. k. Fiambre campesino que aun se acostumbra
llevar como almuerzo, tonga, para después de la media
jornada de trabajo fuera de casa o para un viaje, en el que
el mote es el alimento fuerte, y que viene complementado
con habas, papasy, a veces, con carne y aji. Literalmente la

137



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

palabra estd compuesta de kuka, s. k., coca y del morfema
de propiedad —yuk: ‘que tiene’, ‘que es duefio de.....". La
oclusiva velar sorda —k al final de silaba, fonéticamente,
evoluciona a —g o desaparece, como es en kukayu(k) >
kukayug > kukayu. En tiempos del Incario v,
posteriormente, el indio a falta de alimento y para aguantar
el hambre, masticaba coca.

MACHICA, de machka, s.k. ComUnmente se entiende como
la harina de cebada tostada, pero también puede hacerse
con maiz. En los dos casos se prepara el chapo < chapu s.k.,
mezcla de cualquiera de estas harinas con agua aromatica,
café o chocolate. Hasta hace poco se hacia chapo incluso se
consumia con sopa o locro. Empero el término chapo se
utiliza con la acepcién de mezcla o desorden de cosasy, por
extension, de ideas en el sentido de confusién, o de
palabras o lenguas cuando aun se estd aprendiendo otro
idioma o todavia no se lo domina, por lo que se oye decir
por ejemplo que se habla el inglés chapuceado o referido al
kichwa: chapu chapulla, mezclado con espafiol.

Es mas, refiriéndonos a machica, cuando nifios ibamos a la
escuela nuestras madres nos daban por fiambre, es decir la
harina preparada con raspadura y canela. Y para procurar
dormir muy bien nifios y adultos, antes de acostarse qué
mejor que una buena taza de colada de machica por sus
efectos nutritivos.

Envueltos

CUCHICHAQUI, hibridismo compuesto del vocablo
castellano cuchi > coche, cerdo, y chaqui < chaki, s. k., pata,
pie, es decir que el sintema en el orden de la estructura

138



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

kichwa hemos de traducir ‘pie de cerdo’. (Sobre la
procedencia linglistica de la voz cuchi, ver Nuestra Habla
Regional El Quichua y el Espafiol en las Palabras
Compuestas de miautoria, 2010: 58). El cuchichaqui es una
variedad de tamalillo que se prepara con harina de maiz
zhima amarillo, pelado, con sal, manteca de color y quesillo
gue va en medio de la masa a la que se va dando una forma
alargada como de un pie de nifio. Se envuelve en hojas de
huicundo hembra (guzmania epifeta), por ser menos
asperas que las del huicundo macho, mas grandes y mas
tiesas (ibidem, 2010: 95 y 96). Son afamados los chaquis del
cantén Girén, como asi también se les conoce o denomina.
Alfonso Cordero Palacios si bien trae el término
Cuchichaqui en Léxico de Vulgarismos Azuayos, sin
embargo da otra acepcion: “Se llama asi, entre los
labriegos, a la parte de hornada de carbdn vegetal que se
saca a medio quemar” (1985: 84).

CHACHI, término de origen desconocido, de ahi que no
viene registrado en los diccionarios de kichwa, tampoco en
el Léxico de Vulgarismos Azuayos ya citado. Es otra
variedad de envuelto que se expende especialmente, en los
dias feriados en los cantones de Paute y Gualaceo, que se
prepara con harina de maiz morocho pero del amarillo,
cocida en agua con manteca de chancho, un poco de
quesillo con achiote en mitad de la masa y sal. Se envuelve
la masa en hojas de achira y se cocina, al igual que todos
los envueltos, al vapor. Se puede servir a gusto: con café,
agua aromatica, jugo de coco o morochillo. Desde luego
otro es el origen de la interjeccion kichwa: jchachi chachil
con que se invita a sentarse a los nifios de tierna edad:

139



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

isiéntate siéntatej. Este chachi procede del verbo kichua:
chachina: sentarse.

CHIVIL, que Luis Cordero denomina Chihuilla, Alfonso
Cordero Palacios en Léxico de Vulgarismos Azuayos, 1985:
111) trae pluralizado: “Chiviles”. Tampoco su origen
lingUistico es conocido. El Chigtiil, chivil, chuhiilo, como se
conoce, (en plural chigliles) es el mismo cuchichaqui. Este
tamalillo puede prepararse también con harina de maiz
morocho pelado, en agua tibia, con un poco de sal y de
dulce, quesillo y manteca de color en mitad de la masa,
como en Suscal o en General Morales de |la provincia del
Cafar. La masa se envuelve en hojas de huicundu, en forma
de canutillo, y como otros envueltos se cocina al vapor. En
Sigsig y Jima se indicaba que podia prepararse con
cualgquier maiz, hablando de las variedades zhima, morocho
o blanco.

CHUMAL. Alfonso Cordero Palacios trae este vocablo como
cafiarismo (lbidem, pdg. 116). No viene registrado en los
diccionarios del dialecto kechua peruano. En el dialecto
kichwa ecuatoriano consta en los Vocabularios Quichua-
Castellano del Padre Julio Paris (1961), del Padre Manuel
Guzman (1989), en el Lexicon Etnolectoldgico del Quichua
Andino de Glauco Torres (Tomo |, 2002) que generaliza su
uso en Ecuador, en Luis Cordero que escribe: “Chugmal”,
en el apéndice de Kichwa Yachakukkunapa Shimiyuk Kamu,
como uno de los términos “(...) recogidos en el area
ecuatoriana y sefialan ser vestigios de lenguas prekichwas
(...)7(2009: 222 y ss.). Sin embargo su empleo es ya
tradicional en Azuay y Cafar, para designar a un tamalillo
elaborado con choclo molido y amasado con fritura de

140



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

manteca y achiote, dulce y una pizca de sal, queso y anisy
envuelto en hojas de la mazorca o pucédn y que se cocina al
vapor y si se sigue la costumbre de las abuelas, en olla de
barroy con lefia, con lo que se consigue ese sabor tan tipico
y tan apetitoso.

Es de mucha estimacién en las provincias australes. Se
prepara no solamente en los hogares sino en los mercados,
en cafeterias y restaurantes de pueblos y ciudades, y se
sirve con café, chocolate o agua aromatica. Del mismo
Alfonso Cordero es el siguiente texto: “Al que nacid para
chumal del cielo le llueven las hojas” (1985:116), para
referirse a la gente afortunada que habiendo emprendido
en cualquier empresa, proyecto, iniciativa o simple
actividad, le va muy bien.

Actualmente en nuestro medio se ha generalizado la voz
humita / umita que proviene “(Del quechua humint’a, f.
Arg., Bol., Chile, Ecuador, Peru, Ur.”) segun versién del
Diccionario de la Real Academia de la Lengua Espafiola,
cuya receta varia en los ingredientes como el tomate y el
aji colorado molido. Jesus Lara en su diccionario trae la
variante “jumint’a”. Sin embargo esta denominacién no se
encuentra en Luis Cordero ni en otros diccionarios del pais
como en Kichwa Yachakukkunapa Shimiyuk Kamu. En el
norte de la sierra ecuatoriana mas bien se conoce como
choclotanda, compuesto de las voces kichwas: choclo <
chukllu y de tanda < tanta ‘pan’ y que el Diccionario de la
Lengua lo registra como humita: “guisado de maiz tierno”.

CHUMALADA, hibridismo compuesto de chumal, s. k. y del
morfema espafiol -ada. Se designa asi a la costumbre de
reunirse las familias, en tiempo del Chakrana, es decir

141



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

durante la recolecciéon de las mazorcas tiernas para
cocinarlo envuelto en hojas del pucon y obsequiar los
chumales a familiares y amigos que colaboraron en la
arada, siembra y desyerba. (Chumales, es hibridismo del
kichwa chumal y del morfema espafiol plural —es).

Los envueltos no sélo que son muy apetecidos en los raymis
o grandes festividades de las comunidades campesinas, en
las fiestas familiares del ciclo de vida, en las comidas de
retribucion por los trabajos o servicios prestados o cambia-
manos, en las pambamesas, en la celebracién de los
solsticios, e incluso en las romerias “Cuando se va a pedir la
bendicion” a mama Virgen del Cisne o de la Nube, al Sefior
de Andacocha o del canton Girdn etc. Los chumales pueden
“aguantar”, es decir sin dafiarse, de tres a cuatro dias que
dura una romeria incluidos los viajes de ida y de regreso y
la estadia.

QUIMBOLITO, palabra de origen desconocido. No viene
registrada ni en diccionarios de kichwa ni en Diccionario de
la Lengua Espafiola de la Real Academia. Consta en el Léxico
de Vulgarismos Azuayos y en recetarios gastrondmicos
como el de Rosa Vintimilla Vinueza (SARA LLAKTA, 2009:
219 y ss). Transcribimos la versién del primero, por ser la
mas comun: “Especie de tamal envuelto en hojas de achira,
compuesto con harina de maiz, azlcar, manteca y huevos,
pasas y anis”. Se cocina a bafio de maria o al vapor, hasta
que la masa esponje deliciosamente. Las variantes es
cuestion de gustos, saboresy bolsillos, por ejemplo en lugar
de manteca con mantequilla. Es un manjar muy apetecido
gue se sirve en la media mafiana o en la media tarde en los
restaurantes de clase o en los cafetines populares, las

142



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

afamadas “huecas”, con café, las aguas de frescos u
horchatas e incluso chocolate.

TAMAL. Palabra de origen nahua, por lo que los diccionarios
y vocabularios quichuas no registran este término,
tampoco el Léxico de Vulgarismos Azuayos de Alfonso
Cordero Palacios, a excepcion del Padre Julio Paris: “Una
pasta de maiz” y de Glauco Torres, en su Lexicon
Etnolectoldgico del Quichua Andino (2002: Tomo Ill, 215),
cuya acepcion es similar a la del Diccionario de la Real
Academia de la Lengua Espafiola que transcribimos a
continuacion: “Tamal. (Del nahua tamalli). m. am. Especie
de empanada de masa de harina de maiz, envuelto en hojas
de platano o de la mazorca de maiz, y cocido al vapor o al
horno. Las hay de diversas clases, segun el manjar que se
pone en su interiory los ingredientes que se le agregan //2.
Am. Lio, embrollo, pastel, intriga”.

El tamal se consume mucho en el area urbana vy rural, en
las festividades, en acontecimientos sociales y de la vida
cotidiana en general. La forma mdas comun de elaborarlo en
nuestro medio es con harina de maiz blanco, con la que se
prepara la masa con un buen refrito de cebolla, ajo,
manteca de color, una que otra alverja tierna cocinada, a lo
que se agrega carne de chancho o de pollo. Este condumio
va en medio de la masa junto con rodajas de huevo duroy
pedacitos de carne, todo lo cual se envuelve en hojas de
achira (Canna edulis) y se cocina al vapor en una olla grande
ala que, por esta finalidad, se ha denominado tamalera.

TIMBULO, es también un vocablo de origen desconocido e

igualmente no lo registran los diccionarios de kichwa ni el

Diccionario de la Real Academia de la Lengua Espafiola. A
143



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

diferencia del Quimbolito es un envuelto que se elabora
con masa de harina de maiz del morocho amarillo o zhima,
endulzado con panela y que se envuelve en las hojas secas
del mismo pucdn de la mazorca con condumio de quesillo,
dandole una forma mas o menos triangular. Se sirve en los
hogares con cualquier bebida o simplemente seco. Se
acostumbra llevar como kukayu cuando se va de viaje o de
romeria. Es un manjar preferentemente campesino, por lo
que se lo puede encontrar en los mercados de los pueblos,
en los dias feriados. Timbulos, quimbolitos, cuchichaquis no
son muy grandes como los chumales y tamales. Desde
luego las recetas de los envueltos varian no sélo de pueblo
y pueblo sino incluso entre familias.

TANDA < Tanta, s. k. ‘pan’” que actualmente puede
prepararse con masa de maiz o de cebada, con agua, sal o
dulce, manteca, con o sin queso, entre los ingredientes
basicos y luego se introduce en el horno para asarla.

Como va se indicd al comienzo de este capitulo Garcilaso
de la Vega al referirse al pan, distingue tres nombres:
“zancu era el de los sacrificios; huminta el de sus fiestas y
regalo; tanta, (...) es el pan comun”. (1973, Tomo IlI: 99).

TORTILLAS. Hay de choclo y de harina de maiz.

Tortillas de choclo molido en maquina o en las piedras de
moler como aun se acostumbra en el campo. Se prepara un
buen refrito con manteca de color, cebolla, ajo, sal y una
pizca de azucar. Este condumio en va en mitad de la masa
del choclo molido a la que se va dando la forma de
panecillos, a los que se irda asando a fuego lento en un tiesto
de barro, kallana en kichwa. De rato en rato se los va

144



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

volteando para que no se quemen y se doren de modo
uniforme.

Tortillas de maiz blanco. En un recipiente se coloca la harina
de esta clase de maiz con quesillo, manteca de color, agua
tibia con sal. Si se dispone, de dos o tres huevos, segun la
cantidad de la masa utilizada, a la que asimismo se va
dando la forma de panecillo. Y en el medio, previamente,
se ha sazonado con el condumio. Luego se va colocando en
la tortera y cambiando de lado a fin de que las tortillas se
vayan asando de modo parejo.

Las dos clases de tortillas son las delicias de los paladares.
M3s aun si ser sirve con café, morocho o chocolate. Antes
solo era el bocado apetecido en las fiestas de los pueblos.
Ahora es normal encontrarlas cualquier dia no sélo en los
mercados sino en cualquier bar o “hueca” de los barrios
populares de la ciudad y de los vecindarios parroquiales.

Cuando Antonio Quinde hablaba de las seis clases de maiz
existentes en la provincia del Cafiar, si bien decia que cada
una era utilizada en distintas comidas, sin embargo se
referia de modo especial a dos de ellas: al maiz zhima que
era el mejor para hacer motey a la variedad yurak o blanco
para hacer sopas o locros. Refiriéndose a la variedad zhima
distinguia a su vez dos subclases: karapali que era utilizada
en los dias ordinarios y la pilashka para los dias de fiesta.

Si bien afladia que se cocina en diferentes comidas en las
distintas épocas del afio, sin embargo en la entrevista
solamente se referia a la época de cosecha, en la fiesta del
Inti Raymi en que se prepara chumales, chiviles, mote
pelado, tortillas.

145



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

La verdad es que “No hay etapa importante del ciclo vital
(nacimiento, matrimonio, muerte), ritual (santo patrono,
difuntos), agricola (siembras, cosechas), e incluso civico en
el que no se consuman ceremonialmente cuyes y maiz”
(Moya, Ruth, 1987: 115).

No hay mes sin su fiesta religiosa en los pueblos
comarcanos incluso cercanos a la ciudad, en que el mote y
la chicha no pueden faltar, porque son parte del ritual y de
nuestra cultura. Para ejemplo Turi y Gullanzhapa en el
canton Cuenca, en que colaboradores o familiares del
prioste entregan en donacion botijas de chicha, canastas de
mote y huichis de papas doradas con cuyes y/o pollos
asados en honor al santo o la Virgen Maria. Huichi < wichi,
s. k. cazuela de barro, aunque por extension se denomina
asi a una paila grande de bronce para bastante comida.

Por lo demas el mote es el tipico complemento de las
golosinas en la vida diaria y en las ocasiones especiales. En
la época de vacaciones, julio y/o agosto, por ejemplo, que
en la Sierra coincide con la cosecha del maiz, constituye
todo un ritual el romper toctes, nuestro nogal andino, con
una piedra mediana, lavada y bastante labrada sobre otra
piedra mas o menos grande, alargada o redonda, pero
ahuecada al centro. Decimos todo un ritual porque en este
acontecimiento participan adultos, jovenes, ancianos y
nifios, varones y mujeres, en animada conversacion
interrumpida a veces por los gritos de alguien que se
machaca los dedos cuando falla la punteria al golpear los
toctes, para luego comer los pedacitos con mote caliente y
panela en un sabroso bocado.

146



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

|II

Otro “ritual” mas animado es la matanza del chancho en las
fiestas familiares y la preparaciéon de sus derivados:
cuchicara hibridismo compuesto de cuchi: s.c y kara s.k.) o
cascarita como se denomina en la actualidad; morcillas,
chicharrones, sancocho, etc., y mientras se van cocinando
esos deliciosos manjares, se va haciendo probar las fritadas
alos concurrentes y entre probaday probada, bromas que
van y tragos que vienen, hasta que ya estén a punto de
parrillada todos ellos y que las hacendosas amas de casa
serviran luego en bandejas rebosantes de mote pelado
recién cocinado con aji picante y el clasico abreboca?’ o
puro “para que no patee el cuchi” o cerdo.

Cuando se regresa de la romeria de la Virgen del Cisne de
la ciudad de Loja, los devotos traen para servirse en casa
asi como para convidar a los familiares y amistades los
famosos bocadillos y, como sabrosa tradicion, a veces se
come con mote caliente.

Otras golosinas: El caqui-perro; pucha-perro, las roscas de
maiz o chispiolas la golosina de moda de los guaguas que se
prepara con canguil en miel de panela.

El mote, como venimos diciendo, sigue siendo el pan de
cada dia de casi todos los hogares campesinos del Azuay y
del Cafiar e incluso de muchos hogares de la clase mediay
popular de estas dos provincias, aunque ya no en la
proporcion de hasta hace cincuenta afios. El maiz, como ya
se indicara, ha servido también como alimento de las aves

27 Abreboca. Del v. abrir y del s. boca. Copa de trago que se acostumbra servir
a los invitados antes de una comida suculenta, mds aun cuando el plato
fuerte es con cuy asado o chancho y sus derivados como morcillas,
chicharrones, cascaritas, etc., por lo que se oye decir: “Para que entre en
provecho y no patee el puerco es bueno tomar un buen abreboca”.

147



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

de corral y de los animales domésticos, de ahi la expresion
en los sectores rurales: “el maicito es el pan del gallo”. Y
mas aun para el consumo humano, de ahi esa otra frase tan
expresiva que se ha vuelto tan comun en ciudades de la
Sierra y de la Costa para referirse y definir al habitante de
Cuenca y sus contornos: “cuencano come mote” que es
como una caracterizaciéon popular de nuestra identidad.

En nuestra comida nacional y popular, en que el maiz es el
componente principal de las recetas comarcanas y
nacionales. Se puede consultar El Recetario del Maiz de
Rosa Vintimilla Vinueza en “Sara Llakta”, con 128 recetas
que corresponden a las siguientes especialidades y
subtitulos: “Envueltos”; “Caldos, locros, sopas y fanescas”
“Acompafiados”; “Empanadas, panes, tortas, tortillas,
budines”; “Bebidas, vinagre, dulces, liquidos” (2009: 211 —
289), en cuyo libro colabordaramos con un breve glosario
sobre el maiz. Asi como en “Ashanga” de Nidia Vazquez de
Fernandez de Cordova, Cocina Moderna de Carmela
Ordofiez de Cobos, Julio Pazos Barrera en La Cocina del
Ecuador Recetas y Lecturas que si bien hace referencia
solamente a dos comidas regionales del Azuay y Cafiar: el
motepata y el motepillo, (2014: 98), sin embargo cita 58
recetas de “Comidas y bebidas en base a maiz” (ibidem, 114
y 115).

Sobre las comidas y bebidas con maiz en los primeros
tiempos de la Colonia, mencionaremos a los cronistas como
Fernandez de Oviedo, José de Acosta, el Padre Bernabé
Cobo, Agustin Zarate en su Historia y Conquista del Peru.
Por ejemplo, José de Acosta indica que el maiz cuando
tierno se come en mazorca, cocido o tostado, en guisados,
por indios y espafioles y que no solo sirve como
148



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

mantenimiento de los hombres sino también las aves
caseras y animales como el caballo, para engordar
chanchos. Cuando molian el maiz en las piedras de moler o
metates rudimentarios, kutana rumi en kichwa,
aprovechaban la harina que cernian en mantas de algodon
y con la que se preparaba polentas o puches y coladas,
tamales con carne de chancho o de gallina y con la parte
gruesa se preparaba sopas.

BEBIDAS

ASUA, azua, asuhua < aswa en la variante kichwa
ecuatoriana. En el dialecto kechwa-aymara: acja, acca. En
ambos casos significa lo mismo: chicha. Joan Corominas en
el Diccionario Critico Etimoldgico de la Lengua Castellana
cita a Zarate (1555) y Acosta (1590) que atribuyen origen
antillano a este vocablo y de modo especial a Oviedo, quien
asigna este vocablo a la lengua de los indios Cuna de
Panama. Es mas, para dicha aseveracion Corominas se basa
en el testimonio de un viajero que visitara el Istmo a fines
del siglo XVII, Wafer, “cuando todavia estaba vivo el idioma
indigena”, por lo que sefiala que chicha es abreviacion de
chichah maiz y de co-pah bebida. Y a continuacién resume
muy bien sus caracteristicas: “bebida alcohdlica usada en
América y resultante de la fermentacion del maiz y otros
granos vy frutos, en agua azucarada” (1974, Vol. II: 45) por
lo que es posible que el Diccionario de la Lengua Espafiola
tome esta acepcion de esta fuente inicial y que
transcribiremos mas adelante.

José de Acosta habla de diversas formas de preparar la

chicha: una de ellas es humedeciendo el maiz hasta que

comience a germinar y luego de cocer sale muy “recio”, y
149



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

en Peru lo llaman sora, y es prohibido por la ley porque
emborracha fuertemente. Otra forma es haciendo mascar,
lo que produce levadura, y después la cocinan. Y “otra mas
limpia” es con maiz tostado, utilizada por indios “pulidos” y
por los espafioles.

El Padre Bernabé Cobo en “Historia del Nuevo Mundo”
repite dichas formas: enterrando el maiz bajo tierra hasta
que retofie y que llaman sora, otra variante es con maiz
mascado y otra es con maiz tostado. Una es la forma de
preparar los indios y diferente la de los espafioles. Y unas
chichas son mas embriagadoras que otras. Y unas de otras
de diferentes colores.

La chicha por ser parte del maiz era la bebida sagrada en
los Andes, y aun en la actualidad sigue siendo de profundo
simbolismo en los diferentes momentos de la vida
cotidiana campesina, como ya se indicara: en las reuniones
familiares y sociales, para iniciar o fortalecer el
compadrazgo, en el trabajo agricola y comunitario, en las
fiestas mayores de los pueblos como Carnaval y en las
celebraciones religiosas, para fortalecer las relaciones de
parentesco; para pedir bendicion a los dioses nativos y
cristianos.

En la misma ciudad de Cuenca, en época de Navidad, como
parte ritual del tradicional y renombrado “Pase del Nifio
Viajero” del 24 de diciembre de cada afio, constituido como
patrimonio cultural de la humanidad, sus organizadoras
acostumbran servir chicha en vaso desechable junto con un
pan de pascua no soélo a los participantes sino incluso a los
espectadores que solicitan sea para beber en ese momento
o para llevar en fundas de plastico a los hogares, por lo que

150



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

con la anticipacion del caso la comision designada prepara
pany la bebida andina en grandes cantidades.

“El conocido maiz constituia el mas estimado producto en
cualquier parte. No es planta de estepas sino de tierras
templadas y abrigadas con bastante agua, ecologias faciles
de hallar en los valles costefios y en el piso ecolégico de la
quechua serrana. Ademas de buen alimento, el maiz no
faltaba en la despensa hogarefia para una serie de
necesidades ceremoniales vy rituales; verbigracia para la
elaboracién de la chicha (asua o acja), de imparable
consumo en la vida diaria, pero sobre todo en los aynis,
mingas, ritos y fiestas en general”. (Espinoza Soriano, 1997:
134).

Como vya se dijo la palabra chicha viene registrada en el
Diccionario de la Lengua Espafiola: “chicha2. (De la voz
aborigen del Panama chichab, maiz). f. Bebida alcohdlica de
la fermentacion del maiz en agua azucarada, y que se usa
en algunos paises de América”, y a continuacion cita las
variantes de esta preparacién, en Chile por ejemplo con el
zumo de la uva y manzana y en Cuba con cascaras de pifia
y en los dos casos es una bebida fermentada. Asimismo se
refiere a la expresién “Cultura chicha” utilizada en Peru
para referirse “a cualquier manifestacion cultural de origen
occidental interpretada y desarrollada por inmigrantes
andinos en ciudades grandes como en Lima”, aunque el
sentido mas general y actual es el de mala calidad, por
ejemplo “musica chicha”. Y hablando de expresiones,
cuando estamos malhumorados exclamamos: “Me hierve
la chicha”.

151



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

El mismo Espinoza Soriano se refiere a los nombres de esta
bebida y a su preparacion entre los Incas: “La bebida
predilecta fue la asua, upi 0 acna o yamor tocto, Ilamado
comunmente chicha, palabra de origen antillano desde
1532, introducida por los invasores hispanos. Para
prepararla, primero fermentaban el maiz seco
humedeciéndolo con agua y colocandolo entre hojas de
achira en un lugar abrigado de la casa. Cuando germinaba
brotandole raicillas, lo retiraban para secarlo, quedando
convertida en jora. Después molian la mayor parte de ellas
y otra mascaban para que la diastasa de la saliva motivara
el fermento. En tal estado era echado en ollas con
abundante agua para hervirla durante varias horas. Una vez
fria, en cuyo estado recibia el nombre de sarayumbia, se la
vertia en urpos o tinajas para su maceracion.” (Ilbidem, pag.
149).

Para que fermente se depositaba en grandes tinajas y sitios
abrigados de las viviendas y el sedimento que quedaba al
fondo se llamaba mama asua, chicha madre.

JORA, jura, sora < Hura, s. k. El maiz germinado con el que
se prepara la chicha. El sedimento o concho (consho) de la
chicha fermentada que queda al fondo de los recipientes
de esta bebida. Como voz sindnima: tikti, o como ya se hizo
referencia: mama-asua, utilizada como fermento en las
posteriores preparaciones, como ya indicara Espinoza
Soriano: (ibidem. pag. 149). El Diccionario de la Lengua
Espafiola de la Real Academia trae ya incorporada esta
palabray anota sin mas comentarios: “(Del quechua shura).
f. Am. Mer. sora.”

152



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

Ahora bien, entre las cronicas, es en los Comentarios Reales
de los Incas en que encontramos inicialmente al término
sora: “Algunos indios mas apasionados de la embriaguez
que las demas comunidades, echan la zara en remojo y la
tienen asi hasta que echa sus raices; entonces la muelen
toda como esta y la cuecen en la misma agua con otras
cosas, y colada, guardan hasta que sazona, hacese un
brebaje fortisimo, que embriaga repentinamente; lldmase
uifapo y en otro lenguaje sora” (Garcilaso de la Vega,
1973, Tomo lll: 100).

Alonso de la Pefia Montenegro, 11° obispo de Quito, en
Itinerario para Parrocos de Indios, Libro IV, pags. 438 y 439,
detalla algunas formas de preparar la chicha que a
continuacion me permito transcribir las mas interesantes:

“3 Tercera conclusién La chicha, que se hace de maiz, se
usa en todas las indias, aunque no en todas partes se hace
de una manera: la que muchos Espafioles beben se hace de
maiz tostado, que molido se buelve a cocer, echandole miel
y algunas especies, quando se hace de regalo, y estd en
infusidn hasta que se aclara, y se aceda un poco.

4 De otro modo se hace la que beben los Indios, porque
después de cocido el maiz le mascan, y luego le vuelven a
cocer, y le cuelan y dejan acedar y queda hecho bebida que
embriaga.

5 También hacen los Indios chicha de la fruta del molle,
trayéndola y refregandola entre las manos en agua
caliente, hasta que con suavidad le sacan lo que tiene
dulce; luego cuelan aquel agua y la guardan hasta que se
aceda, y esta chicha embriaga mucho (...)”

153



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

“6 Cuarta conclusiéon. La mayor dificultad esta en otro
género que se llama yura, y en los llanos yale, y para hacerla
guardan el maiz remojado en parte hiumeda cubierto con
hojas verdes, hasta que brote, y después de molido, le
cuecen, y dejan en infusion, y después de colada la guardan
y se hace tan fuerte, que poca cantidad embriaga (....)"

“8 Del yale, o yamor, que este nombre tiene en Quito, y del
ticti, que son bebidas espesas, como mazamorras, no hay
duda que quebrantan en ayuno, por ser comida: y si las
beben es accidenta (...)” Hasta aqui el Itinerario para
Parrocos de Indios, Libro IV. Tratado Quinto. Seccion |,
Anuario Histdérico Juridico Ecuatoriano CEP, 1985 por la
Universidad Catolica de Guayaquil.

Si revisamos la forma de preparar la chicha que tenian los
Incas en los mencionados cronistas como Garcilaso de la
Vega, José Acosta, El Padre Bernabé Cobo, luego en
Waldemar Espinoza Soriano vy posteriormente las
modalidades que el obispo de la Pefia Montenegro anota
en su cuarta conclusion, observamos que en nuestros dias
aun no han variado mayormente dichas formas en las
comunidades.

Asi en Quilloac la version expresada por la esposa de
Antonio Quindi, dofia Maria confirma lo dicho, a excepcién
del mascado del maiz y de la respectiva fermentacion con
la saliva de la boca: “Se separa una porcion de maiz, se lo
pone remojado por ocho dias en el patio, se cubre con paja,
se lo deja reposar por cinco o seis dias y se espera que
broten hijuelos, o sea que germine; luego se hace secar al
sol y una vez seco se lo muele. Posteriormente se lo cocina
y se cierne; se prepara miel de panela en una olla aparte,

154



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

sin embargo no se endulza toda la chicha sino solamente lo
que se va a beber. A los tres dias estd lista la chicha para
beber. Pasado ese tiempo comienza a madurar. La chicha
sin endulzar puede durar mucho tiempo sin dafiarse” y para
que fermente se deja en grandes vasijas de barro o tinajas
pucuchidoras (voz hibrida derivada de la raiz del verbo
pukuchina: que hace hervir y de los morfemas del espafiol
—dora/ -s). Y luego se sirve en shilas (jarritas de barro).

Expondremos la version de una informante de Jima,
parroquia de la provincia del Azuay, y se podra comparar
con lavariante de la provincia del Cafiar. “Se deja cinco dias
en remojo un almud de maiz morocho amarillo, se tiende
luego en el suelo en hojas de achira u otras hojas del cerro,
haciendo una cama, y una vez tendido se deja el maiz hasta
que brote la jora. Se hace secar. Luego medio almud se
tuesta para que salga la chicha dorada y la otra mitad se
muele. Entonces se vuelve a remojar y se cocina durante
tres o cuatro horas con un poco de panela, siempre
moviendo, moviendo. Entonces se cierne y habiendo se
deposita en tinajas si no en recipientes de plastico; y ahi se
pone panela y ya queda ya lista para servir. Para que
fermente la chicha recién preparada, la tinaja en que se ha
hecho la chicha anterior se limpia un poco y se deja en el
asiento un poco de consho”. (Rosa Elvira Yari).

A su vez, en cada lugar se transmite de madres a hijas los
secretos o saberes sobre como preparar la chicha. Por
ejemplo Luz Loja de la parroquia Santa Ana decia que para
que la chicha “coja sabor” se debe utilizar el maiz amarillo
y tostar el maiz germinado en kallana (tiesto de barro). Por
lo demas para que fermente también se cuenta los dias de
reposo, la antigledad de los recipientes o huallos
155



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

(cantaros) o tinajas en los que hace fermentar, los dias y el
lugar de reposo que tiene que ser preferentemente en un
rincon de la casa.

A diferencia del trago, cuyo espectro de uso es muy amplio,
a la chicha se la bebiay aun se sigue bebiendo en ocasiones
muy especiales, de intensa e intima significacion, aunque
actualmente por convertirse el trago en bebida de facil
adquisicién, en espacios similares, ha ido adquiriendo la
funcién pero no el simbolismo que era exclusivo de la
chicha. Por ejemplo para solicitar la ayuda en los diferentes
momentos o etapas del trabajo agricola, para la
construccion de una casa, en las festividades menores del
ciclo de vida y, sobre todo, en las fiestas mayores. Empero
la diferencia con el trago que sélo embriaga, la chicha en el
trabajo agricola alimenta y es un tdnico vigoroso.

Sin embargo, la chicha como el hombre andino, sigue
resistiendo los embates de la modernizacion. Martin
Cahuana, dirigente de Cahuanapamba, comunidad
perteneciente al cantdon Tambo, en dos frases en kichwa,
sintetiza el uso de la chicha: “Aswa raymikunapi upyanchik,
shuk kutikuna minkapimi, Aukanchik wasikunapi upyanchik.
Tukuykuna aswata upyanchik: karikuna, warmikuna,
wawakunapash”: La chicha bebemos en las fiestas, otras
veces en la minga, en nuestras casas también bebemos
chicha. Todos bebemos chicha: varones, mujeres, nifios
(Traduccién nuestra).

En la actualidad, en Azuay y Cafar, existen algunas
variedades de chicha: de jora, de maiz morocho, de maguey
o pulque, de quinua que es muy nutritiva y sabrosa; la
afamada y embriagadora “chicha huevona” que aun se

156



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

sigue haciendo en el barrio El Lazareto de nuestra ciudad,
que se prepara con jora, panela, huevos, cerveza y desde
luego con ishpingo (Ocotea Quixos) y otras especias que
son las que le dan el saborcito especial.

COLADA de harina de maiz. Se hace hervir agua con canela,
anis y azucar, a la que se afiade la harina de maiz blanco,
removiendo constantemente para que se disuelva y no se
formen grumos. Se cocina durante diez minutos, y ya para
servir, si se desea, se afiade leche. Cuando espesa mucho
la colada, en kichwa se dice api, que también significa
mazamorra.

COLADA MORADA. Se acostumbra servirse en los hogares,
el 2 de noviembre, dia dedicado a la recordacién y
veneracion de los difuntos. Como ingredientes principales
se utiliza harina de maiz negro y frutas, en especial la pifia,
la mora, la fresa, mortifio y especias como clavo de olor,
canela, ishpingo (Ocotea Quixos); sangurachi (Amarantus
caudatus) o ataco y otros montes o hierbas silvestres o
medicinales como se llama. En algunas comunidades
kichwas llaman a esta colada aya api: mazamorra para los
muertos.

En una olla se cocina a las especias y en otra se prepara
una infusion de hierbas como cedréon, manzanilla, yerba
luisa que se deja reposar por un par de horas para que
fermente ligeramente. Aparte las frutas lavadas
previamente y licuadas. Se mezcla la harina en agua fria 'y
luego de vaciar en la olla de agua caliente se va mezclando
y moviendo todo hasta que espese mientras hierve,
afiadiendo a todo ello panela. Se acostumbra servir con las
“guaguas de pan”, llamadas asi por la forma tradicional con
157



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

gue envolvian las madres a sus bebés, es decir como un
bulto envuelto en pafialesy fajas de caramelo a su rededor.

CHAMPUS. La palabra no es kichwa, ni ¢cafiarismo? como
cita con duda Alfonso Cordero Palacios, en su Léxico de
Vulgarismos (1985: 99), sin embargo uno de los
componentes principales es el maiz. Es una colada espesa
de dulce preparada con ingredientes similares a los de la
colada morada: harina de maiz blanco, yerbas y especias
arriba citadas, pero con la diferencia de que se elabora con
mote-pelado entero. Se remoja la harina en agua tibia,
luego de mezclarla se deja reposar hasta el dia siguiente en
gue se cocina con los otros componentes. Se deja
fermentar un poco y se toma fria.

Alfonso Cordero escribe con z: champuz y trae dos
acepciones. La primera “Especie de mazamorra dulce y
fermentada (...), y la segunda referida a la expresién “(Estar
hecho un)” cuando las cosas o ideas estan desordenadas:
Hallarse varias cosas completamente mezcladas vy
confundidas”. Y lo mismo cuando un discurso no tiene plan
concreto “(...) se habla de todo (...)” ((Ibidem).

El champus es una bebida preferida en el norte de la Sierra
del pais, ya que en nuestro medio comarcano se consume
menos y con frutas como babaco, naranjilla o chamburo.
Esta voz viene registrada en el Diccionario de la Lengua
Espafiola, como oriunda de Colombia y su composicion es
mas sencilla: “maiz cocido, azUcar o panela y jugo de lulu”,
igualmente en el “Recetario del maiz” de Rosa Vintimilla
Vinueza, en Sara Llakta, el Libro del Maiz, con el titulo de
“Champus de Tabacundo” (2009: 274).

158



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

TIKTI, s. k. Zurrapa o sedimento de la chicha que se utiliza
para la siguiente preparacion de esta bebida. En kichwa
también se dice kunchu y como quichuismo: concho y en el
norte del pais jora. Luis Cordero trae dos acepciones:
“Caldo del cocimiento de jora molida. Se la toma junto con
la harina y afrecho de esta, antes de hacer la filtracion para
la chicha” (1992: 116). A este proceso se llama tictido,
hibridismo del kichwa tikti y del morfema espafiol —ido.
(Sobre el Tikti, Ruth Moya hace un comentario, con
oportunidad de la lectura de nuestro texto, que era una
ofrenda a los dioses y huacas andinos, practica que fuera
perseguida por los extirpadores de idolatrias).

Y la segunda acepcion: “Mazamorra dulce fermentada”
(Ibidem). Alfonso Cordero Palacios en su Léxico de
Vulgarismos: “Gachas dulces que se toman frias”, y en otra
acepcion afade: “Grave amenaza que hace una persona a
otra que en la primera oportunidad le maltratara de obra
hasta dejarle sin aliento” (1985: 256). En este sentido se
oye la siguiente expresion: “No me sigas jodiendo que te
voy a sacar el tigti”, que es equivalente a “iNo me busques
mds, que te voy a sacar lam..!”.

ROSERO, bebida preparada con maiz blanco que se deja al
remojo un par de dias y luego de secarlo y quebrantarlo
fino y sacar el tamo, se extrae los shungos o corazones de
los granos de maiz, se hace hervir en agua con azucar y
especias como la canela y el ishpingo y con pedazos de
frutas como babaco, la pifia, frutilla, naranjillas y hiervas
aromaticas como cedron, hierbaluisa, congona, etc,,

159



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

cocinando a fuego lento y moviendo hasta que espese
COMO Una mazamorra.

Esta receta resumida, desde luego, difiere de la forma mas
elaborada de preparar en Gualaceo, canton de la provincia
del Azuay, en que esta bebida es parte de su patrimonio
cantonal Por ejemplo en el agua de especias se incluye los
“apis” o almidones de achira. Se acostumbra beberla fria y
en cualquier época del afio con bizcochos o quesadillas, y
no exclusivamente durante la festividad de Corpus Christi
como trae el Diccionario de la Lengua de la Real Academia.
Aligual que el champus también es preparada y consumida
mayormente en el norte del pais.

YAMOR < Yamur, s. k. Chicha espesa elaborada en la sierra
norte del pais, sobre todo en la provincia de Imbabura, con
algunas variedades de maiz.

Para concluir este capitulo, hay que destacar la relacion
social y ritual que, a través de sus multiples formas de
preparar como comida y, como bebida la chicha, el maiz
aun sigue vigente sobre todo en las comunidades indigenas
de Cafiar y sectores campesinos y populares del Azuay. En
el trabajo agricola, en la vida cotidiana, sirve para fortalecer
la reciprocidad y el sentido comunitario en las relaciones
familiares y de compadrazgo, en los diferentes momentos
del proceso del cultivo del maiz y en otras actividades
comunitarias como construir una casa comunal, reparacion
de un camino o de un puente, edificar una iglesia, etc. La
chicha, al igual que el trago, es el elemento dinamizador sin
el cual no funcionan las tareas y la vida comunitaria.

160



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

11
OTRAS COSTUMBRES, USOS Y TAREAS REFERIDOS AL MAIZ

»

Pampamesa. Archivo Cultural de los Cafiaris. Nuestro agradecimiento
a Judy Blankenship.
161



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

En el campo, en la vida cotidiana se utiliza toda la planta de
maiz: la mazorca, el tallo y las hojas, las raices. Nada esta
en vano, todo sirve: Tukuy allimi. Sus granos preparados en
diferente forma: cocinados, tostados, asados, molidos.
Como alimento del hombre: como comida y bebida. El pelo
de choclo, las raices de la planta como remedio. El tallo y
las hojas frescas como alimento de los animales y secos
como combustible. La masa de maiz para confeccionar
figurillas decorativas. Con las hojas secas se elabora las
tradicionales figuras de personajes navidefios y aparte de
su empleo doméstico o casero, en nuestros dias se utiliza
en la industria farmacéutica, etc.

CURUNDA < KURUNTA, s. k. La tusa del maiz que, una vez
desgranada la mazorca, y luego que se ha hecho secar al sol
se utiliza como combustible para cocer los alimentos o
como abono. Asi cuando ya seca como soporte de adornos
navidefos y otras figuras decorativas.

CHANKA, s. k. “Cosa medio molida o quebrantada”
(Cordero, Luis, Diccionario de Quichua-Castellano, 1992).
En el campo y en el sector popular urbano, chanca se dice
del maiz molido medio grueso en piedra de moler o en
maquina de mano y con el maiz chancado se puede
preparar sopa con carne de chancho. Molido de manera
muy basta sirve para alimentar a los perros y cerdos; y mas
menudo el molido se emplea para las aves de corral e
incluso para los cuyes.

Chanka < chamka, se deriva de chamkana, v. k. “Quebrantar

o moler groseramente alguna cosa” (Cordero, Luis, ibidem),

y de este verbo kichwa proviene el quichuafiol chancar que

viene registrado, con el mismo sentido general, en el
162



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

Diccionario de la Lengua Espafiola: “(Del quechua
ch’amqay, machacar, moler). tr. Am. Cen., NO Arg., Bol,,
Chile, Ecuad. Y Peru).)”. Empero Alfonso Cordero Palacios
registra la palabra chanca y chancar en su obra ya citada
con el significado ya expuesto aplicado al maiz y a minerales
(1985: 100), aunque en nuestro medio también utilizamos
con el significado de maltratar, pegar y machacar. Cuando
alguien fastidia a otra persona hasta la exasperacion, se
dice “No me sigas jodiendo, ve, que te voy a chancar como
a la rata”; y en el segundo caso: “Ayayauuu, carajo, ya me
chanqué mi pobre dedo”.

CHUCHUCA, s. k. El maiz amarillo suave que remojado o que
al dejarlo en agua, se vuelve arrugado al secarlo al sol,
pudiéndose luego de tostarlo y quebrantarlo grueso
preparar una sabrosa mazamorra. Luis Cordero trae una
acepcion parecida: “Maiz inmaduro que se guarda seco,
después de sancocharlo o tostarlo, para quebrantarlo
cuando llegue el casoy preparar la comida llamada también
chuchuca”. En su preparacion se dan variantes. Puede
hacerse con choclos que, luego de desaguarlos, se pone a
secarlos al sol, nuevamente se los remoja. Se hace el
refrito, se aflade agua y cuando hierba se coloca el choclo
con papas mondadas, sal, quesillo, ajoy si se dispone carne
en pedacitos. Pero triturado de modo mas basto, también
se puede cocerlo con sal para comida de los perros, igual
que la chanca.

El Diccionario de la Lengua Espafiola trae una variante:
chuchoca. f. Am. Mer. Especie de frangollo o maiz cocido y
seco que se usa como condimento. Y en la acepcion
siguiente: chuchoquear (Der. Del quechua chuchuqga, maiz

163



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

hervido y puesto a secar), aunque el significado de este
verbo utilizado en Chile no tiene que ver nada con el de
chuchuka: “Armar desorden o participar en él”. Alfonso
Cordero Palacios da dos acepciones que tampoco
corresponden a la que hemos dado: “Especie de torta de
patatas”y “(....) persona muy ajada a consecuencia de vejez
o enfermedad”, aunque refiriéndose a los argentinos,
luego de citar variantes de forma que utilizan ellos
“chichoca” y “chochoca”, el significado expuesto difiere en
la forma de preparar el maiz o en choclo molido después
de hacerlo tostarlo o de sancocharlo (ibidem, pag. 115).

MIGLLAR, hibridismo quichua - espafiol < Miklllana, v. k.
Llevar una porcion de maiz o cualquier otro cereal, ya sea
desgranado o en mazorca, en un delantal, falda, poncho,
pollera, recogido los extremos hacia adelante a la altura de
la cintura. Mikllar, compuesto del semantema kichwa miklla
y del morfema castellano —ar. De mikllana se deriva
mikllashka, y como quichuismo migllado, la porcion
recogida de cualquier grano: Wasiman sarata mikllashka
apanki: Llevards migllado el maiz a casa. En el campo una
falda llena de grano funciona aun como una medida:
Shamuk semana sara mikllayta apamunki: la préxima
semana traeras una “falda” de maiz. Incluso el migllado
permite la reciprocidad o intercambio de productos en
época de cosecha de pisos climaticos diferentes, por
ejemplo maiz de las comunidades de la zona baja de Cafar
con papa de la zona alta.

PAMPAMESA, hibridismo compuesto de dos sustantivos
yuxtapuestos de acuerdo a la estructura kichwa: el vocablo
castellano mesa como determinado y el determinante

164



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

kichwa pampa ‘suelo, llano, planicie’, por lo que el
significado del sintema es ‘mesa en el Illano’, potrero o
mesa a ras del suelo.

La pampamesa es la comida comunitaria que se
acostumbra servir sobre manteles colocados en el suelo,
dispuestos en sentido longitudinal, a cuyos lados se van
sentando los comensales. Sobre los manteles se va
derramando canastas o medianos llenas de mote pelado,
con cascara o en choclo, papas, quesillo, habas tiernas,
melloco, ocas, mashuas, chiviles, pedazos de carne de res,
changas ‘piernas’ de pollo, etc.

En esta comida participan los miembros de la comunidad o
familiares que han sido convocados para el trabajo agricola
o cualquier minga o fiesta y que contribuyen con sus
kukayuks ‘fiambres” por familia. Otras veces se invita a las
autoridades de alguna institucién parroquial, municipal o
nacional y participantes en general como retribucién de
alguna obra material o social para beneficio de la gente del
lugar, en tal caso los dirigentes aportan con carnes de
gallina y cuy, huevos duros y la bebida.

Las canastas traen las mujeres cargando sobre sus
espaldas, envueltas en dos manteles, para que la comida se
conserva caliente.

En la parroquia Zhifia del cantén Nabdn, de acuerdo a la
informacion de Brigida San Martin, articulista de la seccién
intercultural de El Mercurio, la gente de la comunidad
aporta con ollas de mote con cdscara o pelado, arroz, fréjol,
papas preparadas de diverso modo: “ahugadas”, papa
chola o papa chaucha con pepa de zambo v aji, pedazos de
pollo asado, etc. (El Mercurio, septiembre 26 de 2016). De

165



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

lo que se puede deducir que cada regién o sector posee su
propia variante de organizar y adosar su pampamesa. Pero
las mujeres son siempre sus anfitrionas.

166



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

12

ENFERMEDADES (SARA UNKUYKUNA) Y PLAGAS DEL MAIZ.
ANOMALIAS, DEFICIENCIAS Y FENOMENOS QUE AFECTAN A
LA PLANTA

ATUPA, s. k. “Mazorca inmatura o choclo que se ha dafiado
por el desarrollo de un hongo parasito” (Cordero, Luis,
1992. El hongo va pudriendo a la mazorca con un polvillo
como una harina negra que bien puede acabar con la
chacra de maiz. En los sectores rurales se utiliza atupa en
sentido figurado aplicado despectivamente a los ancianos:
viejo, decrépito, aunque cada vez con menor frecuencia.

BINAU, bifia, bifio, bifidn, biflagiii. Su pronunciacion
depende de cada lugar. Luis Cordero trae en el Diccionario
Quichua - Castellano con la grafia b. Todas las variantes
anotadas son derivaciones de winana, v. k. retofiar, crecer,
cuyos aléfonos son bifiana, -ifiana. Mas aun existe el
sustantivo wifiawi cuyos aléfonos precisamente son:
bifiawi, bifiahui: retofio. La /w/ kichwa se ha transformado
en /b/ del castellano, o puede darse el proceso inverso.

El bifiau es una larva que aparece cuando empieza a salir
el cogollo o fiawi en el mes de febrero o en marzo. Es decir
cuando empieza a formarse el choclo o enchogllar
(hibridismo compuesto del prefijo espafiol en, del
semantema quichuizado chogll- y del morfema verbal
espafol —ar de infinitivo). Como indica Manuel Pafii, “ataca
a la buchita de la planta”, o como dice Hilda Bermeo: “Este
gusano aparece cuando el choclo esta en buchita”, es decir

167



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

cuando aparece el llamado pelo del choclo. Es una plaga
que devora los brotes o cogollos y, que por ende, malogra
a la planta y, si no se controla a tiempo, a toda la
sementera.

CHUGLLUKURO < CHUKLLUKURU, s. comp. de chukllu y kuru.
Los informantes de la parroquia Santa Ana indicaban que
era la misma bifia, ya que aparece cuando esta retofiando
el choclo.

GORGOJO o polilla. El Diccionario de la Lengua Espafiola
anota el origen etimolégico de esta voz como procedente
del latin gurguliom de gurgulio/-onis y a continuacion
sefiala que se trata de un “Insecto coledptero de pequefio
tamafio cuyas larvas se alimentan de semillas (....)”. Es la
plaga que mas ha afectado al maiz al podrir los granos de
las mazorcas que se guarda en el soberado, por lo que para
salvar en parte la semilla de la graminea, en el campo se
acostumbra amarrar tres o cuatro mazorcas por las puntas
y colgarlas de alguna viga o garfio, warkuna, de preferencia
en la cocina, a fin de que el humo de la lefia ahuyente al
bicho, lo que se conoce con el nombre de wayunka. (Mas
sobre esta palabra ver en el Capitulo 7 de este trabajo). Al
guardar al maiz desgranado o en mazorca en los altillos,
Mercedes Cumbi contaba que para ahuyentar a esta plaga
serodea de ramas de altamisa (marku en kichwa) (Franseria
artemisioides), cuyas hojas son de olor penetrante.

Otras plagas del maiz son las aves, los perros, las ratas en

los meses de produccion del fruto, sea tierno o en choclo

en marzo o abril en la Sierra, o en tiempo de la cosecha

mayor. Por ejemplo en el mes de marzo asoman los

chirotes que anuncian la aparicién de los primeros granos
168



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

y los chugos (Phouctinus chriesegaster Less.) en el mes de
mayo. En las tierras abrigadas como en el valle de Yunguilla,
son las hormigas cuando estd seco el grano por lo que
comen el shungo, es decir la parte medular del maiz.

HELADA, Kasa en kichwa. Especie de escarcha que cae por
las noches o al amanecer y que cuando sale el sol quema a
las plantas. En el campo distinguen la helada blanca: yurak
kasa, que es benigna de la negra: yana kasa que es dafiina
cuando la chakra aun esta tierna: “La helada ha jodido
todita la chacra” como decia Benito Albarracin.

HUACU < Waku, adj. k. “Envoltura vacia de lo que debia
haber sido mazorca de maiz; espiga vana de este grano”
(Cordero, Luis, 1992). Entre los quichua - hablantes
también suelen oirse: wakuyashka, que se ha formado la
tusa sin grano, solo cubierta de hojas y que en kichwa se
dice: “Muyu illak kurunta”. Comparativa y figurativamente
se dice de alguien que se ha quedado sin dientes o sin
dentadura: “Estd huaco”. Sin embargo también se oye decir
en el sentido que trae el Diccionario de la Lengua Espafiola
en la acepcion 3: “Persona de labio leporino”.

KURUSHKA, p. p., o kuruyashka. Se dice del maiz, de
cualquier fruta, grano o tubérculo agusanado, es decir que
ha caido alguna plaga. En nuestro quichuafiol es comun oir
el hibridismo curushqueado, “gusaniado”; incluso referido
a los dientes o muelas cuando estan cariandose o
corroyéndose.

169



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

13

MEDICINA'Y VALOR NUTRICIONAL. JUEGOS. CARACTER
SOCIAL EN LA LABOR AGRICOLA

MEDICINA NATURAL Y VALOR NUTRICIONAL.

Garcilaso de la Vega en los Comentarios Reales de los Incas
manifiesta “Después aca los espafioles han experimentado
muchas cosas medicinales, principalmente del maiz que
llaman zara, y esto ha sido parte por el aviso que los indios
les han dado de eso poco que alcanzaron de medicamentos
y parte porgue los mismos espafioles (...) han hallado que
el maiz, ademds de ser mantenimiento de tantas
sustancias, es de mucho provecho para mal de rifiones, mal
de ijada, pasion de piedra, retencién de urina, dolor de la
vejiga y del cafio. También la aplican los indios en emplasto
para otros muchos males” (Tomo |, 1973: 125).

Medicina muy similar escribe otro Cronista, el Padre
Bernabé Cobo: “Toda suerte de chicha de maiz, (....). Se
aprovecha contra el mal y detencion de orina, contra las
piedras de los rifones y vejiga (...). También sirve de concho
o asiento de la masa que se hace la chicha, porque aplicada
sobre los pies gotoso, quita el ardor y mitiga el dolor”.

Ruth Moya refiriéndose al maiz como medicina expresa:
“Lo que es importante destacar es que el maiz
culturalmente una planta femenina y calida en general se
aplica para las enfermedades causadas por el frio y los
procesos de infusion, tostado, asado o cocinado
contribuyen a convertirlo en un alimento o en remedio aun

170



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

mas calido” (Ecuador: Cultura, Conflicto y Utopia, 1987:
25).

“El llamado pelo de choclo, es decir, los largos estigmas del
maiz, han sido utilizados por su efecto diurético. Se
administra en forma de infusion, por dos o tres veces al dia,
medio vaso por vez. En la medicina popular también se ha
utilizado el pelo de choclo en otras afecciones, como
calculos renales y la gota, asi como en infecciones vesicales
o uretrales” (Plutarco Naranjo, en SARA LLAKTA, 2009:
188).

El maiz si bien no es muy rico en grasa, como ya se indico al
hablar del porqué del nombre de “motecasado”, lo que
contribuye para bajar el colesterol malo, sin embargo, esta
graminea es rica en calcio, como manifiesta Naranjo
(Ibidem, 187), mas aun como mote pelado que es
procesado con cal y ceniza lo que aumenta el calcio. Pero,
por el mismo autor sabemos los efectos negativos para las
muelas, ya que desgasta la capa superficial, lo que
contribuye a las caries. Y “El consumo frecuente de chicha
es causa de lesiones periostiales” (Ibidem, 187).

“Los estambres o pelo de choclo (akchachukllu) alivian las
molestias de los rifiones; la tuza quemada contrarresta las
hemorragias vaginales; la chicha de maiz es buena para
arrojar los calculos renales o de la vesicula” (Hernan Loyola,
Sara Llakta, pag. 151)%.

28 En el orden de la estructura de este tipo de compuestos kichwas, no es
correcto como anota Loyola: acchachukllu que en espafiol significaria ‘choclo
del pelo’, sino el orden inverso: chuklluakcha cuya traduccion es ‘pelo del
choclo’ como habria querido decir.

171



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

El maiz seco chancado se utiliza para refrescar los ardores
de los intestinos. Y en la misma chacra hay otras plantas
medicinales que se emplean con similar finalidad y aliviar
otras dolencias, cuando nuestras madres preparan las
ancestrales aguas de frescos.

La chicha ayuda en problemas estomacales como diarrea:
kicha, en kichwa, y vomito: shunku tikrachinakuk. De ahi
que previamente se debe tomar chicha moderadamente
cuando se come mucho, ya que regula la digestion como el
orégano y controla el sistema bacteriano. Mercedes
Chuma, afamada curandera indigena de Cafar,
recomendaba que la chicha de jora también ayudaba a
disminuir la presion arterial alta e incluso la insuficiencia
cardiaca y renal.

En el campo mas que en la ciudad se come mote con
cascara porgue los mayores aconsejan que es mejor que el
mote pelado por su valor nutricional y porque contribuye a
limpiar el intestino por su fibra, aparte de su valor
energético, mas aun cuando se lo prepara con fréjol o en
lugar de pan se prefiera un buen motepillo.

De ahi que el maiz a través de los tiempos ha sido
considerado por el hombre indigena como alimento
sagrado por su valor nutritivo y saludable, siempre que las
semillas sean nativas y se cultive en tierras no envenenadas
con abonos quimicos, y el agua de riego que provenga de
fuentes sin contaminacién. Por lo demads constituye el
componente indispensable de una dieta econdmica y
equilibrada con otros productos de estas tierras como el
melloco, la quinua, el zambo, el zapallo, la oca, la papa, la
mashuwa, por citar los mas importantes.

172



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

Es mas, los nutricionistas sefialan que es rico en vitaminas
B1, B3 que ayudan a controlary regular el sistema nervioso.
De ahi que en el drea rural se acostumbra tomar una colada
de maiz ya que existe la creencia de que permite conciliar
el suefio. Sin embargo también recomiendan no consumir
junto con otros alimentos ricos en carbohidratos como
arroz, fideos, etc., ni tampoco comer en cantidades
exageradas porque puede ocasionar flatulencia y hasta
obesidad.

JUEGOS

MISHA, s. k. Durante la tarea del deshoje de las mazorcas,
se realizaba el juego de las mishas, ya que actualmente ya
no se juega o se juega ya muy poco por la escasa cantidad
cosechada vy el corto tiempo correspondiente empleado,
por lo que segun los informantes ya no justifica la finalidad
de este juego que era amenizar las largas jornadas
empleadas en las cosechas de tiempos de las haciendas.

Este juego consistia en encontrar un grano o dos granos de
color, por lo general pegados uno junto al otro, segun la
costumbre de cada lugar, ya sea rojo, morado, azul en la
mazorca blanca o perla, mientras el grupo de deshojadores
sentados iban llenando talegas y recipientes de maiz, en
medio de bromas, chistesy risas. A estos granos se los llama
mishas. Quien encontraba el mayor nimero de mishas,
seria el ganador y a quien se recompensaria o premiaria
con comida, bebida: una cola o dinero; y los perdedores
debian entregar alguna prenda y cumplir algin castigo
impuesto por el ganador si querian hacer méritos para su
devolucion.

173



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

Cada regién, comunidad o sector posee su modalidad de
juego. Por ejemplo en San Gerardo de Huahualpata de
Girdon, en que sobrevive este juego en algunas familias
deben encontrar un solo grano rojo o negro o una fila de
cinco o seis de granos unidos en el momento que se
deshoja y quienes pierdan, es decir quienes tengan menos
mazorcas con mishas deberan entregar como prenda una
sardina, una cola o cualquier otro alimento, sin embargo al
final del juego todos los jugadores participan
comunitariamente de esta comida y bebida.

Para la gente de Quilloac, del cantén Cafiar, encontrar
maices con mishas es que se augura buena vida, es decir
que es signo de buena suerte, kushi en kichwa: Misha
sarata tarishpaka alli kawsayta willakun.

Misha proviene del verbo mishana: competir, de ahi que el
juego de las mishas es una competencia, en que se apuesta
a quién recolecta mas mazorcas con las caracteristicas ya
anotadas. El Diccionario de la Lengua Espafiola de la Real
Academia no trae este término.

174



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

CARACTER SOCIAL EN LA LABOR AGRICOLA DEL MAIZ

KAMARI, s. k. Presente, regalo que las familias acostumbran
llevar al duefio de la casa en las festividades de ciclo vital
como bautismo, matrimonio, en los velorios, a fin de
comprometer a familiares o allegados ser padrino o
simplemente como ayuda o contribucion, asi como
también en las fiestas mayores para que se acepte algun
cargo. Entre los alimentos que se lleva con el cuy, el pollo,
las papas, es el mote. En las comunidades se acostumbra
utilizar el término castellano “agrado”o su diminutivo
“agradito” de entrafiable calidez, en lugar de obsequio, o
el mismo diminutivo kichwa kamariku.

RANTINPAK, locucién adverbial kichwa de finalidad, que
procede de rantina: cambiar, intercambiar. / MAKIRANTI,
compuesto kichwa de ranti: cambio, intercambio y maki:
mano, lo que en una sola palabra se denomina presta-
manos. En los diferentes momentos del cultivo del maiz se
sigue practicando formas ancestrales como la solidaridad y
reciprocidad entre las familias en la organizacién del
trabajo agricola.

Rantinpak, rantinkapak o makiranti, tienen que ver con un
sistema de ayuda mutua en el trabajo agricola, en cuanto
al nimero de gentes que colaboraran con herramientas,
comida y bebida y el tiempo en que se ocupa en el trabajo,
lo que en algunas comunidades era muy estricto: la
reciprocidad debia ser simétrica, es decir en igualdad de
condiciones y alternativa entre las familias y vecinos, ranti
ranti en kichwa, en los momentos mas importantes del
cultivo del maiz; por lo que “nadie come de balde”, nadie es
un mugudor, hibridismo quichua de mugu y del castellano:
175



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

dor, derivado de muguna utilizado en Chimborazo y Cafar
para referirse a comer y beber de balde en fiestas vy
actividades comunitarias. Si se ayuda en la siembra o
desyerba a cambio se recibe lefia o yerba y en la cosecha
se hace merecedor a una porcion de maiz, es decir de
bienes y servicios.

MINGA < Minka, s. k. Trabajo agricola comunal como
siembra de maiz, papas; o trabajo comunitario e
intercomunitario en general, por ejemplo la apertura de un
camino, el tradicional chaquifian, la construccién de una
escuela o de un canal de agua, en que el beneficio es para
toda una comunidad, porlo que colaboran familias, vecinos
y demads miembros comunales, varones y mujeres, sin
retribucion monetaria. Es decir que es un mecanismo
ancestral de ayuda mutua que se sustenta en la solidaridad
y reciprocidad andinas, en que se comparte comida,
bebida, herramientas y tiempo, los saberes ancestrales, y
el trabajo se convierte en una fiesta de integracién y de
alegria.

De este modo la minka, histéricamente, se ha constituido
en un instrumento milenario de sobrevivencia y de
desarrollo de los pueblos indigenas. Un espacio de
transmision de una de las ormas organizativas mas
importantes de trabajo. Sin embargo a este sistema de
asociacion comunitaria lamentablemente lo han convertido en
instrumento de explotacién los colonizadores, hacendados,
gobiernos seccionales e incluso ciertos curas que, a través
de ella, han denigrado la misiéon de la Iglesia catélica.

176



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

Capitulo 14

EL MAIZ EN LA LITERATURA (Poemas, narrativa,
adivinanzas, tonadas, dichos, expresiones, tratamientos).
Topdnimos

El maiz es la planta emblematica de nuestra cultura y de
nuestra vida diaria, desde nuestras culturas prehispanicas,
con representaciones de mazorca en piedra como en la
Cultura Valdivia, Jame Coaque. Y ya en nuestra época se ha
constituido en el motivo e inspiracion para el arte en
general y de la literatura regional y nacional. Por ejemplo
en pintura y escultura debemos destacar los nombres de
los mas conspicuos que inmortalizaran al maiz en dleos
como Oswaldo Guayasamin, Eduardo Kingman, Victor
Mideros, o el monumento al maiz en Sangolquii, Pichincha,
de Endara. El costumbrista Emilio Lozano entre los
comarcanos con “Cosechando maiz”, “La cosecha”, “La
fiesta de la botija”. En la entrada al cantén Santa Isabel,
provincia del Azuay, en el lugar denominado El Ramal
podemos observar el conjunto escultérico dedicado al
sembrador con la yunta y el arado. Igualmente en una de
las calles de ingreso a la ciudad de Cafiar se puede observar
la escultura de un campesino llevando al hombro un arado.

Si recorremos otros pueblos se puede observar
monumentos esculpidos por artistas locales dedicados a la
chacra o al labriego que prepara la siembra con el arado.

Y por supuesto en la literatura, el maiz esta presente desde

el relato mitico del diluvio en tierras de la etnia cafiari, en

qgue dos guacamayas luego que dos hermanos se salvaran
177



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

en el cerro Amuga, los alimentaron con comida y con chicha
preparadas a base de la graminea.

En las leyendas sobre la mama waka o el urku yaya y el mito
de la rigueza en Azuay y Cafar, se los representa como los
guardianes de los cerros o lagunas, que sorprenden a
jévenes pastores que llegan hasta estos lugares sagrados.
Los tienen sometidos durante uno o dos dias con sus
noches en sus cuevas haciéndoles desgranar mazorcas y
cuando han terminado la tarea, luego de pernoctar con
ellos, al dia siguiente los devuelven a la luz del dia de
regreso a sus casas, no sin antes premiarles con mazorcas
de oro. En Cafiar es conocida la leyenda del cerro Charodn,
narrado por Bolivar Zaruma, en que se cuenta que Charén
urcuyaya ‘padre o tayta del cerro’ roba o intercambiaba
nifios con sus padres por mazorcas de oro: dos si es varon
y unasila criatura es nifia. (Los Pueblos Indios en sus Mitos,
1993: 133 - 136).

En la poesia comarcana destacan Remigio Crespo Toral,
Mary Corylé con “Canto al maiz”, Manuel Moreno Mora,
Eugenio Moreno Heredia, César Davila, Efrain Jara Idrovo,
Jorge Davila, Rubén Astudillo, etc.

Nos referiremos a César Davila Andrade en tres de sus
grandes poemas como “Boletin y Elegia de las Mitas” en
que se refiere al maiz compafiero inseparable de la historia
de dolor y explotacion del indio ecuatoriano:

“Y después: Sebastian, Manuel, Roque, Salva/ Miguel,
Antonio. Mitayos a tierra, lefia, carbdn, / pajas, peces,
maiz, mujeres, hijas. Todos servicio”. Luego “En obraje de
telas, sargas, capisayos, ponchos / yo, el desnudo, hundido
en calabozos, trabajé / en cuarenta dias, / con apenas

178



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

pufiado de maiz para el pulso / que era mas delgado que el
hilo que tejia”.

En “El Habitante”: “Cierta vez / el maiz habia sido suyo. /
Pero le desnudaron en la pieza / y le vistieron con
profundos latigos”. Y en “Catedral Salvaje” en que lo eleva
a condicion de tétem: “Y tu, maizal de altura, en verde
arcangeleria / cabeceas bajo un falo transmutado en
plumaje! / Dulce entre todas las gramineas, / mujer y
muchacho a un mismo tiempo en la infinita vivienda / de
los idolos vestidos por la aptitud eternal”.

De Efrain Jara Idrovo, en el Poema del regreso: “Retorno a
lo que siempre ha sido mio: / el sonido de encajes del
maiz”.Y en “El mundo de las evidencias”: “Amo la poderosa
cadera de la tierra/ y el susurrante vello de maiz de su
pubis”. En“In memoriam”, en Sabados de gloria: “(...) el
sonido de los tafetanes de las grandes aves de maiz (...),

“(...) los suculentos collares de dmbar de los choclos (...)".

De Remigio Crespo Toral, citaremos dos hermosos textos.
El primero que hace una descripcion magistral en prosa
poética del proceso de crecimiento de la planta de maiz. Y
el segundo en que se va narrando el ritual del deshoje.

Veamos un fragmento del primer texto:

“Brota del surco, a modo de insecto con dos tenues alas. A
poco se encumbra sobre el suelo, desplegando otros
verdes remos, que luego se pincelan con oscuras estrias. El
tallo toma consistencia, formando con la cafia que se apoya
en dentadas raices, cuyas hileras ascienden. Y sube, erecto
y gentil, lujuriosamente ataviado el follaje en cintas
alternas de hojas. Y llega la edad suma de su belleza. Del
cogollo brota blanca y pigmentada, a trechos la flor, una

179



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

rara y exotica por la coloracion dispuesta en racimos como
ramillete de arte inimitable. Se encumbra la flor
garbosamente a tiempo que, a los costados de tallo
aparecen una, dos, tres espigas.....de nacar y carey. Las
espigas se esponjan, crecen hermosas con matices
cardenos y blanquecinos. ...Se hincha aquel estuche
precioso y se cuaja adentro el misterio de la
fecundacion....”

Y el segundo texto: un poema que lo presentaremos en los
dos momentos de la cosecha. El uno propiamente del
deshoje y el otro que surge a continuacion de esta faena: el
juego de las mishas.

“Ya para la deshoja,

junto a la parva, alegre y satisfecha
la muchedumbre a la labor se arroja:
es la labor final de la cosecha.

Entre las secas haces derramadas
deshecha la envoltura,
asoman las mazorcas argentadas

con sus perlas de nitida blancura.

Palpitan a un compas los corazones,
fruto dieron la siembra y la desyerba;
se hacinan los montones

sobre la blanca alfombra de |a hierba.

180



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

Y emprendemos alegres la deshoja:
y es de ver a la nifia idolatrada,
fresca la cara, cual manzana roja,

en el afan de todos empefiada.

Y clama joh inocentes alegrias!

-Si un negro grano en las mazorcas se halla

seras tu vencedor; vy si en las mias,

venceré yo en singular batalla.-“...........

(Leyendas de Hernan, Clasicos Ariel 24, pags. 95y 96).

Dentro de la narrativa nacional debemos destacar a Jorge
Icaza. Huasipungo es la novela indigenista ecuatoriana de
mayor significacion, que denuncia la explotacion del indio
de que fuera objeto por sus ancestrales amos: el
hacendado, la autoridad representada por el teniente
politico y el cura; y que al final augura un futuro de
liberacion a través de la resistencia y de la inmolacion del
protagonista de la obra, Andrés Chiliquinga.

Pero en Huasipungo también se explicita la interrelacion
que ya se expusiera en la Introduccion de nuestro libro: del
hombre con la tierra y la chacra de maiz, a las que el
indigena se aferra hasta la muerte como asi lo expresa el
latifundista en la novela:

“Los indios se aferran con amor ciego y morboso a ese
pedazo de tierra que se les presta por el trabajo que dan a
la hacienda (...) Alli levantan la choza, hacen sus pequefios
cultivos, crian a sus animales” (1953: 11).

181



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

Y en las uUltimas paginas de la narracion vuelve a repetirse
esta misma idea, primero como reflexién que se hacen los
indios al presentir que las fuerzas del orden vienen a
arrebatarles lo mdas querido y lo Unico que tienen: sus
pequefios huasipungos, lo que significa su pedazo de tierra
en donde ha levantado su vivienda y ha plantado su chacra,
es decir todo y nada mas que aquello que les permite
sobrevivir. Y luego, el enfrentamiento, la lucha desigual en
gue ya no importa perder la vida, porque con su sacrificio
se ha sembrado para siempre en sus descendientes el grito
de libertad: “Nucanchic huasipungoooo, caraju!”

Es mas, a lo largo de la obra, el maiz esta presente como un
leitmotiv. Asi cuando un afio el patrén hace sembrar
“mucho mas que de costumbre y la tierra fue generosa”,
por lo que” a la vista de las sementeras maduras, los
peones murmuraron”:

“Ahura si pues. Guafiucta cosechara el patroncitu. —
Guafucta. — Ha de dar buenos socorritus para el pobre
natural.—Sin tener nada, pes con la creciente. —Sin maicitu.
— Sin papitas. — Sin nada, pes” (pag. 118). (“Guafucta”:
bastante).

Huasipungo, quichuismo compuesto de pungo < punku
‘puerta y de huasi < wasi ‘casa’, literalmente ‘puerta de la
casa’. Porlo que este término hace referencia al préstamo
de una exigua extension de terreno que el hacendado hacia
al indio por los servicios prestados en la hacienda como una
muestra de “retribucién”. Ello desde la colonia hasta la
época de la Reforma Agraria. En general el maiz esta muy
presente en la narrativa indigenista.

182



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

Actualmente en la hermosa novela “Suefio y Lluvia” de
Jorge Davila Vazquez, si nos referimos al contexto de
nuestra narrativa comarcana, en que se entretejen
elementos de nuestra identidad étnica mestiza y del
entorno ecoldgico.

En la narrativa infantil nacional: “De grano en grano” de
Lizet Lantigua Gonzdlez, se resalta la interrelacién del
hombre andino con su chacra: para Sara, protagonista nifia
campesina, la chacra era su vida y, al mismo tiempo se
sentia parte de ella; por lo que al emigrar la familia a
Espafia, la nifia llevd un grano de choclo para sembrarlo en
el patio de la casa en que vivirian y, de este modo,
reproducir todo lo maravilloso que la chacra significaba
para ella. Y en la misma colecciéon de la autora citada,
Leonor Bravo con “Amanecid temprano ese dia” en que se
resalta al maiz en el mito, la historia, en la vida cotidiana de
la familia campesina. La Princesa con ojos de maiz, de Juana
Neira; Sumak Sara y el Dios Inti de Edgar Allan Garcia, etc.

Tonadas:

Mientras sobreviva la cultura del maiz en estas tierras
andinas, seguird danzando la vida. Y asi han venido
escribiendo, cantando, bailando y haciendo bailar los
trovadores populares del pais entero. Coplas y muchas
tonadas se han compuesto en honor a la chicha y a sus
bebedores, o al motivo de su chumera para poder seguir
toreando a la vida con sus alegrias, pero también con sus
decepciones:

iQuien no habra oido aquel sanjuanito “Huallca de
corales”, en que el pretendiente ofrece a la pretendida el

183



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

oro y el moro, con tal que se case con él, mientras vende
chicha:

“Ay fiuca en la plaza
mi chicha vendiendo
longa ca queriendo
conmigo casar”.

Y aquel otro sanjuanito en que la chicha es la panacea de
las desdichas:

”Pasame un pilche de chicha
de esa que es bien chumadora,
quiero olvidar mi desdicha

con chicha de pura jora”.

iQué estrofas mas sabrosas!, no sélo porgue uno de sus
elementos es la chicha, sino también porque el otro
elemento tan mishki (dulce) como la chicha es el lenguaje
espafiol popular combinado con el colorido y la calidez de
los quichuismos.

Y qué decir de esa picaresca copla que trae Dario Guevara
en el “Castellano y el Quichua en el Ecuador” (1972: 272).
Una buena chuma se cura con chicha y algo mas:

Para un chuchaqui componer
cuatro cosas debes saber:
chicha, aji, buena fritada

y una buena china acostada”,

iY quién no habrd entonado la afamada estrofa del
Carnaval de Guarandal:

184



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

“Chicha quiero, chicha quiero,

trago no;

guambras quiero, guambras quiero

viejas no”.

Dentro de nuestro contexto comarcano como no recordar
los versos de Remigio Crespo Toral y la musica del autor de

la “Chola cuencana” Rafael Carpio Abad, en que se exalta
los atributos de nuestra tierra, uno de ellos el maiz.

“Tierra de los bellos rios,
madre tierra en que naci,
recubierta de frutales,
tierra santa del maiz”.

Y aquel sanjuanito patrio, en que se manifiesta la intima
relacién del indio los motivos de sus alegrias en medio de
su pobreza:

“Los arados, los sembrios,
las cosechas y su amor

dan al indio en este mundo
alegria en su dolor”

Y aquella tonada de resonancia nacional que es cantada por
nuestros trovadores afamados como los Benitez y Valencia,
los Miflo Naranjo, entre otros como, en que se da a conocer
las cotidianas tareas del labriego en que, a veces, hasta la
naturaleza y San Pedro se ponen en contra:

“Yo saqué mi maiz al sol
creyendo que no lloviera
y me cogi6 el aguacero

con todito el maiz afuera.
185



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

En la comunidad de General Morales (Socarte) de la
provincia de Cafar se sigue cantanto en kichwa la alegre
tonada “Socartefiita” en cuyas estrofas se asocia el tema
del proceso de enamoramiento, declaraciéon de amor,
cortejo, hasta el dia del matrimonio, con el ciclo del cultivo
del maiz, es decir desde lel tiempo de la siembra hasta la
época de la cosecha en que se concreta la celebracién del
casamiento de la pareja. Transcribiré las estrofas
correspondientes:

“Sara tarpuypi, ari, En época de siembra
ricurcani, ari, yo te miré,
Chaymanta pacha, ari, por eso desde ese
tiempo

yuyaypi kanki, ari. en mi mente estas.
Nutu rumita, ari, Una piedrecilla
shitakurkani, ari, yo te lancé,

asik, asiklla, ari, sonriente sonriente
sakiwashkanki, ari. me dejaste, si.

Sara hallmaypi, ari En desyerba de maiz
rimarkani, ari, me declaré,
chaskikuni, ari, doy por recibido
niwarkankimi, ari. me djiste, si.

Puncha punchanta, ari, Nos encontramos
entonces

186



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

tupanakunchik, ari, asi dia tras dia,

ura pampapi, ari, abajo, en el potrero
hawa urkupi, ari. arriba, en el cerro, si.
Imashina, ari, Asi es como, si

sara wiru, ari, como cafia de maiz,
chakra ukupi, ari, muy dentro de la chacra
wiflamukun, ari. estas creciendo en mi.
Sara pallaypi, ari, En tiempo de cosecha
casarasha, ari, casaremos, si,
sumakllatakmi, ari, qué bello, qué lindo
nirkankitakmi, ari. me dijiste, si.
Chashnallatami, ari Asi de este modo
casaraypika, ari, cuando nos casemos
kuyaylla upiaylla, ari, bebe amor, bebe,
upyashunllami, ari”. bebamos nomas.

(Texto proporcionado por Antonio Loja Cahuana vy
traducciéon mia).

Expresiones:

“Calma chicha”, para significar la tranquilidad suma cuando
el mar estd en sosiego, pero que no tiene que ver con
chicha como la bebida amerindia. Corominas al referirse a
la expresion calma chicha anota: “CHICHA I, adj,

187



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

‘calma....en el mar, falta completa de viento’, origen
incierto, quiza del fr. chiche ‘avaro’, porgue entonces falta
el viento del todo” (Vol. Il. CH —K, 1974: 45).
Contrariamente al sentido de tranquilidad se emplea la
mencionada expresion para describir el insoportable
estado de animo de alguien, transcribimos la siguiente cita:
“No dirdas mas bien nada, estd con todita la chicha”.

“Comida sin mote no es comida”, expresiones como ésta
revalorizan la importancia que tiene el maiz dentro de la
alimentacion en nuestro espacio comarcano, de tal modo
que sin mote en la comida del medio dia y de la tarde o
noche, el estdbmago como que no queda completamente
satisfecho por la cantidad y sobre todo por el sabor especial
que adquieren los alimentos cuando se los degusta juntos.

En la parroquia de Cojitambo, refiriéndose al matrimonio
mote y fréjol como alimentos basicos en la dieta diaria, se
dice que “son como padre y madre en los hogares lugarefios
y, por lo mismo, los productos mds cultivados”. (Ledn Rivas,
Efrain, en Cojitambo Mas alld del Mito y la Leyenda, 1997:
118).

“Es mds cuencano que el mote”, expresidon muy tipica para
expresar la identificacion del cuencano con su patria chica
y el alimento que mas consume, de tal manera que no se
puede hablar del cuencano sin hablar del mote y viceversa,
lo que significa que se es muy enraizado en la llakta, la
patria chica o lugar natal, con wuna idiosincrasia
inconfundible hasta en el modo de hablar, muy querenddn
de la propia tierra y, consecuentemente, que contribuye
por su buena imagen y desarrollo.

188



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

Es mas, esta expresion también se aplica a gente no nacida
en Cuenca, pero que por situaciones de la vida se afinco
definitivamente en ella, de modo que no sélo la llega
querer y sentir satisfaccién de vivir en ella, sino que
adquiere un sentido de pertenencia, de identidad y se
vincula a su vida con su trabajo, sus valores y servicio a
favor del engrandecimiento y progreso de la ciudad. Nos
referimos a ciudadanos que han venido de las provincias
vecinas de Cafar, de Loja o de Riobamba, etc.; de paises
como Chille, Colombia, Venezuela, e incluso de Europa vy
Estados Unidos.

“No has comido mote”, cuando alguien tiene que hacer
esfuerzo en el trabajo como alzar algun objeto pesadoy no
tiene la fuerza suficiente para ello; o cuando una tarea
requiere bastante tiempo y no se avanza, se le encara con
esta frase o aquella otra parecida: “Comerds mote” para
hacer notar que el mote da fuerza y energia. Incluso en los
campeonatos de futbol o de basquet intercolegial, se oye a
las barras del equipo ganador gritar: jOte ote ote, a ese
equipo le falta mote!, para desalentar mas aun al equipo
perdedor.

A la hora del almuerzo o de cualquier otra comida en los
hogares campesinos, el duefio o ama de casa, con la
sinceridad y generosidad que les caracteriza, acostumbran
decir a los familiares e invitados a la fiesta: “Pasen a la mesa
a servirse un motecito”, o luego de la comida “Perdonardn
nomds, siquiera un motecito”.

Y otra del mismo estilo: “No te vayas todavia, anda
comiendo motecito”. Esta frase que, aparentemente,
conlleva una simple invitacion a comer en casa de un

189



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

familiar o amigo, es la viva expresion de la idiosincrasia del
campesino azuayo o cafiari o del hombre del pueblo que
manifiesta su identidad y modo de ser acogedor, afectuoso
y sobre todo sincero que ofrece lo que no tiene: un plato
humeante de mote caliente: “Con mote calientito se alegra
el shunguito”.

Mencionando al mote, cuando no hay el pan de la tienda
en los hogares de modestos recursos de los pueblos, se
escucha a veces de las madres de familia ya mayorcitas esta
frase: “Disculparad sefiorcito que vaya a servir cafecito con
pancito del pobre, con pancito del gallo con quesillito”.

“Dar calcha al burro”: Expresion muy popular, para
referirse a quien no ha sabido aprovechar la educaciéon y
formacién que sus padres le han brindado. No olvidemos
qgue “calcha” es el forraje para el ganado vacuno.

Asi como en lengua kichwa el Padre Julio Paris trae en el
Vocabulario de la “Gramdtica de la Lengua Quichua” (1993:
169), la siguiente frase: “Chaupi filampi sara muru shina,
shitashcami kani” para destacar el grado de abandono y
postergacion en que quedd el indio luego de la invasién
espafiola a tierras americanas, y cuya traduccion no
requiere comentarios: Soy como un grano de maiz
abandonado en mitad del camino.

Existe una expresion sentenciosa para resaltar el sentido de
integracion y unidad de los pueblos y comunidades
campesinas, atribuida a Transito Amaguafia29: Tantanachiy
shuk kaspa shina kan, muruta rikpika, wachuta rin; wachuta
rikpika, tukuy kaspata tukuchin. La unidad es como una
mazorca: si se saca un grano, se va la fila; si se va la fila se
va toda la mazorca.

190



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

Tratamientos:

Sarango, es propiamente un apellido compuesto de las
voces kichwas sara, maiz y angu > anku ‘vena, arteria,
bejuco, raiz’. Por lo que traducido el sintema seria raiz del
maiz.

Saramullo, compuesto de sara, s. k. ‘maiz’ y mullo
quichuismo que procede de mully, s. k., ‘chaquira’, ‘cuenta
de collar’. Connotativamente saramullo es un tratamiento
con el que se designa a los nifios traviesos o personas
inquietas, juguetonas.

Sarapanga, de sara y panga < panka, s. k. ‘hoja’. Como
compuesto, Sarapanka es la hoja que cubre al choclo. Esta
voz encontramos en una tonada tipica muy popular o
sanjuanito que se dedica irénicamente a las muchachas
hermosas, presumidas y calculadoras que, de tanto escoger
pareja “se quedan en la percha”:

“Ay amor, me dices que te vas, me dices que te vas, andate
pues, anda nomas,

Sarapangas como vos a montones he de hallar” (el
subrayado es nuestro).

“Amores hallaras pero como el mio jamas, jamas”.

No se ha tildado en la silaba esdrujula de “andate” porque
es transcripcion literal que resalta la entonacion grave o
aguda que acostumbra dar la gente de los sectores
populares del norte del pais a las palabras: “andd andd

n

nomds”, “oyé veni acd”.

191



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

Topdnimos:
Mamasara, nombre de una pequefia eminencia del caserio

Charqui, a 20 minutos del cantén Nabon de la provincia del
Azuay.

Saraguro, compuesto kichwa de guru, aléfono de kuru,
gusano y sara, maiz. Con este nombre se designa al canton
de la provincia surefia de Loja.

Saraloma, poblado de Shaglli del cantén Santa Isabel. Segun
sus moradores el nombre tiene que ver por ser un lugar en
donde se cultivaba y aun se sigue cultivando el maiz.

Sarayunga, compuesto kichwa de sara y yunka, s. k. Lugar
de clima abrigado., de modo que el semantema significa:
‘el caliente del maiz’, por lo que se sabe que el maiz
preferentemente ha sido cultivado en “los calientes” o
valles abrigados. Sarayunga es un poblado ubicado en la
zona baja de Pucard y Santa Isabel, cantones de la provincia
del Azuay, y el cantén Pasaje de la provincia de El Oro,
viniendo por la via carrozable Girén-Pasaje.

Zaruma, compuesto kichwa de sara ‘maiz’ y uma, s. k.,
‘cabeza’. Algunos autores escriben sara con z, desde el Inca
Garcilaso, de ahi Zaruma. Es posible que el origen de la
escritura con z, se deba a la diferencia de pronunciacion de
las sibilantes al inicio o al interior de palabras: la una forma
es sorda: s, y la otra es sonora: z; por ello Humberto
Toscano afirma: “En quichua ecuatoriano existen muchas
palabras con s sonora, transcritas ordinariamente con z” (El
Espafiol en el Ecuador, 1953: 78) y Ruth Moya en la lectura
que hiciera de este trabajo observa: “Sobre la /z/ creo que
en la lengua cafiari habia dos fonemas /s/ v /z/, lo que se
conserva en el kichwa local, asi como en el castellano entre

192



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

vocales. Y en el kichwa del Cafar existe tanto la lateral
palatal sonora /ll/ como la fricativa palatal sonora /z/”, con
el signo v sobre la z.

Ahora bien, Zaruma, es decir todo el compuesto
literalmente  significa: cabeza del maiz. Aunque uma
también significa cumbre, capital, copa, por lo que el
significado del topdnimo pueda interpretarse como cerro o
colina del maiz. Y de hecho la pequefia y paradisiaca ciudad
esta edificada sobre una pequefia eminencia, hoy
amenazados sus cimientos por el extractivismo voraz de la
mineria.

Zhima. El debate sobre la procedencia de la denominacién
de Jima con que se conoce a la parroquia del cantdn Sigsig,
sureste de la provincia del Azuay, gente del lugar indica que
el nombre se debe al primer colonizador que vendria de
Espafia, mientras que historiadores, también lugarefios,
sefialan que inicialmente tendria el nombre cafiari de
Zhima: la variedad de maiz mencionada anteriormente.

Cualquier planteamiento tiene que fundamentarse en
estudios comparativos de documentos histéricos
complementados por datos de caracter linguistico de la
zona: toponimias, antroponimias que si los hay. El fonema
consonantico prekichwa fricativo palatal sonoro /z/ (con
virguililla)  puede pronunciarse como [zh, x, sh]; sin
embargo en el castellano de los siglos XV y XVII la x también
evoluciond a j, y en el mismo kichwa /sh/ derivaa [x, j]. Por
lo que en cualquiera de los casos Zhima, por evolucion
fonética puede dar Xima y luego Jima.

193



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

Transcribimos a continuacion la recreacion literaria de
Eduardo Galeano sobre el mito de la creacidn, titulado: El
Maiz.

“Los dioses hicieron de barro a los primeros maya —
quichés. Poco duraron. Eran blandos, sin fuerza; se
desmoronaron antes de caminar. Luego probaron con la
madera. Los mufiecos de palo hablaron y anduvieron, pero
eran secos; no tenian sangre ni sustancia, memoria, ni
rumbo, no sabian hablar con los demas, o no encontraron
nada que decirles.

Entonces los dioses hicieron de maiz a las madres y a los
padres. Con maiz amarillo y blanco amasaron su carne.

Las mujeres y los hombres de maiz veian tanto como los
dioses. Su mirada se extendié sobre el mundo entero.

Los dioses echaron un vaho y les dejaron los ojos nublados
para siempre, porgue no querian que las personas vieran
mas alld del horizonte” (Memoria del Fuego | Los
Nacimientos, pag. 34).

Y para concluir esta seccion linglistica - literaria, puede que
aparezca como hiperbdlico, pleonasmo o cualquier otra
figura similar lo que a continuacién voy a decir: los azuayos
como descendientes de la etnia cafiari somos hijos del
maiz. La historia y existencia de nuestros antepasados ha
girado en torno al maiz y, aun en nuestros dias, sigue
modelando nuestra vida. Hasta nuestro modo de hablar
cantado parece que tendria que ver con esta planta
herdldica, enraizada en nuestro ser y que forma parte
esencial de nuestra cultura, del paisaje, idionsincracia e
identidad azuayo — cafiaris.

194



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

15
PRODUCCION DEL LA GRAMINEA Y COMERCIALIZACION

195



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

En el Boletin N° 232 del instituto Nacional de
Investigaciones Agropecuarias INIAP-153, de Agosto de
1992, Quito — Ecuador, leemos: En las provincias de Azuay
y Cafiar el maiz constituye un alimento basico en la dieta
diaria de la poblacion, en estas provincias se siembran
46.390 has, con rendimientos de 0.6 tm/ha (INEC 1990)” y
como causa de la baja productividad sefiala los suelos
pobres, semilla de baja calidad, poco uso de fertilizantes.
Como afirma taita Manuel Maria Sangurima morador de
Nabon: “En este tiempo ya no es tan bueno el granito de
maiz, se cosecha poco porque las tierras van quedando
pobres y a pesar de ello todavia se puede vivir, sembrando
zapallitos, habas, criando avecitas, cuidando animalitos

(..)”

Y mas abajo en el mismo Boletin: “En las provincias de
Azuay y Cafiar los agricultores prefieren los maices blancos
y en especial el “Zhima” (blanco semi-cristalino)
perteneciente a la raza “Cuzco Ecuatoriano”, y luego se
refiere a las caracteristicas de esta variedad mejorada,
zonas de adaptacion y recomendaciones para el cultivo de
esta variedad de maiz numero 1-153.

En 1995, el economista Paciente Vazquez, investigador del
Instituto de Investigaciones Sociales de la Universidad de
Cuenca, en Campesinos del Azuay Economia, Sociedad y
Cultura, estudia algunos aspectos de la provincia del Azuay
en relacién a produccién, superficie o espacios cultivables,
recursos, tecnologias, sobre lo cual he extraido las lineas
mas interesantes:

“La mayory la mejor parte de las tierras se dedica a pastos
(....) evidenciando el privilegio de la ganaderia sobre los

196



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

n

cultivos”. “La produccion agropecuaria del Azuay se orienta
al mercado interno”, a excepcién de las plantaciones de
flores, que es insignificante. “La superficie sembrada
principalmente es de maiz (....). “El cultivo de maiz se
adapta a suelos pobres con mayor facilidad que otros
cultivos. Su sistema radicular corto, no exige suelos
profundos”. “(....) es un cultivo de campesinos y en el que
se utilizan con mayor frecuencia tecnologias
tradicionales”. ”En Azuay predomina el minifundio. Aunque
no existe una informacion reciente, se observa una
tendencia a un mayor fraccionamiento por la presién
demografica y las herencias” (1995: 23 a 27).

En lo que se refiere a estudio de casos, por ejemplo en la
parroquia de Jima, que es una zona agricola-comunal, se
cultiva el maiz y la papa en pequefias y medianas
propiedades, “(....) de suelos poco fértiles y clima frio (...)".
El maiz se cultiva asociado con el fréjol. Es una produccién
de autoconsumo. En Gualaceo, que corresponde a una
zona agricola-artesanal, “(....) el principal cultivo es maiz-
fréjol (...)”, que se siembra en franjas separadas por cashiles
(surcos) de cebada, avena, arveja o quinua. “Entre la
plantas de maiz se siembran cucurbitdceas (zambos),
melloco y ocas (...)”, con lo que se logra diversidad en los
cultivos; tecnologia tradicional: arado de yunta y lampas
para la desyerba; no se cambia el maiz zhima, el amarillo
suave y el fréjol con las variedades nuevas. El maiz es un
producto de autoconsumo, en el que se utiliza abonos
naturales; no hay control de plagas, por lo que la cosecha
dependera de la bondad de la naturaleza. (Ilbidem, 1995:
29, 76y ss).

197



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

El maiz, histéricamente, desde la época colonial ha sido un
producto de subsistencia. En tiempo de las haciendas es
cuando la graminea abastecia los mercados de Cuenca,
sobre todo en el siglo XVIII, no sélo por parte de los
terratenientes sino de los mismos campesinos a través de
sus modestos excedentes.

El maiz, en la actualidad y a nivel mundial, constituye el
producto mas cultivado luego del trigo y el arroz. “Estados
Unidos se impone como el principal productor de maiz,
generando mas de 240 millones de toneladas al afio (....... ).
En segundo lugar encontramos a China con mas de 110
millones de toneladas, seguido de Brasil con mas 45
millones y posteriormente Méjico con 19 millones”. (El
Mercurio, 26 de marzo de 2017).

Los productos comerciales que en la actualidad se elaboran
0 procesan sea como ingredientes, subproductos vy
componentes del maiz son de caracter alimenticio,
industrial, medicinal, ornamental o decorativo, etc.

Entre los alimenticios, a mas de los ya vistos tenemos
maicenas, harinas, almidones, edulcorantes, aceites,
mostazas, mayonesas, salsas, yogures, féculas, pitzas, los
llamados “tostitos” para los nifios, purés para el
crecimiento, etc.

Entre los industriales: envases, papel con almiddn, cremas,
alcohol, pastas de dientes, cosméticos, pafiales
desechables, textiles, detergentes, pegamentos vy
adhesivos, pinturas, insecticidas, incluso combustible para
carros. Con el almidon de maiz incluso se procesa las
peliculas de las fotografias.

198



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

Farmacopea y medicina en general. Del maiz se extrae
potasio, hierro y otros minerales, antioxidantes. Se procesa
ingredientes para farmacos cardiovasculares, para prevenir
el cancer de pulmon, de mama, de prostata, etc. Se elabora
la capa fina de algunas pastillas, antibidticos, analgésicos,
etc. Estos son unos pocos ejemplos de los cuatro mil
productos del maiz que se hace referencia en internet
(siaprendes. siap.gob.mx /contenidos/2/03/maiz/ contexto
s.html).

Sin embargo, a nivel regional, la produccion anual va
reduciéndose. De ello dan cuenta el Ministerio de
Agriculturay Ganaderia, Acuaculturay Pesca, en que a nivel
local se comercializa mas las papas y las hortalizas, y la
Empresa Agroazuay del Gobierno Provincial a través de su
gerente quien, a diferencia de Jhon Atiencia, director del
MAGAP, sefiala que “Azuay es plenamente agroecoldgica.
Los principales cultivos son: maiz, papas y habas (...)".
(Diario EI Mercurio, 3 de octubre de 1918). Y los mismos
labriegos del Cafiar también asi lo expresan: “Kunan
punchapika sara ashallatami tarpunchik kay pukushka
mikunkapakllami paktan”, lo que traducido significa: En
estos tiempos el maiz poco nomas sembramos, por lo que
lo cosechado sélo avanza para comer. (Francisco y Luis
Chimborazo, Caguanapamba, Tambo).

A pesar de ello el maiz desde la época republicana hasta
nuestro tiempo se ha constituido en una forma de trabajo,
de comercializacién y de subsistencia de muchas familias
de diferente condicionl social y econdmica: desde
medianos y pequefios productores, negociantes del grano
al por mayor y menor, transportistas, hasta los
tradicionales “cargadores” y las “duefias” de puestos de
199



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

venta de mote en los mercados vy ferias de los pueblos y
ciudades. Por ejemplo en el piso bajo de los mercados de
Cuenca se puede observar los tradicionales puestos de
venta de maiz cocinado o mote: con cascara acompafiado
de habas tiernas, de mote pelado, mote choclo para las
amas de casa cuya venta se realiza desde veinticinco
centavos la fundita hasta ddlar el galén con la infaltable
yapa para los clientes. Y en el piso alto, en la seccion de
comidas se sirve las viandas, fritadas y chancho horneado
acompafiados de mote con cascara o mondado.

Y a otro nivel, en restaurantes populares, en los barrios de
las Herrerias, San Roque, El Vecino, etc. e incluso en
cafeterias y bares para “pelucones” y gringos como el Raymi
Pamba, se sirve morochos, tintos o aguas aromaticas con
los exquisitos envueltos: humitas o chumales, tamales,
quimbolos, empanadas o tortillas de choclo y de harina de
maiz.

Ahora bien, debemos resaltar que algunos de estos
emprendimientos se  vienen  transmitiendo  por
generaciones: desde “las mayores”: las abuelas y las
madres “hasta las huahuas” (hijas y nietas) como dice
Teresa Guaman del mercado Feria Libre, es decir que son
negocios sostenidos por mujeres que, al decir de la
informante, requieren mucho tiempo y esfuerzo su
preparacion. Por ejemplo del mote pelado, del morocho y
de los envueltos y cuyo sabor depende de los secretos y de
la mano de cada una de las herederas de la tradicién mas
mishqui (sabrosa) y popular de nuestra gastronomia.

200



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

Es mas, la funcién de la mujer campesina ha sido
historicamente trascendental en la conservacién de la vida,
de la cultura del maiz, de nuestra idiosincrasia, de nuestra
cosmovision a través de la preservacion de semillas nativas
u originarias del maiz, como tradicionalmente se las llama,
o “libres” en su denominacién actual; y, desde luego, de su
cultivo. Asi en 1582 se testimonia que las mujeres “(...) son
las que hacen las chacaras y trabajan mas que ellos”,
refiriéndose a los varones “(...). (Fray Melchor de Pereira,
en Relacion de San Luis de Paute, Cuenca a Través de
Cuatro Siglos, 1959: 83; en Hernando Pablos, idem p. 71) Y
en nuestros dias la mujer continda en la ardua labor del
campo, ya que el varén debe ocuparse del trabajo en las
ciudades o ha emigrado al extranjero.

201



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

CONCLUSIONES

Debemos rescatar el puesto y el valor que los antepasados
han dado a la Pachamama y, por ende, al maiz, a la chakra
que en nuestros dias va siendo absorbida por los pastos y
la ganaderia. Lo importante es que, a pesar de que el
minifundio dia a dia va fraccionandose por el aumento
demografico y la urbanizacion, a pesar de la erosion de las
tierras trabajadas por siglos y que ha ido dejando una
delgada capa de suelo, sin embargo mas puede la
persistencia de la tradicién campesina en seguir cultivando
su parcela y de ello deben aprovechar los dirigentes
comunitarios para una concientizacion sobre la
revalorizacion de esta planta mitica como alimento y factor
cultural de identidad, de cohesién social y de referente
historico de la cosmovisién andina.

El gobierno nacional y los gobiernos seccionales deben
plantearse el principio del sumak kawsay, como una politica
qgue se puede alcanzar a corto, mediano y largo plazo un
programa de vida como lo han venido haciendo los pueblos
indigenas, lo que les ha permitido resistir mas de 500 afios.
El buen vivir es una vivencia cotidiana resultado de la
armoniay equilibrio entre el hombre como integrante de la
familiay de la comunidad y la Naturaleza como madre; una
vivencia en que se complementan la sencillez, la
persistencia, el hacer lo que se tiene que hacer cada dia con
alegria y plenitud.

El maiz ha sido de por vida el sustento alimenticio y cultural
de nuestros pueblos de raigambre indigena, en el caso

202



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

nuestro ecuatoriano; de ahi que Martin Caguana, nativo del
Tambo, provincia de Cafiar, expresara en kichwa esa
realidad secular de su imaginario: “Watanta watanta sarata
tarpushpa kawsashkanchik, shinami sarata tarpushpa
katishun. Sara fAukanchk kikikn mama Aukanchikman
tukuyta kushka”: Nosotros hemos vivido sembrando maiz
de afio en afio y asi sequiremos sembrando maiz, porque el
maiz nos ha dado todo (Traduccion mia). Y mama Maria
Segovia, del cantén Santa Isabel, es mas explicita: “Si no
tuviéramos maicito qué seria de nosotros”.

Pero hace falta simultaneamente un programa agresivoy
permanente dentro del plan politico de la CONAIE, de la
ECUARUNARI, de organizaciones campesinas en general,
de los GAD parroquiales, un programa de larga duracion
en relacién al cultivo del maiz y de todo el sistema
socioecondmico y cultural que de él dimana. Asi como se
han planteado sus historicas luchas y conquistas por la
tierra y por el agua, exigir de los gobiernos la REVOLUCION
VERDE como si se ha hecho en muchas partes del mundo.

El maiz es uno de los simbolos de nuestro patrimonio
cultural y, por ello, de nuestra identidad comarcana, como
hemos venido enfatizando, en que el hombre vy la
naturaleza se han ido interrelacionando en las practicas
agricolas, sociales y rituales y en las manifestaciones
gastrondmicas tanto en la vida cotidiana como con ocasion
de las festividades religiosas de los pueblos andinos. De ahi
que para el indio, a lo largo de los tiempos, ha sido
considerada como una planta sagrada, como parte del
Sumak Kawsay, que permite el buen vivir en armonia con la
familia, la comunidad y la Allpamama, Inti Tayta y la
Pachamama. Y es asi como las culturas tradicionales siguen
203



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

sobreviviendo con y a pesar de los esfuerzos
modernizantes por hacerlas desaparecer.

Cuando Magdalena Tamay, Inocencio Loja, Antonio
Quinde, Angel Loja, Teresa Zhingri, Martin Caguana,
Manuel Maria Sangurima, Antonio Saeteros, Rafael
Narvaez, Melchora Albarracin, Rosa Elvira Yari, Maria
Yuquilema y tantos otros informantes de cantones,
parroquias y comunidades investigados sobre el maiz, se
refieren a las semillas nativas y jamas a los transgénicos, es
decir a organismos genéticamente modificados en
laboratorios que dan lugar a productos de naturaleza
totalmente extrafia y vulnerables a serios efectos vy
consecuencias. Las semillas nativas de maiz, quinua, papa,
etc., conservadas durante siglos por los campesinos sobre
todo indigenas, con la introduccion de los transgénicos
pierden su capacidad de resistencia a las plagas, a los
cambios climaticos, a los insecticidas y, lo que es mas, su
diversidad genética es afectada.

De hecho traen la muerte y desaparicion de los insectos
benéficos y microorganismos Utiles para el proceso de
polinizacion, de las aves transportadoras de semillas, etc.,
lo que repercute en el impacto negativo del medio
ambiente y en la salud de quienes consumen los productos
cosechados ya que el sistema inmunoldgico vy la resistencia
a los antibioticos son alterados. Y toda esta secuela de
efectos desastrosos es irreversible, en que los Unicos
beneficiarios son las transnacionales no soélo con el
monopolio y comercio de este tipo de semillas por las que
se tiene que pagar un sobreprecio por derechos de
propiedad intelectual, sino incluso por la prohibicion de la

204



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

venta e intercambio de las propias semillas de las
comunidades.

De ahi que se debe apoyar toda campafia a favor de la
agroecologia que, por citar el caso de Chunasana del
cantén Nabodn, de la provincia del Azuay, estan empefiadas
las asociaciones de mujeres campesinas, como manifiestan
Nancy Minga Ochoa y Lina Santacruz en “Aportes de la
Agroecologia campesina: casos en la Sierra sur del
Ecuador”, en que en produccién sigue el maiz asociado con
fréjol, zambo, cebada, arveja luego de la pequefia
ganaderia de familias con muy poca tierra, lo que junto con
el aporte econdmico de los varones permite no soélo la
sobrevivencia sino el enriquecimiento y transmision de
saberes, la reciprocidad en las tareas sociales, el trueque
de alimentos, la organizacion social y la soberania
alimentaria, aparte de la preservacion y diversidad de las
semillas y por ende la no contaminacion ambiental y Ia
salud humana.

Ventajosamente esta lucha contra el ingreso de
transgénicos en la actualidad ha sido respaldada a nivel
legal no sélo por grupos ecoldgicos sino también por
intelectuales, periodistas y docentes, por ejemplo de la
Universidad Andina Simdn Bolivar (UASB), de la Universidad
Catolica del Ecuador (PUCE) y de la Universidad de las
Américas que han presentado una demanda de
inconstitucionalidad en contra de la Ley de Semillas que
permite el libre ingreso de transgénicos al pais.

Tierra sana, semillas naturales, agua de riego no
contaminada, habitat de pequefios poblados, corrientes de
aire puro, cultivos con abonos organicos y con saberes y

205



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

practicas agricolas andinas milenarias incidiran en la
alimentacion saludable de la familia y de la comunidad, mas
aun cuando los alimentos son propios y tradicionales,
cocidos en recipientes de barro y con lefia impregnan a las
comidad de ese olor y sabor tan de campo.

Resultado de esta interrelacion: el organismo de vegetales,
animales y del mismo hombre crecera robusto, resistente
e inmune a las enfermedades bacterianas.

Por lo que la chacra en que nace, se cria y se cosecha el
maiz, se constituye en una chakana interrelacionadora de
los elementos del mundo de arriba y de abajo, del mundo
de derecha y de izquierda, razon de ser del ALLI KAWSAY o
equilibrio interno de cada runa como base del SUMAK
KAWSAY o armonia macro en que el hombre, la comunidad
y la naturaleza se complementan y forman una sola unidad.
Y como eje o corazén de esa chakana ha estado, esta y
estard siempre la SARAMAMA, la planta de maiz.

206



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

SARAMAMA. SARAPA KAWSAY PACHA

KAMUMANTA KICHWA SHIMIPI UCHILLAYACHISHKA
YUYAYLLA

207



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

Kallariyuyay

Saraka muyunmi Aukanchikpa kawsay pachapi shinallata
runa-mishu kikinyaripipish. Paypimi rurarishka pukuykuna,
mikuykuna, llamkaypak tantanakuy, yachaykuna, allpapi
llamkay ruraykuna, raymikuna, aknanaykuna, fiawpa
yachay mikuykuna, hampikuna, yuyayuk kawsay
pachakuna, unanchaykuna shinallata
flawparimaykamaykuna, sumak ruraykuna wifiaykawsayta
rurashpa rishka nukanchikpi, Aukanchik kawsaypi,
Aukanchik  kikinyaripipish ~ kunankaman  rurarishpa
shamushka awashkapi awllichishka shina.

Tukuy chaytami yachakunchik Ecuador kullasuyu kuska
allpa mamayachay ukupi, kaypimi tiyankuna kafari
shinallata inka fawpa runakunapa churikuna. Paykunaka
achka ayllullakta kashkamantami yallitak Cafar markapi
kawsankuna shinallata Azuay markapika ashallakunami
kawsankuna.

Kay llamkayka kanmi shimitantayachay hawa, imashinami
shimi rimaykuna tuparishkakuna kichwa shimiwan, castilla
shimiwan shinallata kaypimi rikunchik ishkay shimikunaka
rimashka kan llakta tupanakuykunapi ashtawanpish tukuy
pataykunapi kaykunami kan: uriyaykancha, shimikukuna,
yuyay awarik kay tukuyka. Kay shimitantayka kanmi mishu
llaktamanta kuru karulla kawsakkunapa.

Chaymantami kay umakillkakunaka castilla, kichwa,
chakrushka shimimanta rikuchinka. Rimaymi rikuchinka
maypi kashkata shina: antirunapa sara sapi charinayay
kawsay pacha shutimanta shinallata unanchikrimay kallari
shimi chapushka shimimantapish, chakra kawsay imatami
nisha nin, imashina rakirikushka shinallata mashna laya

208



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

sara tiyashkata, raymikuna pukuy pacha ukupi
rurarishkata, mikuykuna shinallata, upyaykuna,
hampikuna ashtawanpish. Tukuy kaytami rikuchinchik
imashina tantalla kashkata shinallata kimirinakuypurapi
kashtapish.

1.-SARAPA SHUTI. Unanchikrimay sara shamunmi tahino,
Caribe llakta rimaymanta Haiti, islapi kay shimitaka
rikuchinmi  Joan Corominas ashtawanpish  shuk
yachakkunapish killkata rikuchinmi kashna s o z,
uyaywakunawan a, o, e shinallata sinchishimisamay: mais
o méis, owan hillak: mahis, sinchishimisamaywan.

Kichwa shimi rimaymanta nishpaka Inca Garcilaso de la
Vega shamunmi: zara “paykunapa tanta”. Shuktak kikin
shutikunapika: elote, jojoto tlaolli, Méjicopi. Shuar
shinallata achuar shimipi: shaa manakashpaka shana,
zaparo shimipi: saoko; Tsfiqui coloradopi: pio o piyo.
Yurapa shuti: zea mahis, mahis “kawsachiy” shinallata
griego shimimanta “kawsay” kawsachiy.

Allichishka shuti sarawan: saramama, kashnami kan
mama kanmi castilla shimipika madre: mama saraka yura
kashkata willankapami kan. Shinallata shuktak shutikuwan
kayankapapish mamakuna kawsayta kushkamanta
shinami charinchi kay rimay shimikunata mamawan:
pachamama, yakumama, allpamama.

Tirkashpa churashpaka: mamasara, mama nisha ninmi
puntayashka manakashpaka hatun, mamasara, shuk
rimaypika mama llakta “hatun llakta” mamakucha,
mamachanka.

Mote < muti ‘sara yanushka’unanchikrimay chapushkaka
shuktak shutita kun mikuymanta, chayta ashtawan
209



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

Aawpapimi rikushun. Taripashpa yachakkunaka kaytami
willankuna “willka yura”, “kawsayta kallarichik”, “Abya

n o«

yalapa tanta”, “apunchikkunapa karashka”, ashtawanpish.

2.- SARAMANTA NAWPA RIMAYKUNA

a).- Antikrunapa hawpayachay Garcilaso de la Vega:
Inkakunaka sarata muchakuna karka warmi willka
kashkamanta.  Kushipata Bernabé Cobo paypa
wifaykawsay mushuk pachapika ninmi: chusku Ayar
wawkikunami paypa warmikunawan inka ayllullaktata
kallarirkakuna, paykunaka llukshirkakunami Pacaritambo
machaymanta sara muyuwan. Antonio Calancha ninmi:
Pachakamakmi rurashka nin ishkay runakunata,
wafushpami kari warmipish mafashkami apunchikkman
wafuyta manakashpaka mikunata. Inti taytaka paypa
intiwachita kacharka warmiman, chaymantaka
wiksayukmi tukurka. Pachakamak yayawan pifarishpa
wawata pitishpa ukku aychata tarpurka tukuy
chaykunamantami kiruka sarata kallarichirka.

Kafari nawpayachaypika kay pachapi yaku huntashka
washaka ishkay wakamayakunami chawpi warmi ukku
chawpi pawashpa purik wiwakunami ishkay kishpirishka
wawkikunaman Amuga urkupi kararkakuna sara tantata
shinallata aswata, shinashpa paykunawan sawarinkakuna
shinallata kafari wawakunata charirkakuna.

b.- Quiché nawpayachay. Apunchikkunaka tawka kuti
runata rurasha nishpa ushashkakuna sara kurpawan
shinallata tukuy yuyaykunawan: ukkukuna kuyurishpa
pakta pakta kachun, yuyayshaywan, rimaywan shinallata
paykunata muchachunkuna. PopolVuhmi kay

210



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

Aawpayachaytaka willan apunchikkuna kari- warmita
rurashka sarakurpallawan

3.- SARA. WINAY KAWSAY IMASHINA KASHKATA
RIKUNCHIK SUYUK UKUPI.

Kallari maypi kashka, winay kawsay shinallata
yurarikchayachik. Achka taripashpa yachakuna ninkunami
saraka chawpi Abya yalamanta shamushkata, kaymanta
shamukka Teosinte, shutimi kan taririshkami 8.000 watapi
Cristo manarak wacharikpi.

Antikruna taripakkunaka nishkakunami Ayacucho—Peru,
llaktapi sakirishkata tarishkata 5.000 Cristo manarak
wacharikpi. Nukanchik mama llakta Ecuador ukupika
saraka taririshkami Valdiviapi allpa ruraykunapi kunanka
shutimi Las Vegas Sta. Elena markapi 6.000 watapi Cristo
manarak wacharikpi., Machalillapi, Chorrerapi, shinallata
Jama Coaquepi. Imashinami Plutarco Naranjo willashpa
tukuchin kayta nin, “saraka charinmi ashtawan chawpipi
kallarita”.

Killkakamayuk Willashkakuna. Yura shina, imashina
tarpushka, mikuna, runa kawsay shinallata aknanayta
tarinchimi kay taripashpa killkakunapi Fray Bartolomé de
las Casas, Gonzalo Ferndndez de Oviedo, Pedro Cieza de
Ledén, Bernabé Cobo, el jesuita José de Acosta, Felipe
Guaman Poma de Ayala, Garcilaso de la Vega.

Mitmapachak watakuna. Cuenca mishu llakta kallarishka

kipaka, Hernando Pablos (1582- S.XVI) ninmi, saraka

tarpushpa mikushka kashkami “mantenimientokunapi”

Azuay shinallata Cafiar ukupi chaytapish willankunami

ishkay yachachik kushipatakuna kay llaktakunamanta San
211



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

Francisco de Paccha, San Luis de Paute, San Francisco de
Peleusi de Azogues, Cafnaribamba, Gualaxio,
ashtawanpish.

Ishkay wata patsak kipa (S.XVIIl), “Gobernacién colonial
de Cuenca” yachariyaypika Leonardo Espinoza, Lucas
Achig, Juan Chacén Cuenca hatun yachay wasipa Instituto
de Investigaciones Sociales [IDISpa taripakkunaka
ninkunami saraka  runakunamanka may achka alli
kashkata: “runa, chakra, sara kanmi shukpi kimsanchishka
shina, Aawpa Cuenca marka ukupika”, kay pukuykunaka
ashallami katuna karka, kikin mikunkapalla pukuchina
karka, kikin charishka hillaykunawan llamkashpa. Tarpuy,
pukuchiy shinallata mikunkapak, shinapish chakraka
yallirkami runapa mikuytaka, chaymantami vyallimana
llamkachishpa pukuchirkakuna hatun allpayuk
pachakunapi mishukunaka.

Kunanlla pachakupi ima tukukushka,” Campesinos del
Azuay. Economia, Sociedad y Cultura” kamu killkapika
(1995), Paciente Vazquez, lJima, Gualaceo, Paute,
ashtawanpish  ayllullakta  purishpa taripashkapika
willanmi:  Achka allpakunaka kiwakunapami kan
shinallatak ashallalla sara chakra tarpushkapish tiyanmi,
kaykunaka kikin mikunkapalla tarpushpa pukuchishkami.

4.- CHAKRAKUNA.

Pakta yuyaykunaka ninmi: achka yachaymi kan
runakunapa yuyay kawsay ukupika.

Joan Corominas taripay yachak willachikmanka chackraka

nisha nin sementera castilla shimipika, shinallata

killkakamayuk patsak chunka sukta watapi tiyakkunaka
212



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

ninkunami chacara (variante por epéntesis de chacra).
Kichwawan castilla shimiwan chapushkapi kashnami nin:
chacarero, chacareria shinallata chagra oclusiva sorda k
uyaripi, g kushkami.

Chakra: a) Allpayukpa tarpuna wasi allpa kuchullapi,
kaypika tiyanmi sara tarpushka.

b) Shunku ukukaman vyuyay: “Runapa muyundipi
tiyashkaka tukuymi kawsayta charin”. Kayka nisha ninmi
runawan pachamamawan pakta pakta kanamanta tukuy
kaypi tiyashkapi kay pachapi, hawa pachapi shinallata uku
pachapi: yurakuna, wiwakuna, pawashpa kawsak
wiwakuna, kurukuna; inti, yaku, wayrakuna ashtawanpish.
Kay tantariyka mana chukisurkuypachu kan. Kayka kanmi
pakta pakta sumakta pachamamata mana wakllichishpa
kawsankapak.

Pampa willkapimi kawsayka kallarin shunkupika sarami
kan, punchantami karan shinallata allpapi llamkashkami
kan, kaypimi runakunawan tantalla kushikuna tiyan
aylluwan, cumunawan shinashpami kikinyarikunata
shinchiyachinka.

Chakrawan chimpapurakka kanmi: tupu kallari pukina
rimaymanta shinallata aymara, kichwa shimipi mutsuyta
charin. Shuktak shimikunaka chakrawan pakta paktami
kan kaykuna: huacho, cazhil, raya).

5.- YURAPAK RAKIKUNA:

Raiz: sapi, kichwa shimipi: raku sapi; anku, fiafiu sapi.
Tullu:  tullu Fig. tulluyashka. tawkayachik: taralla:
Chakishka tullu pallashka kipa pankata pitishkamanta.

213



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

Panka: Tawka shutikunatami charin kichwa shimipika
pukushka pachakunapi mutsuykunaka kaykunami kan:
panka maykan yurapapish. Saraman nishpa pankaka
mamasarata killpanmi. Sarapanka, chinchaysuyu Ecuador
llakta ukupika, chuklluta killpak panka shinallata
chayllawanta umakunata pilluna. “Sarapanka kan layataka
tawkakunatami tarisha”.

- Llaca < llaka k. Sara yurapa llullu panka wakrakunaman
karankapak. Chapushka shimikuna: llacado: despellejado;
magullado.

- Calcha < kalcha: Hatun pallashka washa chakishka panka,
kalcha. Kalchawanmi parva rurarin.

- Pucdén < pukun k., de pukuna ‘madurar’. Mamasarata
killpak tawka pankakunami kan. Kaykunaka mutsuymi kan
sara kurpata pillunkapa chumales manakashpa
umakunata.

- Sisa: kari Tutktu, k., Polenka chichuchin warmi sisata
quiquipi < kiki chayka tullu chawpipimi kan. Chukllu fa
rurarikukpimi sara akchapish rikurin: sara-accha buchita
nishka, rikurishpa shamun shuk kuytsa shina.

Antropomorfizacién Runayachichishka: sisa: uma: cabeza;
panka: rikra; sapi: chaki.

-Choclo < chukllu ‘kaspa llullu sara; enchogllar ‘murukuna
winamun’. Mamachukllu, wawachuckllu. Mamantin
wawantin.

Pukushka kaspa: kaspa k., kaspayana shamun. Tusa,
raquis: kurunta kichwa shimipi, maypimi llullu murukuna
wiflashpa katin: enchogllando.

214



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

6.- TAWKALAYA SARA IMASHINAKASHKA

Imashinakashka: Kay yuraka monoicami  kan,
sisakunamanta chinkayachishkami kan; angiosperma,
ovariowan; graminea ayllu; género zeae; especie maydea;
warmi; llakta wifiay: sinchi yurami kan shinallata may
pampakunapipish pukunmi.

Samiyachiy: Tullpupi, sinchiyaypi, wallpay shinallatak
llatun, tawka laya ima shuti kashka: Garcilaso de la Vega
shinallata Guaman Poma: muruchu, sinchi; capya, fiutunlla
shinallata yurak; chullpi, yunga, aruaysara. Bernabé Cobo:
tullpukunapi: yurak, yana, killu, tawka tullpu.

- Luis Cordero: muruchu: sinchi, killu; zhima, perla; yurac:
blanco; yana: violaceo manakashpaka puka; hatun cusco;
zhubay: killu shinallata Autulla (tusillo).

- Nukanchik Azuay llaktapika: capia, canguil: fiutulla
shinallata mishki; cusco: hatun shinallata violaceo; chullpi:
apilla, pizhuyashka, zhiru (kamchankapa); yurak muruchu,
hatun shinallata perlado, killu muruchu sinchi; sapén: killu,
raku, apilla (kamchapak), zhubay; zhima yurak shinallata
killu, sinchi, Pautepi shinallata Gualaceopi, Girénpi shina.
Santa Isabelpi zhima yurak, sinchi shinallata Kkillu,
kayarinpishmi argentino, yunga, chalca kamchapa, tusillo
zhubaypi, capuli Shagllipi, chintillu San Alfonsopi.

Kushipata Juan de Velasco willakunmi shuktak laya
sarakunata carapali:  puntdn, vyurak, chawpiyay;
tumbaqueta.

- Kanar (Socarte, Suscal, Quilloacpi): muruchu vyurak
shinallata killu, zhima, yurak guagal: apilla, suni, uchilla
muru, yurak ankasyashka, yunkamanta; sapodn: sinchi,
raku, mishki, kurundaka puntapi tukurin.

215



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

7.- SARA TARPUYPA PACHAKUNA.

Tarpuynapi imakunallata rikuna kashka: mama kullki
kamay yaykushkamanta mushukyashkakuna
yaykushkamanta kayka Azuaypika sinchimi kan; kayka
Canarpika tulluyarishkami kan, chaymantami fiukanchikpa
Aawpa kawsay vyachayka tarpuy mikuyka chakra
llamkarishpa katikun ashtawan sinchiyashpa runa
kawsayta sinchiyachishpa., Quilloacpika paykunapak
ayllullakta ukupi allparan watapachachikta rikushpa
pushankuna chakanata umayachishpa chaypimi rikunkuna
pachakunata (intishayayllipyay shinallata intikinrayllipyay)
tarpuy pukuy pacha shinallata raymikunata rikuchin
shinashpa churuka rikuchinmi kawsay vyallikushkata
kutikushkata pachakutikpi.

1.-Allpata allichina, kuski killa. Chakraka samarinmi (sitwa
killa shinallata karway killa), kalchata tawka yachina,
rupachina, wanuta churana, mana alli sachakunata
anchuchishpa allpata kuyuchina. Tamyachunka willkay
runakunaman mafianchik: San Miguel Arcangel, 29 kuski
killa., San Francisco, 4 wayru killapi., Sefior de Girén 12,
Virgen del Rosario el 17, San Judas Tadeo el 28 de wayru
killapi., Vallepi. (Creencias: alfanjazo, cordonazo,
rosariazo).

2.- Yapuy Pacha, wayru killapi, yuntawan manakashpaka
tractorwan, Autuchinkuna chambakunata azadonwan
manakashpaka lampawan chaypa kipa cruzachina chayta
rurankapaka maquimafiachiwan llamkamunkuna
mafachishpa kutichinkapak.

216



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

3.- Tarpuy pacha: wayru killapi manakashpaka sasi killapi.
Chaypak wasaka mana, yuraka viciopimi rin, llullu
killapipish mana tarpuna mamasara ismun. Ashalla allpa
tiyakpika tulawan mana kashpaka takllawan tarpuna.
Kallarinami kan hawakunapira, chaypa kipaka pukrukunapi
chaypa kipaka ura yunkakunaman Yanapankunami
yapukkuna minkakkuna: ayllukuna, kuchulla kawsakkuna,
kumparikuna, piunkuna. (Allpa achka kakpika, minkatami
rurarin pamba mikuywan yupaychana nin).

4.- Hayllamay pacha. Puntaka kapak killapi ruranrinmi,
yura fa 15 manakashpaka 20 cm charikpi, lampawan
manakashpaka rasquillowanpish:  tantachi  hillay.
“Yanapachun nishpa makita manankuna”. Ishkay nikipika
hallmarinmi 50cm charikpi., kulla killapi manakashpaka
panchi killapi, kaytaka rurinmi lamponwan manakashpaka
llachuwan, “ishkay niki pampay” “desnabada”, “pichana”
allpata kuyuchishpa shinallata tikrashpa churarin, chaypak

washaka tullu yura muyuntipi allpata churana.

5.- Pawkarpacha, sisapacha, panchi killapi: Allpamama
kushiwanmi katallin, chukllu Aawikunami rikurimun.

6.- Llullu muru punta pallay: chakrana, pawkar killapi.
Chakrunatami: tukuy murukunawan allichin.

7.- Pukushka murukuna pallay pacha, raymi killapi.
Allpamamata shinallata Intitaytatapish yupaychayankuna.

Tipina pachakuna shamun, kay pachapika tipinami kan:
kaspata pukunmanta llukchina. Chaypak washaka
iskunami katin. Mishakunawanmi pukllankuna. Akllana
sumaymana kaspakunata muyupa. Kalchata parvachinami
katin. Murukunataka chakichinami wayunkapi

217



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

wakaychinkapa wata hundapi mikunkapa /mana kashpaka
ashallata katunkapa achka allilla pukushka kakpi.

8.- RURAYKUNA, PAKCHIRURAYKUNA, SHINALLATAK
MUTSURISHKA HILLAYKUNA SARA TARPUY PACHAPI.

Nawpa pachapi yanapay hillaykunawan kunan, pacha
hillakunawan chimpapurakpika kaykunaka achkatami
llakichishpa shamushka pachamamata wakllichishpa,
allpata yallimana saykuchishkakuna mapa hampikunawan
kawsayta tukuchisha nishpa kaypika wanunkunami
wiwakuna shinallata runakunapish.

Chaymantami imakay allpapi llamkashpa kawsak kichwata
rimak: Allichikka: allpata allichin manarak tarpushpa,
paymi kaman, karan, allichin paypa kikin mamata shina,
mana wakllichin, mana mapa hampikunawan allpata
chapun, pay kawsayta mikuyta kushkamanta.

Chalana, castilla shimi infinitivomanta —ar: ‘Pallashka
washapi mashkana sakirishka sara muruta shinallata
kaspata; tantana.

Chapurishka shimikuna: chalador tarishka runata
tantashka maymanta kashkata mana yachashpa.

Taki, ‘troje, murukunata wakaychina’, chayllatami: Kullka,
shinapish shuktak laya acepcionkunawan taripashpa
yachakkuna nishka shina. Kamu killkashkapika “Relacion
de la Gobernacion de Cuenca a través de Cuatro Siglos”
Manuel Albornoz (1959: 6), en el Acta de fundacién de la
ciudad de Cuenca en 1557, willanmi ‘taki’ nishpa.
Shinallata taripashpa killkak Jesus Arriaga “Apuntes de la
Arqueologia Cafiari” kamupi: Cullca, uchilla urku maypimi

218



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

pakarichishka  Tumipampa llakta Cusco  shina
chakinimanka Collcampata inkakuna maypimi murukunata
wakaychinata rurarkuna.

Taripashpa yachak Hernan Loyola “Geografia Sagrada:
Arqueo-astronomia de Pumapungo-Guapondelig” kamupi,
Cullca tawka laya yuyaypi willanmi: pacha, uchilla urku,
Pléyade Qollka, Siete Cabrillas, pawkar killa purinmi
intishayakllipyaymanta pacha nishka uchilla urku hawapi
sara pukuy kallaripi: Pawkar Raymi, sara taki hatun pallay
pachapi.

Canarpi imashina sara wakaychinamanta: kaspata
ishkushka washaka, chakichinami kan, tinajakunapi
gorgojo ama chayarichun, shinallata wayunkapi,
guirguirpi; Azuay markapi ishitirapi pillushpa, tinajakunapi,
altillupipish.

Wayunka: Maki apana akllashka kaspa, pukunkunawan
tantachishka viga kaspipi warkunkapa, garfiopi mana
kashpaka clavopi pankakunamanta hapishpa, yanuna
ukupimi kana kan tullpa kushni gorgojota anchuchichun
mana kashpaka alero wasi punkupipish. Ishkaykunapitami
kayta rurana kan muyuta wakaychinkapa, shinallata alli
washata apamunkapa alli achka sara pukuchunpish.

Llacar, Chapushka shimi castillawan sapika kanmi llakana,
v. k., castilla shimiku —ar: llullu pankakunata tullumanta,
makiwan anchuchina kalchayachishpa, chashna
anchuchishkamantami mamasaraka rakuyanka.
Chapushka: llacado, “makita llakarirkani”.

Tipidor, Chapushka shimi castillawan sapika kanmi tipi,
tipinamanta v. k. castilla shimiku —dor. Kaspa
umayashkamanta pukunkunata llukchinkapak hillay. Kay

219



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

hillayka kanmi kaspimanta puntayachishka manakashpaka
shuk clavopish kanata ushanmi.

Lampa s.k. Pala manakashpaka azada metalmantami kan,
llampu, kaspi cabowan tantachishka shuk metromi kan.
Mutsunchimi tawka allpa llamkay ruraykunapi: allpata
kuyuchinkapa, hallmankapa, larkakunata pichankapak,
parkuna yakuta wachukunapi rakinkapa.

Taglla < taklla. Kaspimanta rurashka fawpa hillay
allpamanka mana achkata ukupi yaykun. Ashallalla allpata
llamkashpa chakrankapa mutsuriy hutkushpa muyuta
churankapa.

Kay rimaywanmi Shifapi, Tarquipi, Suscalpi nishpa rikuchin
hierromanta  rurashka reja  yapunkapa allpapi
churarichishpa futunchinkapa

Taglla layallatami tula tiyan: kayka ishtakalami kan
manakashpaka kaspi uraman fafuyachishka, kayka
tarpunkapami  kan sarata, purututa, yucatapish
yunkakunapika.

Imak kichwa tulana ninmi tular castillapi ninmi tuksina:
“ama sinkata tuksirichu”.

Toglla < Tuklla, s.k. Chakra kaspapi kakpi yaykushka
atukkta hapinkapami kan. Shinallata atallpakunata
hapinkapa wasi kuchuman chayarikpi. Allkukunata
watankapapishmi. Manakashpaka imakunallata
warkunkapa kan.

Yunta. Ishkay kari guagracuna < wakrakuna umapi
yugushkakuna, chay chukpimantami shuk hatun suni kaspi
llukshin rejapi tukurinkapa allpata kuyuchinkapa. Kaspika
mangopimi  tukurin, kayka kapukta alli makiwan

220



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

charirankapami llugui makiwanka ankuta charirankapa:
angu < anku, k., wiwakunata chutiypa. Sara tarpunkapak
shuktak hillaykuna: llachu, k., allpata kuyuchinkapa mana
alli sachakunata llukchinkapa, wachuta rurankapa lampa
shinallata hatunyachishka lampdnwapish.

9.- RAYMIKUNA, AKNANAYKUNA SHINALLATA INIKUNA
TARPUY PACHAKUNAPI

Sara tarpuy pacha raymikuna tawka llaktakunapika
tukushkami folclérico (riksinkapak); shuktak
llaktakunapika Rawpa raymi kawsayta
sinchiyachimunkuna.

1.- Tarpuypa allpata allichina, kuski killapi. Kushikuyka
kanmi Kuya Raymi:

- Coyoctorpi. Ashtawan winaykawsaymi kan, kay raymika
warmimanmi kan Killamaman, Allpamaman shinallata Inti
Taytaman. Warmi yayuchiypa raymimi. Challaykuna.

- Punta Corral ayllu llaktapi, Turi, San Agustinpa raymi
paka tarpushkakunata shinallata wiwakunata kaman
(tukuri karwa killapi manakashpaka kuski killa kallaripi).
Chapushka raymi: kayka nisha nin fiawpa raymi shinallata
folcldrica: escaramuzakuna shinallata tushuykuna/ botija
aparishka muyushpa purina; wakrakunata katina, aswa
yawar shina.

- Jima, Sigsig llaktapi. Akllawarmi Rosarioman karachun
mafnankuna runakunaman, wiwakunaman shinallata
tarpushkakunaman. Sara, mikunayuyukuna; aswa
raymikuna challayta churankuna willkakna intipunchapi.

221



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

2.- Hallmay pacha, Kapak Raymi, Navidad. Cafarikunaka
Turipi tiyak wakapaman rinkunami, kunanka Sefior de
Belén shutirishkami kan. Chakra allpata apankuna/
manakashpaka wiwakunapa akchata shinashpaka chay
machimanta allpata apamunkuna.

3.- Llullu muru pukuy pallay, chakrana: Pawkar Raymi
pawkar killapi, Carnavalwanmi paktan. Tayta Carnaval,
charikyanamanta flawpa rimay manakashpaka
achkayachina  shinallata ~ wakchayaypish:  Yarcay,
wakchayaymanta Rawpa rimay. Pawkar killa
tukurikpi/ayriwa killa kallaripi: chagruna (fanesca)
Semana Santa punchakunapi. Ayriwa “waranka yaku”.

4.- Hatun pallay pacha, raymi killapi, Inti Raymi, Corpus
Christi catélico: yupaychanami Inti taytata shinallata
Allpamamatapish. Cafarpika ayllullaktakuna tantarishpa
rurana raymi: wawakuna, vyuyakkuna hatun vyaya
mamakuna, kari, warmikuna. Saramamatami wadupi
apankuna Socarte llaktapi shinallata Suscal llaktapi.

Cujitampu llaktapika, sarapa raymi: kaykawanka fawpa
kawsayta  sinchiyachinkapami  kan  tarpuykunata,
pallaykuna, mikuykunata. Wasipika yanapashka
ayllukunatami  yupaychankuna kallarimanta pacha
llamkanakushkamanta kaykunataka mikuywan: cuywan,
mutiwan, chumalwan shinallata jura aswawan.

Pukuy pachamanta nishkakuna. Ima pacha
tamyanamanta willakkuna

Tarpuytashinallata tamyata fAawpachinkapa
manakashpaka washayachinkapa. Kuyvivi nishka pawak
wiwata rikunkuna kuski killapi shinallata wayru killapi, pay
wakakta uyashpaka fa tarpuna pachami kan. Yana razuka

222



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

tamyatami willan, yurak razuka mana. Shinallata
Golondrina, pawak wiwaka sasi killapimi tamyata willan.
Cafarpika suksukmi wakan sasi killapi. Santa Isabel
markapi, San Alfonso ayllullaktapika afianku fampi
purishpa rikurin, manakashpaka waykumanta puyu
wichayakpi; Shagllipika azulejokuna rikurikpi; puyuka
wichayamunmi  Girobnmanta  pacha Santa  Ana
runakunamanka willan.

Killamanta nishkakuna. Llullu killapi sarata tarpukpika
tulluka Aafuyashkami wifan shinallata yallimana
pankawan. LLullu killallapita hallmakpika atupami tukun
yana pulvillu kaspata ismuchin.

Shuktak nishkakuna. Allpata allichina pachapika karimi
allpata Autunchina kan shinallata warmika muyutami
wachukunapi churan, ashtawan alli wiksayuk kashpa,
chaypi allpaka pukukun.

Nawi fia llukshimushka kakpika allinllami chakra ukupi
purina kan kay pachakunapika allpaka wiksakuymi kan.
Tarpuy pachapi, hallmaypi shinallata pallaypi kacharita
mafananami  kan Allpamaman  sumakchaymanta.
Chaymantami karana kan shinallata upyachina maykan
runakunaman shina mana chashna rurakpika allpa
tulluyashpa mana pukunchinka. Aknanayta churanami
chawpi papata, mutita shinallata aswata. Chakra
chawpipika shinallata manyakunapika churanami kan
takapuchishpa cuy manakashpaka atallpa tullukunata.

223



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

10.- MIKUNAKUNA SHINALLATA UPYAYKUNA.
IMAYHUMA  WANKURIY  KAWSAY  SHINALLATA
AKNANAY.

Inkakunapak pachapika saraka willkami karka. Mikunkapa
shinallata  upyankapa. Tayta intiman shinallata
Pachamaman karanami karka, aknananaypi challay
raymikunapi  churashpa. Kunan punchakunapipish
challaykunata churashpa katinkunami kay
ayllullaktakunapi shina: Gualalcaypi, Valle llaktapi, Cuenca
markapi; Coyoctorpi, Quilloac Cafarpi intishayakllipyay
kuski killapi manarak tarpushpa shinallata pallay pachapi.

Hatun apunchikamak raymikunapika kunariykunami
willakayrunakunaman sarata tarpuy pallay pachakunapi,
kaymi kan punta mikuy ayllu llaktakunapika shinallata
mishuyashka llaktakunapi, mamallaktapi, hatun llaktapi.

Tawka layata allichishpa shinallata mikuna: yanushpa,
kusashpa, kamchashpa, hillipi, pillushpa, apishpa;
sapallata manakashpaka shuk mikuykunawan
tinkinakuchishpa; upyaypi; aswa, roseropi, champuspi
ninkuna.

Yanushka: motepi < muti k., sapalla manakashpaka
kachiwan mikuy. Arishka mankapi yantawan yanushkami
sumaymana ashnay shinallata mishki malli kan kununllata
mikukpi; chukllupi, parukpi, carawan manakashpaka
lluchushka. Ayllullaktapi kawsak runamanka mana
tiyanchu mikuy muti illaklla. Tinkinakunkapami kan mana
miski mallillatachu kun ashtawanpish shinchiyachin
punchanta allpa llamkaypi “mana utka shaykunkapa”
shinallata mishu llaktapi wasi ruraypi, tukuyman kancha
ruraykunapi llamkankapa suktakunapipish, ukayushpa

224



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

apashkalla manakashpaka rantishkalla ashallami kan
“Chushakllata mikukpika mana charin”, “mana wiksapi
tiyarin”.

Muti, tawka laya kashkakuna shinallata tinkichishpa
allichishpa  mikuna  kaykunawanka shuktak laya

mikuykunatami llukchinchi:

Motecasado, Muti, castilla shimi casadowan chapushka.
Kayka kanmi muti lluchushka hilli purutuwan shinallata
kusashpa rurashka llallawan, ajowan, kachiwan,
cominowan shinallata tullpushka wiranwan maykan kutika
tantachinchimi aychawan manakashpaka kuchi chakiwan.
Runa ayllullaktapa sinchi mikuymi kan, allpa Illamkaypi
mana utka saykunkapak.

Imamanta casado kashka, ishkay murukunamanta
tinkirishka kan: saraka proteinapi wakchami: 10.2%
purutuka kuti 28.0%; saraka hidratos de carbono charin:
81.1% shinallata 4.7% wira; shinallata purutuka 34.1%
shinallata wira 1.3%, taripashpa yachak Plutarco Naranjo
niska shina “sawarishka mikuykuna” kay hillika tukyupa
riksishkami kan shinallata alli mukuy.

Kawkamuti, kawka k., chawpikaman yanushka.
Kawkamuti kichwa shimipi. Pukushka sara ishkushka
kaytaka mikunami carawan chawpikaman yanushkata.
Shuk  willaypika  ninmi  ruku  musukuna mana
sawarishkakuna.

Motechoclo, castilla shimipi chapushka choclo shinallata
mote. Chukllumuti kichwa shimipi. Kaytaka yanushpa
mikunallami  kurundawan manakashpaka ishkushpa,
kusashpa: payllata manakashpaka llullu habaswan,
hillipipish shuktak mikuypipish kachiwan.

225



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

Moteparug, castilla shimipi chapushka: paruk, k.,
mutimanta shamun. Parukmuti, kichwa shimipi. Pallashka
sara pukumushka mana yalli pukushka mana vyalli llullu.
Yanushkaka chukllu mishkilla mallimi kan shinallata fa
Autunlla sinchiyashpa kaspayamushka.

Motepatashka, patashkamuti kichwa shimimanta.
Patashka patanamanta shamushka shimi:
chururinakunkaman yanushka, alli yanushka kashkamanta
sisa shina paskarin.

Motepata, mutipatashka pata chinkarishka shimi
patashka. Nukanchik kaypika carnavalpi mikuna hilli,
kaytaka rurarinmi kaykunawan: tocinowan, longanizawan,
cuchicarawan, chapushka shimi kara, k. pellejo, cascara
shinallata cuchi, cerdo kaytaka chapushpa kusashpa
mishkichishka llallawan, ajowan, kachiwan, shinallata
puntayashpa tantachishka muti Illuchushka, shinallata
chapunami ashalla avenata manashpaka arrozta wirata
anchuchinkapa.

Motepillo < pillushka-muti kichwa shimipi. Pillu
chinkarishka shimi pillushka castilla shimipi ‘envuelto’,
yallishka pacha pilluna ‘envolver’. Kayka karanti muti
mana kashpaka lluchushka shinallata wirawan kawishka,
lulunwan, kachiwan, makinchuyakwan  shinallata
llallawan. Alli shamushkami kan shuk mutipillushka sacha
yakuwan manakashpaka paku yakuwan chinchipi tanta
ranti, tutamanta puncha llamkayta sinchiyachichun.

Motesucio, kichwa shimimanta chakrushka mote
shinallata castilla shimimanta sucio lluchushka, muti kayka
mapawirawan chapushka < mapa ‘sucio, negro’ y wira
‘grasa, manteca: kuchi wira puchushkata chapushka.

226



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

Kaytaka rurarinmi llallawan, ajowan, kachiwan. Kay
chapushka shimika castillami kan: shuti ashtawan
shutilliwan, kallari shimi shina, kichwa shimipi kashpaka
mapamuti kanmanmi, kaywanka willakunmi pampapi
urmashpa mapayashkata.

Kachiwan pillushkakuna:

Cuchichaqui, Kichwa chapushka shimi castilla shimimanta
shamun coche shinallata chaqui< chaki ‘pie’; es decir
‘nisha ninmi kuchi chaki ’. Shinallata kuchi shamunmi
cochimanta cochino rimaymantapish. Kay rimaymanta
ashtawan yachasha nishpaka kayta rikuy “Nuestra Habla
Regional. El Quichua y el espaiol en las Palabras
Compuestas (2010: 58).

Cuchichaqui, Tamalillopak tawka laya kayka rurarinmi killu
zhima sara kutawan, kachiwan, tullpu wirawan,
makinchuyakwan kayka chawpipimi rin makiwan fitikpika
wawapa chaki layami tukun. Chaypa kipaka wikundu
pankawanmi pilluna (Guzmania epifeta).

Chivil (chigtiil / chivil / chihiiillo) cuchichaqui layallatami
riksinchimi shuktak laya rimaykunapi chivil shimiwan
kaytaka. Luis Cordero chihuilla nishpami kayan. Wawa
kurpa, nishka shina, wikundu pankapimi pilluna canutillo
layatapi.

Chachi, mana riksishka shimi. Luis Corderopak killka
kamupi mana tiyanchu shinallata kushipata Paris,
manallatak Léxico de Vulgarismos Azuayospi. Tawka laya
pillushkakuna  katuy rantiy punchapi tiyan kay
markakunapi Pautepi, Gualaceopi, Santa Isabelpi,
shinallata Cuenca mishu llaktapi. Kayka killu muruchu sara

227



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

kutawan rurarinmi. Kurpataka mishkichina kuchi wirawan,
kachiwan makinchuywan, tullpu wirawan kaytaka
pillunami achira pankawan yanunami kan samayyakupi
shuktak pillushkakuna shina.

Tamal. Nahuamanta kallari shimi: tamalli (Diccionario de
la Real Academia de la Lengua. Empanadaman rikcha sara
kutamanta kurpa achira pankapi pillushka manakashpaka
sara pankallawanta. Kurpa chawpipika: tantachishpa
kusashka llallawan, ajowan, kachiwan, tullpu wirawan,
shinashpaka churanami kuchi aycha pakita manakashpaka
atallpa aychata, llullu wisya shinallata rakacha Ilulun
chiktashka, tukuy chaytami samayyaku hatun mankapi
yanuna chay shutika kanmi tamalera kanmi.

Mishkimanta pillushkakuna:

Chumal, Caiari kallari shimi mashkashpa taripak Alfonso
Cordero Palacios. Luis Cordero willanmi chugmal nishpa.
Kay tamalilloka rurashkami kan llullu chukllu kutashkawan
shinallata kurpashkaka kusashkami kan kaykunawan:
tullpu wirawan, mishkiwan shinallata pitilla kachiwan,
aniswan, tiyakpika ashalla makinchuwanpish.

Chakrana pachakunapi manakashpaka llullu murukunata
pallay rurarinmi chaypimi chumalada nishkaka manaillan,
chapurishka shimi chumal shinallata castilla shimiku —ada,
kayka nisha ninmi chumales hatun mankapi yanushka
ayllukunaman, mashikunaman karankapa yapuypi,
tarpuypi hallmaypi yanapashkamanta.

Quimbolito, mana riksishka shimi. “Tamalman rikcha
achira pankapi pillushka, chapushka sarakutawan,
mishkiwan, wirawan, lulunwan, pasaswan shinallata
aniswan” (Cordero Palacios, Alfonso (1957).

228



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

Timpulo, kallari shimi mana riksishka kan shinallata maypi
mana killkashka tiyakun kichwa shimi kamupi shinallata
Lengua Espanola kamupi mana tiyanchu. Killu muruchu
sara kutawan mana kashpa zhima sarawan rurarinmi
panelawan mishkichishpa kaspa chakishka pukunwan
pilluna kan shinallata churarinmi, makinchuta wallpay
triangular shinami llukshin.

Saramanta ashtawan mikuna, mishkichishka mana
kashpaka paktachiykuna.

Camchamote < kamchamuti k; kamchashka
manakashpaka kamcha. Kallanapi kamchana. Kay
kamchaka mana illanchu fritadawan, karawan
manakashpaka kuchi morcillapi shinallata encebolladopi
tantachishka uchuwan, chifleswan shinallata shuk
yakuwaksiwan mana kashpaka cebadawan rurashka
yakuwan. Kichwa-rimakkunaka ‘kamchashimitaka’
shimisapa runakunata ninkunami.

Canguil < kankil, s.k. Tawka laya saramantami kan
kamchakpika tukyanmi. Wawakuna yuyakkuna apanata
ushankuna kukayushpa purinkapak rishpa, mashikunawan
fanta rishpa; shuyukuyukman rishpa mana kashpaka
wasipi kashpa yawirkarikuyta rikunkankapa tiyarishpa
ashtawampish.

Chuspa, s.k. Tawka laya rimaypimi riksinchi shina:
[shushpas, lluspas, chuspas]. Sara kutamanta rumpa
kurpashkami kan, chaypa kipaka tantachishpa kusana
llallawan, ajowan, kachiwan, tullpu wirawan. Chay ukupika
churanami makinchuta maykan kutikunaka wakra aychata.
Chay rurashka hillipi tantachishkami kan, kusashkakunaka

229



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

shukpi rurashkami kan. Mikuy chayllata kakpipish
churankunami mutiwan manakashpaka kamchawan.

Kukayu, s.k. Allpapi llamkak runa mikunata apan chawpi
punchapi mikunkapa, lamkana pampaka wasimanta achka
karupi kashkamanta. Manakashpaka purinkapa rinaman
mutika shinchi mikuy kanmi, tantachishkami kan papawan,
mutiwan maykan kutika aychawan. Allichishka shimi coca
< kuka, s.k. kichwa shimiku =yuk ‘charik’, ‘paypak
charishka’.

Machica < mashka, s.k. Kayka sara kutamanta
manakashpaka cebada kutamanta kanata ushanmi.
Ishkaykunapimi chapukunata ruranalla < chapu, s.k.,
kayka kutakunata mishki sacha yakuwan kanmi, paku
yakuwan, kampikuta yakuwan chapuna. Chaputapish
ninkunami shuktak rimaypika tawka laya imakunapish
chayllapi tantachishka kakpi. Shinallatak shimi rimaykuna
chayllapita tantachishka kashkamanta shuktak rimayta
yachakukushpa manarak alli yachashkamanta.

Tanda < tanta, s.k., sara kurpawan mana kashpaka
cebadawan, yakuwan rurarin, kachiwan mana kashpaka
mishkiwan, wirawan makinchuwan, mana
makinchuwanpish, aniswan.

Tortillakuna. Tiyanmi chukllumanta, sara kutamanta, trigu
kutamantapish.

Chukllu kutashkawan turtilla maki kutanapimi kutana
mana kashpaka fawpa pachakuna shina rumipi kunan
punchakunapika rurashpami katinkuna
ayllullaktakunapika. Kallarinkapaka allichinami  kan
kusashpa llallata, ajota, kachita, tullpu wirata ashallalla
mishita kay tantachishpa kusashkaka kurpa chawpipimirin

230



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

shinashpaka uchilla muyushka tantatami rurana ashalla
ninapi kurpashpa turu kallanapi.

Yurak saramanta turtilla. Shuk wisina purupimi churana
sara kurpata alliyachishpa makinchuwan, tullpu wirawan,
kununlla yakuwan shinallata kachiwan. Kurpataka tanta
fitishka rikchatami rurana, kichwapika Ilapishkami
kayarin. Chukllu turtilla shinallatami turu kallanapi
churana killimsa hapichishka ashallalla ninapi kusankapa.
Ashalla ashallatami tikrashpa rina kan pakta pakta
kusarichun.

Kashata ninkapaka saraka tukuy tiyashka
mikunakunawanmi tantachishka kashka, allpata
llamkashpa kawsak ayllullaktakunapi Cafar markapi
shinallata Azuay markapipish. Shinallata
mishuyashkakunapa wasipipish mana illan. Chaymantami
kay markapi kawsakkunataka shuk marka runakunaka
ninkunami  “Cuencanuka muti mukukmi” chaywan
Aukanchik pi kashkata rikunkuna shuktak nishkakunaka
kaykunami kan shina “Mutika wakchakunapak tantami
kan”, “Tukuy puncha Tayta Dios kushka tanta”.

Upyaykuna

Chicha, [asua, azua, asuha] < aswa Mamallakta Ecuador
kichwa shimipi llakta rimay Quechua-aymarapi: acja, acca.
Joan Corominas Diccionario Critico Etimolégico de la
Lengua Castellana kamupi , Zarate (1555) y Acosta (1590)
ninmi kay shimika antillapi kallarishkata, shinallata
Oviedomi nin kay shimika Panama mamallakta Cuna
runakunamanta shamushkata. Kay katipimi rikushun “(...)
Abya yalapi mutsushka machachinkapak upyana shinallata

231



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

kayka rurarinmi sarata shinallata shutak murukunata
shinallata mishki murukunata mishki yakupi pukuchishpa”
(1974, Vol. ll) kallari willak Diccionario de la Lengua
Espafiola kamu kaymantami kallarik laya rikurin.

Killkakamayuk José de Acosta, Historia Natural shinallata
Moral de Indias (1954) shinallata kushipata Bernabé Cobo
Historia del Nuevo Mundo kamupika tawka laya
ruranatami ninkuna: sarata wifiankaman yakupi churashpa
chaypa kipa yanuna “sinchi” llukshinkaman shinallata Peru
mamallaktapika sora shutiwanmi kayankuna kayka
sinchitami machachin. Shuktak layapika kashtushpami
rurana chaypa washaka yanuna. “shuktak chuyanlla
kamchashka sarawan” runakuna mutsushka sara kamcha
“llampuchisha” shinallata shuk llaktamanta mishukuna.

Aswaka saramantami kan, chaymantami Antikunapaka
willka upyana karka, kunan pachakunapish sinchitami allpa
llamkak runakunaka mutsunkuna tukuy tawka laya kawsay
pachakunapi shina: ayllu tantanakuypi shinallatak
wankuriy kawsaypi, allpa llamkaypi, ayllullaktayukpi,
achikyayakunata kallarinkapak manakashpaka tarpuy
pukuy pacha raymikunata sinchiyachinkapak shinallata
ayllullaktapi tiyak hatun raymikunata rurankapak shina:
pawkar raymi shinallata apunchikamakpa raymikuna.

Waldemar Espinoza Soriano ninmi kay upyanapa
shutikunataka inkakuna imashina kayashkata shinallata
imashina rurakkashkata: “(...) asua, upi o acna o yamor
tocto, tawka rimaypika kayanchimi aswa nishpa (...)
shinallata imashina ruranata (“Los Incas Economia,
Sociedad y Estado” (1997: 149 - 151)).

232



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

Imashina ruranamanta kallaripi Garcilaso de la Vega
tarinchik nishkata (1973: Tomo Ill: 100).

Alonso Pefia Montenegro, Quitupak kushipata,
Runakunapak kushipatapak Itinerariopi, kamu IV, pags.
438 - 439 willakun tawka laya aswa ruranakunata.

Kunan punchakunapika tawka laya aswa ruranakunaka
Aawpa puncha shinallatami mana chinkarishkachu. Sigsi
marka Jima ayllullaktamanta Rosa Elvira Yari kashnami
nishpa willan:  “Almud  muruchu sarata pichka
punchakamami sakina hura wiflankaman, chaypa kipaka
achira panka hawapimi shikwashpa churana shuktak urku
pankakunapish kanata ushanmi, chaypimi sakina kan sara
wiflankaman. Shinashpa chakichina kan. Chaypa kipa
kamchana chawpi almudta killunlla aswa llukshichun,
shinallata chawapitaka kutanami kan. Chaypa kipaka
yakupi churanallatami kan shinashpa yanuna kimsa chusku
sayllakunata ashalla mishki chankakawan tukuy pacha
kuyuchiranami kan. Shinashpaka shushunami chaypa
washa turu tinajapi mana kashpaka hatun purupi
churana”.

Willashkaka rikchami kan Cafiar marka Quilloac
ayllullaktamanta Maria Pichasaca Guaman kashnami nin.
Turumanta pufiu manakashpaka tinajakutaka
pukuchidoras nishpami kayankuna pukuchinamanta
shamun, kay shimika chapushka shimimi kan castilla
shimikuwan —dora/s

Sapan kushkakunaka, sapan ayllukunami yachankuna kikin
aswata imashina ruranata, kaykunataka wawakunaman
yachachishpa sakishkakuna. Shina sarataka kallanapi
kamchana kashka, samarina punchakuna, nawpa

233



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

wallukuna samachina kuska, chankakawan mashna
mishkichina kashkata, ashtawanpish.

Nawpa pachakunapika aswata upyakuna karka kunanpish
upyashpami katinchi kushikuy punchakunapi. Hayak
yakuta  karankunami  ayllu  ukunapi  shinallata
ayllullaktayukpi, shinapish aswaka willka shinallata
aylluman karankapami kashka. Shuktak nishkapika hayak
yakuka machachinkapallami kan, aswaka shinchiyaytami
kun allpa llamkaypi purinkapa. Chaymantami aswa
shinallata antikpak runaka chikan kawsayta mana
chaskinata yuyashpa kawsan. Martin Caguana ayllullakta
pushakka kay mutsuy upyaymanta rikuchinmi: “Aswa
raymikunapi upyanchik, shuk kutikunaka minkakunapi,
wasikunapi  upyanchik. Tukuykuna aswata upyanchik:
Kari, warmi, tayta, mama, wawakunapish”.

Yurak sara kutamanta api. Yakupimi nuyuchina kan
timpuchina kan aniswan, canelawan, clavo de olorwan, fia
llukchina kashpaka tiyakpika Aufiutami churana.

Maywa api kaytaka kunkunami sasi killa ishkay punchapi,
ayakunapak punchapi, kichwa shimipi: aya api, wawa
tantawan. Kaytaka sara kutawan rurarinmi kay
tullpukunami kanata usan: yana, maywa, mishki murukuna
shinallata especiaskuna, kaykunaka yanurinmi wisina
purukunapi. Kutataka razu yakupimi nuyuchina, chaypa
washaka mishki muru shinallata especias timpushka
yakuwan chapuna, shinashpa kuyuchina shankuyankaman
tukuy chaypika chamkakata churana.

Champus. Rurana murukunaka maywa apipa layallatami
kan. Shinapish shuktak layami tukun kayka lluchushka
tukuy mutiwan rurarinmi.

234



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

Rosero. Yurak sarawanmi rurarin ishkay punchata yakupi
sakina kan; chaypa kipaka chakichina sara murumanta
shunkukunata llukchina kan; Aafiuman tikran shinashpaka
timpuchinami kan canelawan, ishpinguwan, mishki muru
pakikunawan shinallata miskinlla sachakunawan. Tukuy
kayta ashalla ninata  hapichishpa  kuyuchirana
sankuyankaman.

11.- SHUKTAK KIKINRURAYKUNA, MUTSURIYKUNA
SHINALLATA SARAMANTA RURAYKUNA.

Ayllullaktakunapika sara yuraka tukuymi mutsurin: kaspa,
tullu, pankakuna, sapikuna. Ima mana yankachu kan,
tukuytami puncha kawsaypika mutsunchi. Murukunataka
tawka layapimi allichinchi: yanushka, kamchashka,
kusashka, kutashka; mikunapi shinallata upyanapi. Chukllu
akchata, kurundata, sapikunata hampipa. Tulluwan
shinallata llullu panka (llaka) shinallata chakishka pankata
wiwakunaman karankapa. Sara kurpataka pillushkakunata
shinallata  tantatamanta chikanpika  ushankunami
rikchakunata rurankapak hampikkamak kapukamaypi.

Curunda < kurunta, s.k. ‘tuza, raquis’ Kupa
chakishkakunataka chawrapami mutsurinchiy ninata
hapichinkapa shinallata mikunata yanunkapa yanta mana
tiyakpi. Shinallata shuktak rikchakunata allichinkapa
watapi maykan pachapi.

Chanca < chanka, s.k. “Chawpikaman pakishka mana
kashpaka kutashka” (Cordero, Luis, 1992). Ayllullaktapika
shinallata mishuyashka llaktapika chankataka sara
rakullata kutashkata rumipi kayankunami manakashpaka
maki kutanapi. Sara chankawanka ruranata ushakunami

235



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

hillita kuchi aychawan, ashtawan nafuta kutashkaka
allkuman, kuchiman, kincha ukupi tiyak wiwakunaman
shinallata kuykunaman karankapak.

Chanca < chankana, v. k. ‘pakina, sarata rakullallata
kutana’. Kay imachikmantami quichuismo llukshin chancar
unanchashkami kan kayta ninkapa wakllichinkapak,
makankapa shinallata machakankapa: “Ukucha shinami
kantaka chankasha” kay unanchawan kunkakarashpa
maykanta pampapi waktana; shinallata kay unanchawan
chankay, futunchina: “Ayayau. Nami rukata chankari
caraju”.

Chuchuca < chuchuka, s. k. Nutunlla killu sara yakupi
churashka pizhuyashka tukun intipi chakichikpi, chaypa
kipaka kamchanata wushanchikmi shinallata rakuta
pakinchi.  Mazamorrata  kachiwan  manakashpaka
mishkiwan ruranata ushanchik, chuklluwan chaypak kipa
yakuta kapishpa, intipi chakichina. Kusashka washaka
chushakyachina chuklluta papa mondadawan, kachiwan,
makinchuywan, ajowan. Sara chankashkata ruranata
usharinmi shuk mazamorrata kachiwan allkukunaman.

Migllar, chapushka shimi kichwawan castilla shimiwan
mikllana v. k. sapimantami llukshin castilla shimiku —ar
imachiknallamanta. Pitikuy ishkushka sarata apana mana
kashpaka kaspata chankallipi, punchupi, anakupi mana
kashpaka ukunchipi tantachishkami kan fawpaman.
Allpapi llamkashpa kawsak runa- warmikunamanka
ukunchi hunda murukunata apana shinallata shuktak laya
murukunata apanaka medidami kan.

Pambamesa < pampamesa. Chapushpa allichishka
shutikkuna: kichwa-castilla, tikrashpa churashkami kan

236



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

kichwa rimayta: mesa shinallata pampa ‘suelo, llano,
planicie’, tukuy shimi unanchaka castillapika kaytami nikun
‘mesa de suelo, mesa de potrero’.

Pambamesa tantanakushpa mikunakunata ninkunami,
kaykunataka pampapi mantakunata tindishpa
churankuna, chay muyuntipimi runakunaka tiyarinkuna.
Manta hawapi lluchushka muti tazha tallinkuna, mana
kashpaka karawan muti yanushkata, chuklluta, papata,
makinchuyta, llullu habasta, ullukuta, ukata, mashwata,
chivilta, chumalata, paki wakra aychakunata, atallpa
chankatapish ashtawanpish., “paykuna imashimami
munashkata”

Tantanakushka ninchikmi mikuypika kayashka tukuy
kuchulla  ayllukuna  shinallatak  ayllullaktakunami
tantarinkuna, llamkaypak kayashkakunapish
manakashpaka minka tantanakuypa yanapakkunapish
kayashkakuna paykunaka ayllupi tukuymi kukakuyta
apashpa churankuna.

12.- UNKUYKUNA, LANCHAKUNA SHINALLATA YURATA
LLAKICHIKKUNA.

Atupa, s. k. “Kaspa mana alli pukushka mana kashpaka
chukllu wakllirishka hungumanta” (Cordero, Luis, 1992),
kaspapimi ismushpa rin yana fiututa allpayashpa mana
kashpaka yana kuta tukun shinallata kay hunguka tukuy
charkatami llakichinata ushan. Ayllullaktapika shukta
rimaypika kayankunami mana alli rimaypi yuyakkunata
kay unanchakunawan ‘rukuyashkakunata’.

Bifian. Rimayka sapan kuskakunapi rikuchin: [bifia, bifio,
bifidan, bifnagli, bifiau]. Kay tawka layaka wiiawi, s. k.,
237



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

[lukshinmi; [bifawi, bifahui] rimarinmi, castilla shimipi
‘retofioc” maypimi/w/ tukun [b] kichwa diptungupi
shinallata mafashka castilla shimipipish.

Winawi wifianamanta, v. k. shamunmi, [biflana, -inana]
‘mallkiyay, wifiana’. Bifianka shuk kuru rikurinmi kukullu
manakashpaka fawi fa rikurimukpi panchi manakaspaka
pawkar killapi. Kuruka rikurimi chukllu fia buchitapi kakpi
kayka kanmi akcha fia llukshimukpi yura fia kuytsa kakpi.

Gorgojo, polilla. Killka unancha rikuchi kamu Real
Academia de la Lengua kallarishpa latinpi gurgulium / onis
apamunmi killkashpa ninmi “Uchilla coledptero kurumi
kan payka muyukunatami mikushpa kawsan (...). Kay
kurumi yallitak sarata llakichin kaspakunata ismuchishpa;
kay kurumanta kishpichinkapaka wayunkata rurashpami
kaspakunataka watana kan, shinallata kaspakunata
pampapi churana kan manakashpaka iskushpa
altillukunapi altamiso sachawan muyundita harkashpa
(markus, en k.). Shuktak llakichik wiwakunaka kaykunami
kan: chiruti pawkar killapi, chugukuna aymuray killapi),
allkukuna, ukuchakuna, yunkakunapika afiankukuna.

13.- HAMPIK  SHINALLATA  SARAKA  UKKUTA
SINCHIYACHINKAPAK, PUKLLAYKUNAPA. ALLPA
LLAMKAPAK RANTINPAY.

- Inca Garcilaso de la Vega shuktak llaktamanta
shamushka mishukuna parlashkata ninmi “tarishkakunami
saraka wiksata charik kashka kawapi, shuk allikunata
charishkata allimi kan purutu shunku mana alli kakpi, ijada
mana alli kakpi, rimikunapak, ishpa yaku tantarishkakapi,
ishpapurushinallata cafio nanaypa”. (1973, Tomo |: 125).

238



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

- Kushipata Bernabé Cobo tikunakunmi Garcilaso de Ia
Vegawan sara yura hampikunata charishkamanta
aswamanta rimashpa.

- Kunan punchakunapika Ruth Moya ninmi sara yuraka
chiri unkuykunata hampinkapami kan, kunuk sacha
kashkamanta. Kamchashpa, kusashpa, yakururashpa
mikunata ushankunami. (Ecuador: Cultura, Conflicto y
Utopia, 1987: 25).

- Plutarco Naranjo ninmi chukllu akcha alli kashkata
ayaynipa shinallata gota nishka unkuypa (SARA LLAKTA,
2009: 108). Shinallata ninmi sara mana vyalli wira,
proteinata charishkata calciotaka achkatami charin,
shinallata mana alli kashkatapish rikuchinmi mama kiruta,
kirukunata ismuchinkami (Ibidem, 187).

- Herndn Loyola: “Kurunta kushaskaka yawar
kacharirishkatami harkan; sara aswaka ayaynitami
hayakinmanta shitachin”. (SARALLAKTA, 2009:151).

- Mercedes Chuma, Cafar hampik warmi: saraka
ashallayachinmi ankuta Aitichishpa shinallata
“insuficiencia cardia” shinallata renalta.

Chakishka chankashka saraka wiksa rawrayta chiriyachin.
Aswaka wiksamanta unkushkakunapami alli shina: kicha
unkuypa, kuynaypa rikushpalla upyakpika
mikushkakunatami pakta pakta ruran.

Karanti mutika achka alli mikuymi kan lluchuska mutita
atishpa chunchullikunatami pichan paypa kaytuwan.

Alli mikuyta yachakkunaka ninkunami saraka charinmi
achka vitaminas B1 shinallata B2 kaykunami “sistema
nervioso” yanapankuna, harkankuna. Chaymantami

239



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

ayllullaktakunapika sara api manakashpaka machka apita
upyankuna pufiuyta charinkapa. Shinapish mana yallimana
mikuna kanchu supichishkamanta.

14.- SARAMANTA SUMAKRIMAYACHAY (Hayllikuna,
katikniykuna, imashi imashikuna, takikuna, nishkakuna,
rimashkakuna, hampirinakuna).

Saraka nukanchikpak willka yura kanmi shinallatak
punchanta kawsaypa fiawpa pachamantami rikuchishpa
shamushkakuna rumipi, allpa ruraykunapi kay fAawpa
llaktakunapi Valdiviapi, Jama Coaquepi shina, wifay
kawsayka kunan punchakunapipish yuyayta kushkami
sumakruray shuyukuna shinallata sumarimayachayta
yuyarishpa churachunkuna suyukunapi shinallata mama
llakta ukupi. Shina shuyupi shinallata llankllakamapi kay
shutikunami  kan: Oswaldo Guayasamin, Eduardo
Kingman, Victor Mideros, Endarapa rikcha rurashka
llankllakama Sangolquipi, Pichinchapi, kawsayta shuyuk
Emilio Lozano “Sarata pallashpa”, “Botijapak raymi”. Cafiar
mishu llaktapi tiyak shina tawka rikcha shayakunkuna
allpapi llamkak runa yapuyta urmuschishpa apakuk.
Shinallata yuntawan vyapukwan Santa Isabel kitiman
yaykuna Ramalpi Azuay markapi.

Sumak rimayachaymanta nishpaka sarataka fawpa
rimaykunapi rikunchikmi, yaku allpapachapi
hundamukpika Cafari runakuna, urku Amugaman
wichayashpa kishpirishkakuna chaypimi ishkay
wawkintimanka ishkay wakamayakuna karashkakuna
mikunata shinallata upyanata murukunamanta
rurashkata.

240



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

- Mamahuacamanta shinallata urkuyayamanta fawpa
rimaypika urkukunapa, kuchakunapa, harkachikuna
chayukyankapak nawpa rimaykuna, Canarpika Charonmi
urkuyayaka wawakunata shuwan manashpaka rantinpak
kuri kaspakunamanta kari kakpika ishkay wawa, warmi
kakpika shuk chaskin.

- Comarcana hayllikuna kaykunami: Remigio Crespo Toral
imalaya kashkata willachinmi prosa poéticawan sara
wiflanamanta shinallata ishkay niki killkapika willanmi
tipinamanta shinallata misha pukllaymanta. Mary Coryle
“Saraman Haylliwan”; Manuel Moreno Mora, César Davila
Andrade “Boletin y Elegia de las Mitas” runapaka llaki
kawsaypi kakpish, kipaka “El Habitante”, “Catedral
Salvaje” saraka totem ninmi vyallichinmi; Efrain Jara
“Poema del Regreso”, Rubén Astudillo “Responso por tu
tierra irremediable”, ashtawanpish.

- Runa katikninakunapika quitefio Jorge lcazami kayta
rurarka, shinapish pay killkaska Huasipungu kamu

runakunaka mamallaktata yallishkami: runapa
wifaykawsayka achka llakichishkami kashka fawpa
amukunamanta: hazhindayukmanta, kitilli
apukkunamanta, kushipatakunamanta shinapish

runakunaka sinchikayta hapishkakunami allpawan
kimirinakushpa sara chakrawan wanuy punchakaman.
Chaypimi chukllata shayachin, murukunata tarpun,
wiwakunata wifiachinkuna” (1993: 11).

Kunan puncha comarka katikninakunapika Jorge Davila
Vazquez: “El Sueifio y la Lluvia”, kawsayrikchapika
saramanta willanmi kawsaypachak kashkamanta. “De
grano en grano” Lizet Lantigua Gonzalez; Leonor Bravo

241



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

“Amanecié6 temprano ese dia” wawakunaman
killkarkakuna, etc.

-Tonadakuna.

Antipak allpapi sara wifaykawsayta charikpika kawsayka
tushushpami katinka. Chashnami killkashpa
shamushkakuna, takishpa, tushushpa llaktapi tiyak tukuy
trovadorkuna. Rimaytakita, tunadakunata allichishpa
saraman nishpa, aswaman shinallata upyakkunaman
manakashpaka  machayman  kawsayta  toreashpa
katinkapa.

Shinami “Huallca de collares”: “Ay fiuca kancha pambapi /
Auka aswata katukunkuna......”, mana kashpaka Sanjuanito
aswa hampi llakikunapami kan: “Pilchi aswata apamuy /
chay alli machachikta/ fiuka llakikunata kunkarisha nini /
huramanta aswallawan.

Shinallata mana kunkarinchichu Dario Guevarapa
rimaytakita: “Sinchi chuchakita allichinkapaka/ chusku
imakunatami  rurana  kanki/ aswa, uchu, alli
fritada/shinallata shuk  alli china siririshkata”;
manakashpaka Guaranda carnavalpa killka: “Aswatami
nini, aswatami nini/ tragutaka mana;/ kuytsata nini/
payata mana”.

Remigio Crespo Toral, Rafael Carpio Abadpa takiwan:
“Tierra de los bellos rios / madre tierra en que naci /
Recubierta de frutales, / tierra santa del maiz”. Benitez -
Valencia, Mifio Naranjo pacha kawsaypak llakikunata allpa
llamkaykunapi ima laya kashkata takinkunami: “Nuka
saratami intiman llukchirkani/ mana tamyanata yuyashpa
/ tamya hapirkami/ kanchapi tukuy sarawan”.

242



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

Nishkakuna:

“Ama imata ninkichu, tukuy aswawanmi kan”., “Mikuna
muti illakka mana mikunachu kan”., “Mutita yallik
cuencanumi kan”., “Mana mutita mikushka kanki”., “Muti
mikunami illakun”., “Ote ote ote kay equipomanka mutimi
illan”., “Amarak richu, mutillatapish mikushpa rinki”.,
“Ushuman kalchata karay” pi mana chaskin maykanman
oportunidad kushkata: wawamanka yachay, mana
paktachikman llamkay. Transito Amaguanapa kichwapi
riksishka rimay kaypimi nin runa ayllullata, llakta
tantachinamanta: “Tantanachiy shuk kaspa shina kan:
muruta rikpika wachuta rin; wachuta rikpika tukuy
kaspata tukuchin” castilla shimipi ninmi: La unidad es
como una mazorca de maiz: al sacar un maiz se va lafila, si
se va la fila se acaba toda la mazorca.

Allichinkapak tiyanmi shina saramullu pukllak wawakunata
ninkapa; sarapanga sumak kuytsakunata ninkapa; llakta
shutita willankapa shina Sarayunga, ‘caliente del maiz’
Pucara markapi llakta kiti kuchullapi sakirin, Zaruma:
‘cabeza del maiz” kay kitipillapitami sakirin; Saraloma
Nabodnpi shinallata Shagllipi, ashtawanpish.

Kay rimay- sumakrimariy seccionta tukuchinkapa kay
nishkaka hiperbolicomi rikurin: Azuayukunaka Cafari-
incakunapak wawa wawakunami kanchik sarapa
churikunami kanchik. Nukanchipak fawpa yayakunapa
kawsayka sarapimi muyushka karka, kunan
punchakunapipish muyushpami katin Aukanchik kawsaypi,
Aukanchik pamba rikunapi, yachankunami fiukanchikpa
takishka rimayta, fAukanchik kikinyarita, fAukanchik
wiflaykawsayta, nukanchik kawasayta. Imashinami nin

243



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

Martin Cahuana kichwa llaktapi nishka shina: “Saramama
Aukanchikman wiAaypak tukuyta kushka” Mama maiz
siempre nos ha dado todo.

15.- PUKUCHISHKA SHINALLATA SARATA KATUNA.

En el Boletin N° 232 del Instituto Nacional de
Investigaciones Agropecuarias INIAP 153 (Agosto /,1992),
killkanmi:  Azuaypi shinallata  Cafarpika saraka
runakunapak punchanta punta mukuymi kashka,
shinashpami kay markakunapika 46.390 has. tarpunkuna,
kay rendimientowan 0.6 tm/ha (INEC 1990) ashalla
pukuytaka rikuchin wakcha allpakunata, wakllirishka
muyukunata, ashalla fertilizantekunata churakpi. (Loja
markamanta Pindo llaktami ashtawan yalli sarata pukuchin
mama llakta ukupika)

Mamallakta ukupi shinallata hatun mamallaktakunapi
kunan punchakunapi tukuy laya mikunakunami rurarin,
kapukamakpi, hampikuna, ornamentalkuna ashtawanpish.
(4.000 aproximadamente).

Shinapish  suyu ukupi sara tarpuy pukuchika
ashallayashpami katin. Shina kashpapish Republicana
punchamanta pacha saraka kunan punchakunapipish
llamkarishpami katin, katunkapak, ayllullakta ukukunapi
mikunkapalla tawka laya kawsak runakunapa wakchapak
shinallata chayukpak: uchilla pukuchikkunapa shinallata
hatun pukuchikkunapapish, murukunata hatun uchilla
katuy rantiypa, apariykanchakunapa, fawpa pachamanta
“aparikkuna” shinallata katuna rantina pambapi mutita
tiyarishpa katukkuna ayllullaktapi shinallata mishu llaktapi,
Cuenca mishu llaktapi tiyak fawpak yachak wasikunapi

244



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

katunkuna: Herreriaspi, San Roquepi, Vecinopi,
ashtawanpish., katunkunami shafiupyaywasipi shinallata
upyaywasikunapi “chayuk kari-warmikunaman” shinallata
chikan runakunamanpish Raymi Pambapika katunkunami
muruchuta, tintuta, kampikutata, manakashpaka mishki
yakuta chumalawan, kimpuluwan,tamaleswan,
empanadawan,chukllu  turtillawan shinallata sara
kutawan.

245



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

TUKUCHINKAPA

Kutichimana kanchik nawpa pacha kawsayta, yuyayta,
kamayta Pachamamamanta yuyarishpa, sara
chakrakunaka kunan punchakunapika chinkarishpami
shamun kiwakunamanta, wakrakuna winachinamanta,
llaktallichishkakunamantapish, shinakakpipish ashalla
chakrakunaka nawpa yachay kawsayta sinchiyachishpami
katinka. Chaymantami tarpushpa katikpika mana
chinkarinkachu. Kayta rikushpami ayllullakta pushakunaka
yuyarichina kan wawakunaman sarata kunanyachishpa
tarpushpa katinkapa mikuypa shinallata kawsaypacha
sapipa, kikinyaripa, fukanchik wifiaykawsay antirunapa
pamawayrikuy kay pachapi ama chinkarichun.

Saraka kay pacha kawsay llaktapika achka alli mikuymi
kashka, chaymantami patrimonio culturalpa unancha
tukushka nukanchik kikinyari comarcanapika. Shinashpami
runakunamanka tukuy pachakunapi mana hawalla willka
yura kashka Sumak Kawsayman apan ayllukunawan,
ayllullaktakunawan shinallata fiawpa pacha wakakunawan
willkakunawanpish  shina: Pachamama, Intitayta,
Yakumama, Allpamama maypimi chakraka chakana shina
tukushka tinkichishpa hawa pachapi, ukupachapi kawsay
wiwakunata, runa shinallata pachakawsay tinkirinkuna
shuklla tukunkapa. Chakanapak chawpi shunku shinami
tiyakushka, tiyakun, tiyakunkara SARAMAMA, sara
yuraka.

Carlos Alvarez Pazos rurakpak killkashka kamumanta
Castilla shimipi uchillaya chishka yuyayllata. Kichwa
shimiman tikrachik: Maria Leonor Paguay Saeteros, Suscal

246



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

kitimantami, Licenciada en Ciencias de la Educacion,
Especialidad: Historia y Geografia payka kanmi. Shinallata

Magister (c) en Educacién, menciéon Educacion
Intercultural Bilinglie.

247



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

ABREVIATURAS
Adj. / adj. Adjetivo/ adjetivo
Adj. k Adjetivo kichwa
Am. Mer. Ameérica Meridional
ant. antiguo
Cap. Capitulo
der. derivado
Ecuad. Ecuador
esp. espafiol
f. femenino
f.e. sustantivo femenino espafiol
fig. sentido figurado
k. kichwa
msnm. metros sobre el nivel del mar
or. origen
pag. pagina
pégs. paginas
P. Padre (sacerdote)
p.p. (part. pasivo) participio pasivo
S. sustantivo masculino
s.C. sustantivo castellano
s. comp. sustantivo compuesto
s.f. sin fecha
s. k. sustantivo kichwa
s. k. comp. sustantivo kichwa compuesto
sig. siguiente
SS. siguientes
V. verbo
v. k. verbo kichwa
V. Véase. Ver
< proviene de......
> daorigen a...........

248



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

INFORMANTES

Acero, Antonio, vendedor de papas en los dias de feria, nativo de Quilloac del
canton Cafar, de 59 afios.

Albarracin, Melchora, agricultora, nativa de Sayausi, parroquia del cantén
Cuenca, de 70 afios de edad.

Bermeo, Hilda, campesina del anejo de San Alfonso del cantén Girdn, de 47
afios.

Bravo Molina, Rosa, campesina de Cojitambo, de la provincia del Cafiar, de
63 afios.

Cabrera Fajardo, Liduvina, nativa de Shaglli parroquia de Santa Isabel, de 59
afios.

Caguana, Martin, nativo de Caguanapamba del cantdn El Tambo, Cafiar, de
57 afios, dirigente de la comunidad.

Castro, Espinoza, Agustin, exsindico y dirigente de la comunidad de
Potrerillos de la parroquia Socarte, General Morales, de Cafiar, de 57 afios.

Castro, Moisés, campesino de Pachén, comunidad de la parroquia de Suscal,
agricultor y dirigente de la Organizacién indigena parroquial UNOIS, de 60
anos.

Chimborazo, Belisario, lider indigena de la Comunidad de Quilloac, con
Masterado en Educacién Bilingle Intercultural, abogado, ex alcalde de Cafiar

durante dos periodos, de 47 afios.

Chimborazo, Francisco, dirigente nativo del Tambo, provincia de Cafiar, de 50
afios.

Chuma, Mercedes, curandera de la comunidad de Correucu del cantdn
Cafiar, de 79 afios.

Duran, Celestino, oriundo del cantéon Santa Isabel, de 80 afios.

249



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

Escanddn, Napoledn, mestizo, nativo de la parroquia General Morales
(Socarte), Cafiar, de 68 afios.

Guaman Falcdén, Magdalena, nativa de Cafiar, magister en Educacion
Intercultural Bilingle, de 61 afios.

Guaman, Teresa, vendedora de mote del mercado Feria Libre de Cuenca, de
58 afios.

Huasco, Santiago, nativo de Socarte, de 47 afios.

Jaigua, José, ingeniero agrénomo, profesor de la especializacion de
Agronomia de la Unidad Educativa del cantdn Nabdn, de 59 afios.

Lalbay Guaman, Manuel Eduardo, campesino nativo del anejo San Alfonso
del Cantdn Santa Isabel, de 46 afios.

Loja, Angel, nativo de la parroquia Santa Ana de la provincia del Azuay, de 66
afios.

Loja, Antonio Caguana, nativo de Socarte, de la provincia de Cafiar, de 68
afios. Dirigente y sindico de la comunidad.

Loja, Eloy, campesino del cantén Sigsig, provincia del Azuay, de 51 afios.

Loja Loja, Inocencio, indigena de la comunidad de Collauco, de la parroquia
de Suscal, agricultor y dirigente campesino de la Zona Baja de la provincia de
Cafiar, de 77 afios. Fue el principal impulsor y lider de la Reforma Agraria de

esa Zona.

Narvdez, Rafael, agricultor de la comunidad Victorilla perteneciente a la zona
intermedia del cantdn Santa Isabel, de 77 afios.

Neira, Blanca, campesina de la parroquia El Valle del cantén Cuenca,
comerciante de granos, frutas y de verduras, de 60 afios.

Nieves Rebeca, campesina de San Gerardo de Huahualpata del cantdon Girdn,
Presidenta de la Asociacion de mujeres agricultoras.

Paguay Guaman, Antonio, labriego de Suscal — Cafar, de 65 afios.

250



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

Pichasaca Guaman, Maria, campesina de Quilloac, curandera de la
comunidad y profunda conocedora de saberes ancestrales, de 73 afios de
edad.

Pichasaca, Santiago, oriundo de Quilloac, Cafiar, de 42 afios.

Pichasaca, Teresa, nativa de Quilloac, del canton Cafiar, negociante de
cereales, de 48 afios.

Quinde, Antonio, nativo de Cafiar, de 75 afios, exmaestro y Rector del
Instituto Pedagdgico Intercultural Bilinglie de Quilloac desde 1988 hasta el
2009. De acuerdo a su propia informacion con tres afios de estudios en
Derecho en la Universidad estatal de Cuenca y cuatro aflos de Antropologia
en la Universidad Salesiana en Quito. Jubilado desde el 2010.

Saeteros, Mercedes, campesina, oriunda de Suscal, de 59 afios.

Sangurima Quishpi, Manuel Maria, indigena de Patapamba del cantén
Nabon, de la provincia del Azuay, de 79 afios.

Segovia Mendieta, Maria Dolores, campesina de Lunduma, comunidad de la
zona central del cantén Santa Isabel, partera y curandera y lider a nivel
regional y nacional, de la estirpe de Dolores Cacuango y Transito Amaguafia,
de 85 afios de edad.

Shingri, Teresa, campesina de la comunidad de Punta Corral de la parroquia
Turi, del canton Cuenca, de 59 afios.

Tepan Yunga, Maria, indigena de Patapamba, del canton Nabdn de la
provincia del Azuay, de 75 afios.

Yari, Rosa Elvira, nativa de la parroquia Jima, perteneciente a la provincia del
Azuay, de 64 afios.

Yuquilema Guaman, Maria, campesina de la parroquia Cafiaribamba
perteneciente al cantdn Santa Isabel, provincia del Azuay, de 49 afios.

Zumba, Pedro, dirigente nativo del cantén Suscal, del cantdn Cafiar, de 47
afios.

251



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

NOTAS

1.- Realidad denominada también “Region Centro Sur” de la sierra
ecuatoriana, formada inicialmente por la nacionalidad cafiari y los
conquistadores incas, luego por el Corregimiento espafiol y, mas tarde, por
lo que seria la Gobernacién colonial de Cuenca que incluia a lo que ahora son
las provincias de Azuay y Cafiar, realidad que en la Revista N° 14 del IDIS” se
define como un proceso historico y cultural peculiar mas que una acotacion
geografica” (1985: 129y ss.).

2.- Lo andino, entendido como una categoria que engloba aspectos como el
geografico, étnico, cultural, ecoldgico que, si bien se origind en lo indio, sin
embargo actualmente trasciende a lo mestizo, a lo cholo, lo afro; a los
sectores predominantemente popular y medio de la sociedad.
Geograficamente se demarca dentro de los Andes que incluyen el pdramo, la
montafia, el valle, las estribaciones que se extiende a la Costa y al Oriente; lo
urbano y lo rural. Es decir lo andino como dimensién multiétnica, geografica
y sociocultural, diversidad que se sintetiza en una unidad.

3.- Sobre este vocablo veremos detenidamente mas adelante, en el capitulo
3 de este trabajo.

4.- Se refiere a la ciudad imperial del Cuzco.

5.- En el dialecto peruano q'ellu y en el dialecto ecuatoriano killu, significa
amarillo.

6.- El autor de esta compilacion es Victor Manuel Albornoz, Compilador de
las Relaciones Geograficas de Indias en “Cuenca a Través de Cuatro Siglos”,
pags. 46y 47.

7.- El Padre Julio Paris era conocedor de los dialectos del centro y del sur:
Chimborazo, Cafiar y Azuay, asi como también del norte serrano, como anota
Ruth Moya en el prélogo de la obra mencionada.

8.- En Centroamérica denominan milpa: tierra destinada al cultivo del maizy,
a veces, de otras semillas, segln el Diccionario de la Lengua Espafiola, aunque
en Hombres de Maiz de Miguel Angel Asturias, esta palabra se utiliza
indistintamente para parcela o planta de maiz.

252



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

9.- Lo escrito en cursiva es mio.
10.- Voz espafiolizada, igual tupos.

11.- Jatunruna. Era el individuo que aportaba con la mano de obra en toda
clase de trabajo, ya sea familiar, comunitario o estatal en el Tawantinsuyo.
Los jatunruna constituian la mayoria de la poblacidn. (Espinoza Soriano,
Waldemar, idem. 1997: 284).

12.- Chakana, es un simbolo que en la cultura andina se representa como una
especie de cruz cuadrada y que entre los cafiaris se aplica al tiempo, al
espacio, al ciclo vital del hombre, al proceso del cultivo del maiz o ciclo
agricola sara wata, al ciclo festivo o celebrativo, a la vida en general. Sin
embargo cada regién, cada comunidad posee su forma cultural de
interpretar, aplicar y representar la simbologia. Variantes encontramos por
ejemplo en el cantén Nabdn, Azuay (Ver El Mercurio, del 7 de diciembre de
2016), y en Quilloac en Cafiar.

Chakana se traduce por escalera, parihuela o camilla, cruz cuadrada. Como
verbo significa hacer puente. Este término sirve también para referirse
astronédmicamente a la Cruz del Sur que, en la Unidad Educativa Intercultural
Bilinglie de Quilloac, de la parroquia del mismo nombre del cantén Cafiar,
utilizan para incorporar al Calendario Vivencial Comunitario (Quilloac
Runakunapa Kawsay Pacha Yachay). Sin embargo, en todas las comunidades
las mujeres son las encargadas de trazarla.

Aplicada al ciclo agricola del maiz: sara muyu, la chakana es una cruz con
cuatro cuadrantes que corresponden a los dos solsticios y a los dos
equinoccios del afio solar y, por ende, a los cuatro momentos del cultivo con
sus respectivas celebraciones o raymis: koya raymi equinoccio de septiembre,
inicio del ciclo o tiempo femenino, de la siembra; kapak raymi, solsticio de
diciembre y méaxima fuerza femenina; pawkar raymi, época de florecimiento,
equinoccio de marzo, inicio del tiempo masculino; Inti raymi, época de
cosecha, solsticio de junio y maximo tiempo masculino.

Cada cuadrante consta de tres meses. El solsticio de verano espacialmente
se lo ubica al este y temporalmente corresponde al mes de diciembre; el
solsticio de invierno corresponde al oeste y temporalmente a junio. El
equinoccio de marzo espacialmente corresponde al norte y el equinoccio de
septiembre, se lo ubica al sur.

253



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

13.- Espiral, churu en kichwa, en la concepcién andina la representacion de
la vida en continua transformacién o pachakutik, es decir el proceso ciclico
que avanza y se repite, pero que cada repeticién no es igual sino que esta
sujeta a cambio, a movimiento, muyuy en kichwa. Los espirales son siete y
parten de un nucleo en que se representa al sol y a la luna, simbolos de
identidad andina. El Diccionario de la Lengua Espafiola trae la palabra churo
con dos acepciones: en Bol. y Ecuad. caracol y en Col. y Ecuad. rizo (de pelo).
Es posible posible que churo provenga del kichwa cuyo significado es de
caracol. De churu se deriva el diminutivo churuku.

14.- Sobre este término y chakitakalla se vera en el Capitulo 7.

15.- Tishana, vocablo empleado en el habla kichwa del Cafiar actual ya que, a
excepcion de Luis Cordero, no existe en otros diccionarios con el significado
dado, pero si como escarmenar.

16- Makita mafiachi, forma de solidaridad y reciprocidad en el trabajo agricola
entre familias.

17.- Nos referiremos a esta palabra cuando tratemos de la voz tarpuy en la
misma pagina.

18.- En el Boletin N° 232 del Instituto Nacional de Investigaciones
Agropecuarias INIAP, de agosto de 1992, refiriéndose a las provincias de
Azuay y Cafiar, establece como zonas altas desde 2700 a 2900 msnm y zonas
bajas desde 2400 a 2699.

19.- Estos, a su vez, son derivados de minkana, v. k. Colaborar en tareas o
trabajos agricolas o comunitarios, previa peticion del duefio del terreno o del
dirigente, quienes retribuyen con comida y bebida.

20.- Pampamesa. Remitirse al Capitulo 10 de este libro, titulado: Otros usos,
tareas y costumbres referidos al maiz, en donde tratamos detalladamente
sobre este vocablo.

21.- Informacién personal del autor de este libro, presente en el ritual.

22.- Durante los solsticios el sol estd mas lejos de la tierra y mds cerca durante

los equinoccios.

254



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

23.- Motepata, compuesto kichwa al que nos referiremos en el siguiente
capitulo: Comidas y bebidas, caracter social y ritual.

24.- Cuy < kuy, s.k. Roedor de la especie de los cobayos, conocido también
como conejillo de indias.

25- En el libro Quinto de los Cabildos de Cuenca (1559 — 1587) se expresa
que veinte afios después de la fundacion de la doctrina de Sant Francisco
de Peleusi de Azogue Cojitambo ya era “un pueblo consolidado y un
importante asiento mestizo” (Ver en Juan Chacdn o en el articulo de
Marco Robles en el libro de Efrain Ledn Rivas titulado “Cojitambo. Mas
alld del mito y de la Leyenda”, 1977: 118).

26- Uyansa, s. k. Agasajo que en los sectores rurales aun se acostumbra hacer
por ejemplo por la inauguracién o terminacién de una casa, por lo que
el duefio brinda comida y bebida por la mano de obra prestada en la
construccion. Sin embargo, en el contexto de las festividades se entiende
como el dia final o despedida de la fiesta que el prioste y otros cargos
subalternos ofrecen en sus casas a los colaboradores y deméas miembros
de la comunidad. En los poblados e incluso en ciertos barrios urbanos
aun se escucha “dards la uyansa” a quien estrena un par de zapatos o
un vestido nuevo, en el sentido de propina que su propietario debe dar
en dinero o alguna golosina. Alfonso Cordero Palacios registra esta voz
en su Léxico de Vulgarismos Azuayos, pero como cafiarismo.

27.

Abreboca. Del v. abrir y del s. boca. Copa de trago que se acostumbra
servir a los invitados antes de una comida suculenta, mas aun cuando el
plato fuerte es con cuy asado o chancho y sus derivados como morcillas,
chicharrones, cascaritas, etc., por lo que se oye decir: “Para que entre en
provecho y no patee el puerco es bueno tomar un buen abreboca”.

28.- En el orden de la estructura de este tipo de compuestos kichwas, no es
correcto como anota Loyola: acchachukllu que en espafiol significaria
‘choclo del pelo’, sino el orden inverso: chuklluakcha cuya traduccién es
‘pelo del choclo’” como habria querido decir.

29.

Rosa Elena Transito Amaguafia, mas conocida como mama Transito. Es
referente de liderazgo y una de las activistas mas importantes junto
Dolores Cacuango del Movimiento Indigena ecuatoriano.

255



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

BIBLIOGRAFIA

ALULEMA PICHASACA, Rafael, Yachay Nan Nro. 4, Instituto Superior
Pedagodgico “Quilloac” Bilingle Intercultural, Cafiar — Ecuador, 2012.
ALVAREZ PAZQOS, Carlos, Corpus Christi en Socarte Ritualidad de Propiciacién
y Fertilidad del Ganado, Instituto de Investigaciones Sociales - IDIS -,
Departamento de Cultura de la Universidad de Cuenca, Cuenca —

Ecuador, 2002.

---, Nuestra Habla Regional El Quichua y el Espafiol en las Palabras
Compuestas, Tercera Edicion, Facultad de Filosofia, Letras y Ciencias de
la Educacion de la Universidad de Cuenca, 2010.

ARRIAGA, Jesus, Pbro., Apuntes de Arqueologia Cafiar, Imprenta del Clero,
Cuenca, 1922.

ASTURIAS, Miguel Angel, Hombres de Maiz, Biblioteca Asturias, Alianza
Editorial, Primera Reimpresion, Madrid, 2008.

BEYERSDORFF, Margot, Léxico Agropecuario Quechua, centro de estudios
rurales andinos “bartolomé de las casas”, Cusco — Peru, 1984.

CAIMI NUCANCHIC SHIMIYUK PANCA, Ministerio de Educacién y Cultura
Pontificia Universidad Catdlica del Ecuador ILL — CIEIl, Primera Edicion,
Quito, 1982.

CIEZA DE LEON, Pedro, “La Crénica del Pery”, Espasa Calpe S. A., Madrid,
1941.

COBO, Bernabé, “Historia del Nuevo Mundo”, Biblioteca de Autores
Espafioles, Madrid, 1946.

CORDERO, Luis, Diccionario Quichua - Castellano Castellano - Quichua,
Coleccién Kashkanchikrakmi 1, EBI Proyecto de Educacién Intercultural
Bilinglie, Corporacion Editora Nacional, Quinta Edicién, Quito — Ecuador,
1992.

CORDERO, Luis, Enumeracion Botanica, Provincias del Azuay y Cafiar de la
Republica del Ecuador, Afrodisio Aguado S.A., Segunda Edicién, Madrid,
1950.

CORDERO PALACIOS, Alfonso, Léxico de Vulgarismos Azuayos, Cuenca del
Ecuador, Editorial Casa de la Cultura Ecuatoriana Nucleo del Azuay, 1957.

COROMINAS, Joan, Diccionario Critico Etimoldgico de la Lengua Castellana,
Biblioteca Romanica Hispanica, Reimpresién, Editorial GREDOS, Madrid,
1974.

256



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

CRESPO TORAL, Remigio, Leyenda de Hernan, Clasicos Ariel 24, Biblioteca de
Autores Ecuatorianos, Editado por Publicaciones Educativas “Ariel”,
Guayaquil — Quito — Ecuador.

CUENCA A TRAVES DE CUATRO SIGLOS, Compilacién, Prélogo y Notas de
Manuel Albornoz, Direccion de Publicaciones Municipales, Tomo
Primero, Cuenca — Ecuador, 1959.

CHACON, JUAN, SOTO, PEDRO, MORA D, Historia de la Gobernacién de
Cuenca 1777 - 1820, Estudio Econdmico-Social, Instituto de
Investigaciones Sociales de la Universidad de Cuenca IDIS, Cuenca —
Ecuador, 1993.

DAVILA ANDRADE, César, Antologia Poética, en Coleccidn Basica de Escritores
Ecuatorianos 6, Casa de la Cultura Ecuatoriana, Quito — Ecuador, 1975.

DE ACOSTA, José, Historia Natural y Moral de las Indias, Biblioteca de Autores
Espafioles, Vol.73, Ediciones Atlas, Madrid, 1954.

DE LA PENA MONTENEGRO, Alonso, ltinerario para Parrocos de Indios,
Madrid, 1771, Anuario Historico, Juridico Ecuatoriano IX, Ediciones
Corporacién de Estudios Y Publicaciones CEP, 1985, Quito — Ecuador.

DE VELASCO, Juan, La Historia del Reino de Quito, Tomo | La Historia Antigua,
Clasicos Ariel, Biblioteca de Autores Ecuatorianos 1.

DICCIONARIO DE LA LENGUA ESPANOLA Real Academia Espafiola, Vigésima
Segunda Edicion, Espasa, un Aporte Cultural de EL COMERCIO la vida a
diario (10 tomos) Impreso en Rotapapel, Espafia, 2001.

DICCIONARIO KHECWA — ESPANOL, Tucuman, Universidad Nacional, 1945.

EL MERCURIO, Diario Independiente de la Mafiana, Cuenca, junio 9y 22 de
junio de 2014.

EL MERCURIO, Diario Independiente de la Mafiana, Cuenca, septiembre 28
de 2017.

ENSAYOS SOBRE HISTORIA REGIONAL, La Regién Centro Sur, recopilacién,
Instituto de investigaciones Sociales de la Universidad de Cuenca (IDIS),
Casa de la Cultura Ecuatoriana Nucleo del Azuay, Cuenca —Ecuador, 1982.

ESPINOZA SORIANO, Waldemar, Los Incas, Economia, Sociedad y Estado en
la Era del Tawantinsuyo, Amaru Editores, Tercera Edicién, Peru, 1997.

ESTERMANN, Joseff, FILOSOFIA ANDINA Estudio Intercultural de la sabiduria
autoctona andina, Ediciones Abya - Yala, 1ra. Edicion, Quito — Ecuador,
1988, Autoedicion Abya — Yala Editing, Quito — Ecuador, 1998.

GALEANO, Eduardo, Memoria del Fuego | Los Nacimientos, Siglo XXI Editores
S.A., Madrid, en coedicién.

GARCILASO DE LA VEGA, Inca, Comentarios Reales de los Incas, Biblioteca
Peruana, Ediciones PEISA, Lima — Peru, 1973.

257



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

GUEVARA, Dario, El Castellanoy el Quichua en el Ecuador, Editorial de la

Casa de la Cultura Ecuatoriana, Quito, 1972.

GRIM, Juan M., La Lengua Quichua (Dialecto de la Republica del Ecuador),
Friburgo de Brisgovia, 1986, Edicién Facsimilar reimpresa por el Proyecto
de Educacion Bilingle Intercultural, Convenio MEC-TEZ, Quito, 1989.

GUZMAN, Manuel, S.J., Gramética de la Lengua Quichua (Dialecto del
Ecuador), Tip. de “Prensa Catdlica”, Quito — Ecuador, 1920, Edicién
Facsimilar reimpresa por el Proyecto de Educacién Bilingle Intercultural,
Convenio MEC-GTZ, Quito, 1989.

JARA IDROVO, Efrain, El mundo de las Evidencias, Departamento de Difusién
Cultural de la Universidad de Cuenca, 1980.

---, Grandes textos liricos, Ministerio de Cultura y Patrimonio, Primera
ediciéon, Quito Ecuador, 2015.

IDROVO URIGUEN, JAIME, Cojitambo: Vitalidad y Encrucijadas Histéricas,
Editorial Casa de la Cultura Nucleo del Cafiar, (s.f.).

INSTITUTO NACIONAL DE INVESTIGACIONES AGROPECUARIAS INIAP -153,
Boletin Divulgado N° 232, Quito — Ecuador, 1992.

KICHWA Yachakukkunapa Shimiyuk Kamu Runa Shimi — Mishu Shimi Mishu
Shimi — Runa Shimi, Diccionario Escolar Intercultural Bilinglie de las
Lenguas Ancestrales, Ministerio de Educacién, Coleccién Runakay N° 3,,
Ecuador, 2009.

LANTIGUA GONZALEZ, Lizet, De grano en grano, Maratén del Cuento 7.,
Quito, una ciudad que lee, s.f.

LARA, Jesus, Diccionario Qhéshwa — Castellano / Castellano Qheshwa,
Editorial “Los Amigos del Libro”, La Paz — Cochabamba, 1971.

LEON RIVAS, Efrain, Cojitambo. Més alld del Mito y la Leyenda, Casa de la
Cultura Ecuatoriana Nucleo del Cafiar, Azoguez — Ecuador, 1977.

LIRA, Jorge A., Diccionario Kkechwa — Espafiol, Tucuman: Universidad
Nacional, 1945.

LOYOLA VINTIMILLA, Hernan, Geografia Sagrada: Arqueoastronomia de
Pumapungo —Guapondelig, Edicion General: PROMAS-CUENCA,
Universidad de Cuenca, 2016.

MINGA OCHOA, Nancy, Agroecologia en el Sur del Ecuador, publicacién de la
Coordinadora Ecuatoriana de Agroecologia — CEA -, Graficas Lituma ISBN,
2017.

MOYA, Ruth, Ecuador: Cultura, Conflicto y Utopia, Ediciones Cedime,
Coleccion Difusion Cultural 5, Quito, 1987.

MOYA, Ruth, ECUADOR PLURAL.: Palabras y Textos, Proyecto de Educacion
Bilinglie Intercultural EBI, Cuenca, 1992.

258



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

ORDORNEZ DE COBOS, Carmela, Cocina Moderna, Talleres Graficos de la
Editorial Amazonas, Cuenca — Ecuador, 1958.

PARIS, Julio, Gramdtica de la Lengua Quichua con Estudio Introductorio y
Notas a la Gramatica y al Vocabulario de Ruth Moya, EBI Proyecto
Educacidn Bilingle Intercultural, Corporacién Editora Nacional, Coleccién
Kashkanchikrakmi volumen 5, Quito — Ecuador, 1993.

PAZOS BARRERA, Julio, La Cocina del Ecuador Recetas y Lecturas, Segunda
Edicion, El Chasqui Impresiones, Ecuador, 2014.

POPOL VHU Las Antiguas Historias del Quiché, Coleccion Popular, Fondo de
Cultura Econdémica, Séptima Edicion, Méjico, 1964.

REVISTA DE ANTROPOLOGIA N°18 de la Casa de la Cultura Ecuatoriana
Nucleo del Azuay.

REVISTA idis 14, Revista del Instituto de Investigaciones Sociales de la
Universidad de Cuenca IDIS, Cuenca — Ecuador, 1985.

SARA LLAKTA El Libro del Maiz, Ministerio Coordinador de Patrimonio Natural
y Cultural y Universidad de Cuenca, Quito, 2009.

SISAYUK SHIMIPAMPA Diccionario Infantil Kichwa, Universidad de Cuenca
Departamento de Estudios Interculturales (DEI) Direccion Nacional de
Educacién Intercultural Bilinglie (DINEIB) UNICEF, Gobierno de Finlandia,
Cuenca — Ecuador, 2009.

TORRES FERNANDEZ DE CORDOVA, Glauco, Lexicon Etnolectolégico del
Quichua Andino, ED. Tumipamba 2002. Impreso en Ecuador.

TOSCANO MATEUS, Humberto, El Espafiol en el Ecuador, Revista de Filologia
Espafiola.- Anejo LXI, Madrid, 1953.

VAZQUEZ, Honorato, Reparos sobre nuestro lenguaje usual, Segunda Parte,
Casa de la Cultura Ecuatoriana, Nucleo del Azuay, Cuenca Ecuador, 1992.

VAZQUEZ MENDEZ, Paciente, Campesinos del Azuay Economia, Sociedad y
Cultura, Instituto de Investigaciones Sociales IDIS de la Universidad de
Cuenca, Cuenca — Ecuador, 1995.

YANEZ COSSIO, Consuelo, Léxico Ampliado Quichua — Espafiol / Espafiol —
Quichua, Corporacion Educativa Macac, Quito, 2007.

ZARUMA, Luis Bolivar, Los Pueblos Indios en sus Mitos N° 5, Ediciones Abya —
Yala, Segunda Edicién, Quito — Ecuador, 1993.

259



Saramama — La cultura del maiz Carlos Alvarez Pazos

SEMBLANZA BIOGRAFICA

Carlos Alvarez Pazos (1944, Cuenca-Ecuador)

Licenciatura y Especializacidon en Lengua y Literatura en la Universidad de
Cuenca; Diplomado en Linglistica, Dialectologia y Metodologia en Lenguas
Indigenas en el Instituto Caro y Cuervo de Bogota; Maestria en Ciencias
Sociales con especializacion en Antropologia e Historia de los Andes
concedido por la Flacso en convenio con el Centro de Estudios Regionales
Andinos “Bartolomé de las Casas” del Cusco. Ejercié la docencia en
establecimientos de Educacién media y superior: en la Facultad de Filosofia
en asignaturas de su especialidad; en el Departamento de Idiomas como
profesor de kichwa (actualmente Instituto de Idiomas); investigador en el
Instituto de Investigaciones Sociales de la Universidad de Cuenca (IDIS).
Autor de El Quichua en los Compuestos del Espafiol Popular de Cuenca,
Corpus Christi en Socarte, Nuestra Habla Regional, obras publicadas por la
Universidad de Cuenca. Coautor de Pequerio Atlas de la Sabana de Bogotd
en Estudios de Dialectologia Hispanoamericana (Universidad de Tokushoku,
Tokyo); Runa Tantanacuicuna Suscalmanta (Tomos | y Ill), IDIS-UNOIS.
Miembro de la Casa de la Cultura Ecuatoriana Nucleo del Azuay. Ha
participado en cursos, simposios, talleres de capacitacién y otros eventos
sobre lengua y cultura andinas dentro y fuera del pais.

260



Este libro es un testimonio lexicoldgico sobre la tematica del
maiz, como expresion de la lengua y de la cultura del ambito
geografico del Azuay y del Cafiar: comunidades y pueblos de
raigambre indigena y del contexto popular y medio urbano.
Esta publicacion es una muestra de la interrelacion
sociolinglistica, presente en los sectores sociales anotados y
en todos los niveles de la lengua predominantemente en el
|éxico y semantica, que se manifiesta como expresion de
lenguas en contacto entre el kichwa y castellano, en situacién
de diglosia y bilingtismo.

El lenguaje devela el contexto: la persistencia de la Cultura del
Maiz, a través de saberes, précticas, creencias, ritos, relaciones
de trabajo, festividades, como raiz e imagen de nuestra
identidad indo-mestiza en la region azuayo-cafiari, comarca en
que el hombre y la naturaleza se han ido interrelacionando
histérica-mente como una trama y urdimbre indisolubles, y
ello a través del maiz, que se ha constituido en uno de los
simbolos emblematicos de nuestro patrimonio cultural,
nuestra planta madre, de ahi SARAMAMA, titulo en el que se
enmarca y dimensiona el texto.

ISBN: 978-9942-8742-5-2

2||

9942118742

EDITORIAL




