
 
 

   SARAMAMA 

   LA CULTURA DEL MAÍZ 
 

    LENGUAJE, SABERES E IDENTIDAD  
    EN LA COMARCA AZUAYO-CAÑARI 

       

      

 

CARLOS ÁLVAREZ PAZOS 

 
 
 
 

Editorial Centro de Estudios Sociales de América Latina 
2019 



 

 

 

Saramama 
La cultura del maíz 

 

 

 

CARLOS ÁLVAREZ PAZOS 

 
 

 
 

Prólogo: Ruth Moya 
 
 
 

 

 
 

FICHA TÉCNICA 

Título: Sarama. La cultura del maíz.  Lenguaje, saberes e identidad en la comarca Azuayo-Cañari 

Autor: Carlos Álvarez Pazos 

Prólogo: Ruth Moya 
Presentación: José Manuel Castellano Gil 

Obra arbitrada por pares dobles ciego. 

Editorial Centro de Estudio Sociales de América Latina (CES-AL) 

Cuenca (Ecuador) 2019 

 
CRÉDITOS 

Cuidado edición: CES-AL 

Fotografía portada: Juan Carlos Astudillo 

ISBN: 978-9942-8742-5-2 

Diseño y diagramación: Rafael Martín Cantos 

 
QUEDA TOTALMENTE PERMITIDA Y AUTORIZADA LA REPRODUCCIÓN TOTAL O PARCIAL DE 

ESTE MATERIAL BAJO CUALQUIER PROCEDIMIENTO O SOPORTE A EXCEPCIÓN DE FINES 

COMERCIALES O LUCRATIVOS.



 
 

 

 

A los hombres y mujeres de maíz 

de la región austral andina. 

  



 

 

“Ñukanchik sarata tarpushpa kawsashkanchik, shinami 
sarata tarpushpa katishun. Sara ñukanchikman wiñaypak 
tukuyta kashka”. 
 
“Nosotros hemos vivido sembrando maíz y así seguiremos 
sembrando siempre, porque el maíz nos ha dado todo”. 
 

Martín Caguana 

 
  



 

Índice 

 

Presentación José Manuel Castellano Gil…………………………………….. 7 

Prólogo Ruth Moya……………………………………………………………………… 9 

Mi reconocimiento y gratitud………………………………………………………. 12 

Introducción………………………………………………………………………………. 13 

Capítulo 1: El nombre del maíz y otras denominaciones y 
tratamientos……………………………………………………………………………….. 

 

23 

Capítulo 2: Mitos y leyendas………………………………………………………… 29 

Capítulo 3: El maíz. Un vistazo en la Historia Regional…………………… 34 

Capítulo 4: La chakra……………………………………………………………………. 45 

Capítulo 5: Partes de la planta. Simbolismo y antropomorfismo…… 56 

Capítulo 6: Variedades de maíz y características………………………….. 65 

Capítulo 7: El ciclo agrícola del maíz. Proceso del cultivo………………. 76 

Capítulo 8: Prácticas, tecnologías y herramientas utilizadas 
durante y luego de los diferentes momentos del cultivo del maíz…. 

 

95 

Capítulo 9: Fiestas, rituales y creencias durante el ciclo agrícola…… 108 

Capítulo 10: Comidas y bebidas, carácter social y ritual……………….. 127 

Capítulo 11: Otras costumbres, usos y tareas referidos al maíz…….. 161 

Capítulo 12: Enfermedades (sara unkuykuna) y plagas del maíz. 
Anomalías, deficiencias y fenómenos que afectan a la planta………. 

 

167 

Capítulo 13: Medicina y valor nutricional. Juegos. Carácter social 
en la labor agrícola………………………………………………………………………. 

 

170 

Capítulo 14: La literatura del maíz (poemas, narrativa, adivinanzas, 
canciones, dichos, expresiones, tratamientos). Topónimos.…...…. 

 

177 

Capítulo 15: Producción de la gramínea y comercialización……..….. 197 

Conclusiones……………………………………………………………………………….. 202 

Saramama. Sarapa kawsay pacha. Kamumanta kichwa shimipi 
uchillayachishka yuyaylla……………………………………………………………… 

 

207 



Abreviaturas………………………………………………………………………………… 248 

Informantes…………………………………………………………………………………. 249 

Bibliografía…………………………………………………………………………………… 256 

Semblanza biográfica…………………………………………………………………. 260 

  

  

  

  

  



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

7 
 

 

PRESENTACIÓN 

 

Debo iniciar esta breves líneas indicando que hace tan sólo un par de 
meses conocía al catedrático, etnolingüista y quichuista, el Dr. Carlos 
Álvarez Pazos, a través de una admirada amiga común, Ruth Moya, 
autora del prólogo de este libro. Momentos como esos no suelen ser 
tan habituales y dejan una huella imborrable. Desde el primer 
instante capté que me encontraba ante un profesional de gran talla, 
con una amplia trayectoria docente e investigadora, amante de su 
desempeño y, muy especialmente, ante un buen hombre integral, 
con una aplastante humildad y sencillez, a pesar de ser un pozo de 
sabiduría, conocimientos y con un firme compromiso social e 
intelectual.  

El Dr. Álvarez lleva toda una vida dedicada a rescatar y profundizar en 
los valores culturales e identitarios andinos. Su visión no parte de una 
postura estática, centrada simplemente en rememorar y difundir 
“cosas del pasado”, sino que viene caracterizada por una concepción 
activa que entrelaza esa silenciosa pervivencia añeja, que 
normalmente pasa desapercibida en las vigentes prácticas actuales, 
pero que están presentes y vivas en todos los contextos sociales de 
la vida cotidiana, desde la organización del propio territorio, del 
mundo agrario y de sus relaciones, reflejadas en su manifestaciones 
sociales. Este libro contiene, además, un relevante y significativo 
aporte lingüístico que nos acerca a una mejor comprensión, que aúna 
origen y procedencia con el momento actual. 

La obra del Dr. Carlos Álvarez describe y analiza, de forma detallada, 
rigurosa y científica uno de los elementos identitarios centrales de la 
cultura Andina, el maíz, que es síntesis de la cosmovisión 
sociocultural del devenir histórico ancestral, colonial y republicano. 
Ese estrecho vínculo, objeto principal de estudio en este libro, 
recorre cada una de las páginas que siguen, donde se aborda desde 
una concepción integral el importante papel que ha desempeñado y 
desempeña el maíz en la articulación y conformación social: desde su 
nombre y sus distintas denominaciones, sus variedades, sus procesos 
de cultivo y comercialización; sus mitos y leyendas; su pervivencia en 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

8 
 

la historia local; la chakra, sus ciclos agrícolas, sus tecnologías y 
herramientas empleadas, sus enfermedades y sus plagas; sus fiestas, 
rituales y creencias; su gastronomía derivada del maíz, sus platos y 
bebidas con su valor nutricional; su utilidad medicinal; los juegos; su 
huella en el mundo literario y popular y el descifrado de topónimos. 

“Saramama. La cultura del maíz: Lenguaje, saberes e identidad en la 
comarca azuayo-cañari” está sustentado y avalado en el amplio 
repertorio bibliográfico existente y en una destacada e ingente labor 
de trabajo de campo realizada por el Dr. Álvarez, a través de la 
recogida de testimonios orales de un elenco de informantes, que 
viene a enriquecer el conocimiento de saberes y prácticas. Sin duda, 
estamos ante una obra clave e imprescindible. 

 

José Manuel Castellano Gil 
Miembro de la Academia Nacional de Historia de Ecuador 

  



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

9 
 

 

PRÓLOGO 

 

Tengo el honor de hacer la presentación del libro de Carlos Álvarez 
intitulado: Saramama. La cultura del maíz. Lenguaje, saberes e 
identidad en la comarca azuayo-cañari.  

La difusión digital de esta obra ocurre cuando nos encontramos 
reflexionando y aspirando a que, efectivamente, ocurra el 
reconocimiento, valoración e impulso de las lenguas indígenas, 
teniendo como marco el Año Internacional de las Lenguas 
Originarias, instituido por las Naciones Unidas.  

La edición digital de este libro  ha sido posible gracias a la sensibilidad 
del historiador canario José Manuel Castellano quien ha impulsado la 
“Editorial Centro de Estudios  Sociales de América Latina”, que viene 
dando cabida a la publicación de los resultados de investigaciones, 
situadas, preferente pero no exclusivamente, en la región austral de 
nuestro país.  

Mi relación con Carlos Álvarez se inició, hace muchos años, debido a 
nuestro mutuo interés en la lengua y cultura kichwas. Carlos Álvarez, 
particularmente inclinado a los estudios lexicográficos, ha realizado 
múltiples aportes sobre el castellano azuayo, enriquecido, por la 
lengua y cultura kichwas, cuya impronta es innegable, a pesar del 
desplazamiento de la lengua kichwa en favor del castellano. La obra 
Saramama. La cultura del maíz. Lenguaje, saberes e identidad en la 
comarca azuayo-cañari, así lo atestigua. 

El libro, como dice el autor, se empezó a escribir en el 2014 y, para el 
presente año de 2019, el texto pasó por muchas reflexiones, 
aproximaciones y acercamientos de distinta índole: desde los 
académicos hasta los emocionales. 

La obra nos remite al análisis lexicográfico en torno al maíz. El autor 
explora los aportes de conocedores de la cultura regional   azuaya y 
cañareja. Los nombres de Julio Paris, Luis Cordero, Alfonso Cordero 
Palacios y, el del estudioso contemporáneo Glauco Torres, nos 
permiten una aproximación acerca de la evolución de la lengua 
kichwa. Se pasa revista, igualmente, a crónicas coloniales tempranas. 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

10 
 

El análisis de la documentación histórica de fines del siglo XVIII y 
principios del XIX sobre la Gobernación de Cuenca y la Región Centro 
Sur del país constituyen otra interesante mirada del objeto de 
estudio propuesto por Carlos Álvarez. Mirada acompañada de la 
mención a estudios etnográficos contemporáneos sobre la cultura 
campesina regional y, de modo especial, de aquella vinculada al 
cultivo, comercialización y ritualidades sincréticas en las cuales tiene 
presencia el maíz, en realidad una madre, para la sensibilidad y 
conceptualización andinas. 

Un antecedente de este estudio son los trabajos que, sobre la cultura 
campesina regional, impulsara el Instituto de Investigaciones Sociales 
de la Universidad de Cuenca y en los cuales participara Carlos Álvarez, 
en su calidad de docente e investigador de la lengua kichwa y la 
cultura indígena y campesina de Cañar y Azuay. 

En este libro surgen las voces de mujeres y hombres, que aportan a 
la reflexión y conocimientos sobre la cultura del maíz y a la 
visualización de las aspiraciones y esfuerzos de la gente por alcanzar 
el Sumak Kawsay. Campesinos, pequeños comerciantes, dirigentes 
campesinos, de un modo o de otro, expresan su compromiso con el 
fortalecimiento de su propia organización y con el ejercicio de sus 
derechos en torno a la salud, la educación y el bienestar colectivo.  
Todos, hablando en kichwa o en castellano, muestran sus raigambres 
cañari y quichwa a través del calendario ritual y de las visiones del 
mundo, plasmadas, entre otros, en el disfrute de la gastronomía, la 
música y la transmisión oral de las tradiciones locales. 

En el libro se restituyen las voces de la gente de  comunidades y 
parroquias de Cañar y Azuay:   Sayausí,   San Alfonso, Cojitambo, 
Patapamba,  San Gerardo de Huahualpata, Pachón, Nabón,   Collauco, 
Suscal, Lunduma, Punta Corral, Jima, Caguanapamba, El Tambo,  
Quilloac, San Alfonso, Victorilla, Santa Isabel, General Morales,  
Socarte ,   zonas alta y baja Cañar,  Sigsig,  Santa Ana Patapamba… 

El cuidadoso –y amoroso- tratamiento de las voces kichwas sobre el 
maíz, amplía los horizontes de la lexicografía del kichwa y deja ver la 
impronta de la cultura andina en el castellano regional. 

En el léxico documentado por Carlos Álvarez puede encontrarse los 
rastros de la lengua cañari que fue estudiada en la segunda mitad del 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

11 
 

siglo XVI, probablemente a partir de 1563, por decisión del Sínodo de 
Quito. Lamentablemente no hay rastros de la gramática y del léxico 
de esta lengua que, junto a las descripciones de otras lenguas 
originarias, se construyeron para facilitar los procesos de la 
catequización instalados desde la colonia temprana. 

La investigación de los vestigios de la lengua cañari debería ser objeto 
de nuevos estudios en el marco de la compleja historia del pueblo 
cañari. Ojalá el presente trabajo despierte el prolijo interés de nuevos 
investigadores y el apasionado empeño por salvaguardar y 
desarrollar las identidades. Ojalá esta empresa continúe motivando 
tanto a los herederos directos del patrimonio cañari y kichwa cuanto 
a todos los que apuestan por relaciones interculturales que 
garanticen la soberanía epistémica y el pleno reconocimiento y 
ejercicio de los derechos lingüísticos y culturales.   

Con aportes como los de Carlos Álvarez ganamos todos. Avanzamos 
todos. Nos regocijamos todos. 

 
Quito, julio de 2019 

Ruth Moya 

 

 

  



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

12 
 

 

Mi Reconocimiento y gratitud 

 

A cada uno de los campesinos del Azuay y de Cañar que con 
cordialidad ancestral aportaron con su tiempo y su valiosa 
información. 

A Jenny mi esposa y a mis hijas Marcela, Diana y Ma. Verónica cuando 
aún vivía por acompañarme en el camino recorrido en la elaboración 
de mis libros. 

A Ruth Moya, una de las más conspicuas investigadoras del país de las 
lenguas y culturas indígenas, por su apoyo incondicional en la revisión 
y prólogo de SARAMAMA mi modesto aporte sobre el lenguaje y la 
cultura del maíz. 

Al Doctor José Manuel Castellano, distinguido académico español, 
actualmente investigador y docente titular de la Universidad Nacional 
de Educación (UNAE) y Miembro de la Academia Nacional de Historia 
de Ecuador, filántropo de la publicación de esta mi obra en su exitosa 
Editorial Centro de Estudios Sociales de América Latina. 

A todos Ustedes amigos y familiares por siempre. Gracias. 

  



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

13 
 

 

INTRODUCCIÓN 

 

Hablar del maíz es hablar de los Andes y viceversa. Y es que 
existe una profunda interrelación umbilical y animista entre 
la tierra, el maíz y el hombre, interrelación que se percibe, 
se siente y compenetra en el paisaje, allí donde verdea la 
chakra y el  labriego que la cultiva; en el humo de la casa 
indiana en donde la mujer cocina el mote; en las tareas 
comunitarias en que se brinda la chicha; en la feria de la 
ciudad y de los pueblos; en la fiesta familiar y en las fiestas 
grandes en que se prepara y brinda variados, sabrosos y 
nutritivos potajes con el maíz; en los caminos por los que 
se transita y por los que se lo transporta. 

El maíz se ha constituido en el eje de nuestra cultura e 
identidad indo-mestiza dentro del contexto que se conoce 
por Austro1 ecuatoriano, de raíces cañaris e incásicas. En 
torno al maíz, históricamente, se ha ido construyendo todo 
un sistema de producción y consumo, de relaciones de 
trabajo, de conocimientos astronómicos, de saberes, de 
prácticas y tecnologías agrícolas, de rituales y celebraciones,  
de cosmovisión, en definitiva de una modalidad de vida de 
manera especial de los sectores rurales, de preferencia de 

                                                           
1 Realidad denominada también “Región Centro Sur” de la sierra ecuatoriana, 
formada inicialmente por la nacionalidad cañari y los conquistadores incas, 
luego por el Corregimiento español y, más tarde, por lo que sería la 
Gobernación colonial de Cuenca que incluía a lo que ahora son las provincias 
de Azuay y Cañar, realidad que en la Revista N° 14 del IDIS” se define como 
un proceso histórico y cultural peculiar más que una acotación geográfica” 
(1985: 129 y ss.). 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

14 
 

raigambre indígena de la sierra ecuatoriana y, en general, 
de los espacios populares andinos2 a través de los 
diferentes momentos de nuestra historia nacional.  

El maíz fue el fundamento material y cultural de los pueblos 
aborígenes mesoamericanos y de la vertiente central del 
Pacífico, desde la época precolombina, en la época del 
Incario para los pueblos que constituyeron el Tawantinsuyu 
y para los mayas y aztecas que se caracterizaron por ser 
sociedades agrícolas. El maíz fue todo. Para los Incas con el 
cultivo del maíz comienza la época de su desarrollo, de su 
organización en el trabajo comunitario a través de las 
mingas, la implementación de tecnologías, la elaboración 
de cerámicas con adornos de mazorcas. Se construye 
terrazas y grandes acueductos para el riego, se establece 
un calendario agrícola de acuerdo a los ciclos astronómicos 
del sol y de la luna. Y todo ello conlleva una estrecha 
relación con la naturaleza, en especial con la tierra y la 
misma luna, a las que entrañablemente llaman mama: 
madre: Allpamama ‘madre tierra’, Killamama: ‘madre luna’, 
juntamente con el agua: Yakumama, Intitayta: el ‘padre sol’, 
y a todos ellos dedican solemnes festividades porque son 
sagrados porque cada uno de ellos contribuye a su 
crecimiento y madurez.  

                                                           
2 Lo andino, entendido como una categoría que engloba aspectos como el 
geográfico, étnico, cultural, ecológico que, si bien se originó en lo indio, sin 
embargo actualmente trasciende a lo mestizo, a lo cholo, lo afro; a los 
sectores predominantemente popular y medio de la sociedad. 
Geográficamente se demarca dentro de los Andes que incluyen el páramo, la 
montaña, el valle, las estribaciones que se extiende a la Costa y al Oriente; lo 
urbano y lo rural. Es decir lo andino como dimensión multiétnica, geográfica 
y sociocultural, diversidad que se sintetiza en una unidad. 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

15 
 

En nuestros días el maíz sigue siendo la base del sistema de 
producción agrícola y de consumo, seguido por la papa, el 
fréjol y otros productos propios de la chakra3, complementado 
con la crianza de animales menores como el kuy o cobayo, 
la oveja, el chancho y aves de corral como la gallina; con 
tecnologías e instrumentos mayoritariamente nativos y 
rudimentarios y otros incorporados desde la conquista, la 
colonización española y la Reforma Agraria.  

En el trabajo de la tierra y el cultivo de la planta contribuyen 
microorganismos que viven bajo el suelo como la kuyka o 
lombriz e insectos en la superficie terrestre, en 
interrelación con rumiantes mayores como los équidos y 
bovinos. A ello se suman los elementos naturales como el 
agua, el aire, astros como el sol y la luna, como ya se ha 
dicho.  Y con todos ellos se establece un macro ciclo natural 
productivo en que la geografía y la tierra de los Andes son 
propicias para el cultivo del maíz. 

Es el componente principal de la alimentación desde 
tiempos anteriores al surgimiento del imperio incásico, en 
los espacios territoriales que actualmente constituyen 
nuestro país, sobre todo en la región serrana. 

Por otra parte, las prácticas y saberes del cultivo sobre esta 
gramínea no sólo que se han ido constituyendo en el 
fundamento de la organización social y del mundo ritual de 
los pueblos y comunidades del Cañar, sino también de su 
racionalidad ecológica caracterizados por el amor y respeto 
a la Pachamama, la madre naturaleza, lo que ha repercutido 
en su identidad y en la concepción del mundo y de la vida. 

                                                           
3 Sobre este vocablo veremos detenidamente más adelante, en el capítulo 3 
de este trabajo. 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

16 
 

No así en las poblaciones campesinas del Azuay la 
Pachamama, se va perdiendo el sentido de divinidad 
protectora y propiciatoria y, consecuentemente, se han 
debilitado las creencias y prácticas rituales, aunque en la 
actualidad se está volviendo a dar importancia a lo 
ancestral. 

La producción del maíz en el área agrícola de las provincias 
del Azuay y del Cañar se ha ido reduciendo de año en año, 
(INIAP N° 153), a partir de la Reforma Agraria, quedando la 
propiedad de la tierra del campesino circunscrita a menos 
de un minifundio ,por lo que al no permitir la sobrevivencia 
del grupo familiar ha tenido lugar la búsqueda de otras 
alternativas de trabajo fuera del campo originando 
migraciones hacia las ciudades de la costa y de la tierra 
ecuatoriana, e incluso fuera del país. 

No obstante, el campesino, sobre todo el de raíces 
indígenas, no ha abandonado definitivamente el cultivo 
milenario del maíz, por su relación estrecha con la tierra. Y 
es que la chakra es parte esencial de su vida y con ella el 
maíz, por lo que con el hombre andino han llegado a formar 
una trama y urdimbre indisolubles.  

Por lo expresado hasta aquí, el maíz ha ido estructurando 
un sistema cultural y de vida conformado por lo agrícola, lo 
gastronómico; lo socio-laboral a través de las relaciones de 
trabajo y reciprocidad que genera; lo científico referido al 
proceso del ciclo de cultivo a través de las prácticas, las 
tecnologías, herramientas, el conocimiento astronómico, 
climatológico, hidráulico; lo simbólico plasmado en el 
lenguaje, en lo literario, en el arte pictórico, escultórico, 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

17 
 

musical; en lo religioso. Todo lo cual ha dado lugar a una 
visión y a una identidad propia de los Andes. 

Si desapareciera el maíz sería porque habría desaparecido 
el hombre indígena andino y, con él, todo ese engranaje 
expuesto. En la provincia del Cañar habría desaparecido el 
espíritu de familia y de comunidad de raigambre indígena. 

Este planteamiento nos lleva a considerar situaciones 
diferentes que en la actualidad se vienen dando en las dos 
provincias en cuestión: en Azuay la escasa población india 
ha venido incorporándose a un fuerte mestizaje por la 
incursión avasalladora del capitalismo, de modo que lo 
indiano sobrevive en pequeños enclaves por ejemplo en el 
cantón Nabón; como referente cultural en parroquias 
como Tarqui, Quingeo, Santa Ana, Jadán, Sinincay, etc.; y 
en otras parroquias más cercanas a la ciudad de Cuenca, 
aunque más débilmente como Sayausí, El Valle, Llacao, 
Paccha, Turi. Pero ahí está presente el maíz en pequeñas 
parcelas adelante, atrás o en espacios adyacentes a la casa 
tradicional, o a la confortable vivienda en el caso de los 
migrantes. Ahí está resistiendo la cultura del maíz con toda 
la estructura y forma de vida que conlleva, y que hemos 
venido comentando. En la provincia del Cañar la situación 
es inversa: la fuerte población india y una incipiente 
incursión del capitalismo, permiten que las expresiones 
culturales andinas sigan resistiendo y, desde luego, la 
lengua kichwa raíz, testimonio e imagen viva de la cultura 
ancestral. 

Como corolario de lo expresado en esta Introducción, 
debemos exaltar y agradecer a la mujer que, desde la época 
prehispánica ha dedicado su vida al maíz, desde la 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

18 
 

recolección de la semilla hasta la cosecha, el 
enriquecimiento de los saberes gastronómicos, su 
presencia en las prácticas sociales y rituales, etc. 

 Existe una estrecha y profunda relación entre la mujer 
indígena y la tierra a través de la chakra, de tal manera que 
se puede afirmar que se establece una identificación entre 
las dos por su condición de feminidad y maternidad. Y en 
torno a ellas se fortalecen no sólo los conocimientos y 
prácticas sino la vida comunitaria de los pueblos originarios 
de estas tierras. 
 

Método Utilizado en la Elaboración de este Libro 

El presente trabajo lexicológico entregamos a los lectores 
como un aporte, como una contribución y estímulo a 
posibles estudios de mayor envergadura que, 
posteriormente, podrían darse sobre el tema. Por lo que 
aspectos como el histórico, antropológico, literario y de 
otra índole como el agroecológico, de medicina alternativa, 
etc., se han tratado de modo colateral, como un marco 
contextual que podrían ser motivo para una investigación 
interdisciplinaria. 

El estudio realizado constituye un testimonio de la realidad 
examinada, con referencias bibliográficas e investigación 
de campo enfocada al ámbito geográfico y temporal 
delimitado: Azuay – Cañar – 2014 – 2019. 

En las áreas estudiadas existe aún una situación de culturas 
y lenguas en contacto: kichwa–español, lo que ha dado 
lugar a fenómenos de bilingüismo, diglosia, préstamos, 
etc., por lo que, insistimos, el trabajo se manifiesta como 
una muestra de la interacción sociolingüística presente en 
todas las capas sociales, aunque predominantemente en 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

19 
 

los estratos popular y medio y en todos los niveles de la 
lengua: fonológico, morfológico, pero sobre todo léxico y 
semántico como se observa en el habla de los informantes 
bilingües en Cañar y de monolingües hispano hablantes en 
Azuay. 

¿Cómo nace el libro? Cuando Pedro Cantero, antropólogo 
español, solicitara mi colaboración en la redacción del 
Glosario de SARA LLAKTA, obra de la que fuera su 
entusiasta ideador y compilador, fue el motivo para 
proyectar la elaboración de mi libro desde la palabra 
misma, en su sentido etnográfico, es decir como 
transmisora directa de la realidad objetiva y subjetiva de los 
mundos micro y macro del maíz.  

¿Cómo viene formado el libro?: La obra viene estructurada 
en capítulos y en cada uno de ellos se ha ido estudiando la 
terminología kichwa, española e híbrida referida al maíz de 
la comarca azuayo-cañari, de acuerdo a los temas 
expuestos en el Índice, en vocablos simples o compuestos 
o, a veces, a través de campos semánticos que se van 
explicitando a través de una palabra base. No obstante, 
ocasionalmente, se hará referencia al kichwa del norte del 
país e incluso al kechwa peruano. 

 A su vez, el lenguaje irá develando el contexto: es decir la 
persistencia de la cultura del pueblo cañarí-kichwa a la que 
denominaremos como la cultura del maíz y, ello, a través de 
los saberes, prácticas y creencias de raigambre 
históricamente andinos, predominantemente como 
sustrato, conjuntamente con los componentes del idioma 
castellano y de la cultura española, han ido moldeando, 
configurando nuestra idiosincrasia mestiza.  



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

20 
 

El sustrato entendido como la lengua dominada, en nuestro 
caso el kichwa, que fue sustituida por la lengua 
conquistadora, el castellano, pero que ha ido dejando en él 
su huella en el léxico, fonética, morfosintaxis. En el léxico 
por ejemplo palabras referidas al tratamiento familiar: 
mama, wawa, wampra, warmi, etc.; en los saberes y 
prácticas agrícolas referidas al maíz: chakra, wachu, choclo, 
etc.; en las fiestas del proceso agrícola, etc. 

El libro empezamos a escribir en junio de 2014. La obra 
inicialmente es el resultado de consulta bibliográfica y 
comparativa de diccionarios de kichwa de autores 
conocedores del dialecto azuayo-cañari como Luis Cordero, 
Alfonso Cordero Palacios, el Padre Julio Paris, Glauco 
Torres, de la autoría el equipo del Diccionario Sisayakuk 
Shimipamba, elaborado por estudiantes y profesores de la 
segunda promoción de LAEB, de la Universidad de Cuenca.; 
de crónicas y de otras obras de carácter histórico y 
antropológico, en que por ejemplo cuando revisamos 
vocablos como chicha en el Capítulo 9 en “Comidas y 
Bebidas….”, lo hacemos a través de diferentes épocas y 
autores. 

Caso similar en el tema del cultivo del maíz desde la época 
del Incario, pasando a nuestro contexto regional referido 
en las Relaciones Geográficas de Indias, en Cuenca a través 
de Cuatro Siglos, Tomo Primero, 1959 y luego a través de 
estudios de la Gobernación de Cuenca a fines del siglo XVIII 
y XIX, tratados por investigadores del Instituto de 
Investigaciones Sociales (IDIS) de la Universidad de Cuenca, 
en Ensayos sobre Historia Regional, La Región Centro Sur, 
1982: 31 -116. Y en un segundo momento a través del 
trabajo de campo, con el aporte de los mismos campesinos 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

21 
 

cultivadores de maíz, de procedencia indígena o blanco-
mestiza, en comunidades de parroquias y cantones de las 
provincias australes referidas, cuyos testimonios, ejemplos 
o explicaciones, van enriqueciendo el texto.  

El orden de palabras está supeditado a los temas. A veces 
seguimos un orden alfabético. Otras veces de acuerdo al 
proceso del cultivo del maíz o según las partes de la planta 
desde la raíz hasta la flor. En algún caso el orden es 
complementario o explicativo sobre un mismo asunto: Por 
ejemplo en el capítulo 3, La Chakra, luego de la explicación 
de varias voces derivadas de esta palabra, se da la acepción 
de huachu, como parte de ella, para luego volver sobre este 
mismo vocablo, chakra, etc. 

En lo que se refiere a las comidas se ha dado lugar a 
clasificaciones. Una de ellas es por la forma y/o 
combinación cómo se prepara el mote lo que, a su vez ha 
conformado denominaciones compuestas: motecasado, 
motecauca, motechoclo, motepillo, etc. Otra agrupación es 
de las sopas y coladas; otra, el mote como aderezo o 
complemento de viandas; otro grupo es de los envueltos, 
etc. 

En otros casos, se parte del quichuismo de uso común en 
el español hablado, para ir al término propiamente kichwa. 
Es el mismo caso de huacho que proviene de wachu, s. k, 
surco, o llacar que procede de llakana, v. k, para lo que se 
emplea el signo < que indicará procedencia idiomática 
léxica o morfológica. 

A su vez fundamentamos la acepción, a veces a través de la 
evolución, variación o permanencia que una palabra ha 
tenido, y ello de acuerdo a las versiones que han ido 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

22 
 

anotando los autores a través del tiempo. Por ejemplo con 
asua, chicha, o sora, tratadas por los cronistas cada uno de 
modo diferente, como Garcilaso de la Vega, en 
Comentarios Reales de los Incas, Tomo III, 1973: 100; 
Espinoza Soriano, Waldemar, en Los Incas, Economía, 
Sociedad y Estado (….) 1947: 149; De la Peña Montenegro, 
en Itinerario para párrocos de Indios, (Libro IV, 1985: 438 y 
439); en el Diccionario Crítico Etimológico de la Lengua 
Castellana, de Joan Corominas; en el Diccionario de la 
Lengua Española de la Real Academia, (Vigésima Segunda 
Edición), autores y libros que iremos viendo a lo largo del 
texto, hasta llegar en nuestros días con testimonios de 
informantes de las comunidades de las dos provincias 
australes ya citadas, lo que permitiría enriquecer el texto 
con variantes dialectales. Y si es el caso se verá el 
significado figurativo que pudiera tener la palabra. 

Por lo demás, el mismo desarrollo histórico u antropológico 
de un tema permite el tratamiento de términos derivados 
o relacionados con ellos. 

  



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

23 
 

 

1 
 

EL NOMBRE DEL MAÍZ Y OTRAS DENOMINACIONES Y 
TRATAMIENTOS 

 

Los nombres que se han dado a esta gramínea varía según 
el lugar en donde se ha ido aclimatando, la etnia que ha ido 
cultivando, la antigüedad correspondiente, etc. Los 
estudiosos, como veremos más adelante, indican que esta 
planta, como especie, tuvo sus progenitores o 
antecedentes. La mayoría de autores coincide en sus 
orígenes en tierras mexicanas y caribeñas, de ahí que el 
nombre más común con que se conoce es el de maíz. 

Sobre la designación de esta palabra transcribimos el 
siguiente texto de Joan Corominas en el Diccionario Crítico 
Etimológico de la Lengua Castellana, que es fundamental 
sobre este tema: “MAIZ, tomado de mahís, nombre que le 
daban los taínos de la isla de Haití. 1ª doc.: maíz el diario de 
Colón, a. 1500 (….). El P. Las Casas atestigua categóricamente que 
es palabra de la Española, y así él como Fz. De Oviedo 
escribe maíz; la h se aspira todavía en ciertos dialectos 
caribes, y Pichardo nos informa que se aspiraba en su 
tiempo en el castellano de Santo Domingo; sin embargo, 
pronto predominó la grafía sin h. En cuanto al acento el P. 
Las Casas en otro pasaje expresa taxativamente que caía en 
la i y lo mismo comprueba la medida del verso en Juan 
Castellanos: si hoy se pronuncia vulgarmente máis o méi(s) 
en muchas partes de América (pero no de España) es por 
una tendencia fonética bien conocida del castellano vulgar 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

24 
 

de estos países”. Hasta aquí Corominas, (Volumen III, 1974: 
195). 

A su vez, del Inca Garcilaso de la Vega es la siguiente cita: 
“(….) De los frutos que se crían encima de la tierra tiene el 
primer lugar el grano que los mejicanos y barloventos 
llaman maíz, y los del Perú zara, porque es el pan que ellos 
tenían (….)” (Comentarios Reales de los Incas, Tomo III, 
Capítulo IX, 1973: 98). Ahora bien, de acuerdo a la escritura 
unificada kichwa, actualmente se escribe SARA.  

Eduardo Pliego en El maíz: su origen, historia y expansión 
(2015) anota: “El maíz es llamado de diferentes maneras 
dependiendo del país y cultura. En América es conocido 
como elote, choclo, jojoto, sara o zara” y el mismo autor 
añade: “En las diferentes regiones de España es llamado 
danza, millo, mijo, panizo, borona u oroña” o miloho, ovati, 
milho, aunque sin precisar en que región específica. 
(https:/www.google.com/serchq=nombres del maíz). 

Sobre el significado de maíz, Antonio Serratos Hernández 
escribe “(…) significa literalmente que sustenta la vida” en 
El origen y la diversidad del maíz en el continente 
americano, Segunda Edición (2012); así como también que 
la palabra maíz procede de zea mays, del griego zea vida 
derivado a su vez de zeia ´vivir´y de la voz taína mahis 
´sustento´. (https:/es.wikipedia.org(wiki/zea-mays). 

“(...) los mejicanos los llaman tlaolli, y los del Perú zara en 
lengua quichua, en aymara tonco; y la mazorca del maíz 
llaman los indios de la Nueva España elote, y los peruanos 
choclo”, en Gregorio Gutiérrez González, citado por Gloria 
Pesántez de Moscoso, en Revista de Antropología N° 18, de 
la Casa de la Cultura Ecuatoriana Núcleo del Azuay. Ahora 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

25 
 

bien, elote, en “Hombres de Maíz” significa: “Maíz tierno, 
mazorca”. 

Por lo demás, Jesús Lara en su diccionario “Qheshwa–
Castellano Castellano-Qheshwa trae los siguientes 
vocablos compuestos referidos a la palabra SARA, maíz: 
 

SARACHAJRA. s. Tierra maicera.  
SARACHUJLLU. s. Mazorca de maíz. 
SARAQHATU. s. Mercado de maíz. 
SARASARA. s. Maizal.  
 

En las comunidades quichua-hablantes de Azuay y Cañar a 
la sementera de maíz o maizal denominan SARACHAKRA o 
sara tarpuy. 

Desde los orígenes de los pueblos kichwas, incluso desde 
antes de los Incas, al maíz por su importancia en la 
alimentación se lo consideraba como el pan de su sustento 
diario, y por ello se lo adoraba como a uno de sus dioses: 
“Y así adoraban yerbas, plantas, flores, árboles de todas 
suertes, cerros altos,(….) Otros adoraban a la tierra y la 
llamaban Madre porque les daba sus frutos(…); otros al 
maíz o zara, como ellos le llaman, porque era el pan común 
de ellos;” (Garcilaso de la Vega, Inca, Comentarios Reales 
de los Incas, Tomo I, 1973: 36 y 37,) y así se lo sigue 
considerando y llamando hasta la actualidad: “pan de 
América”. 

 

MAMASARA, compuesto kichwa de mama y sara. Si bien la 
palabra mama, como sustantivo significa ‘madre, señora’ 
en el compuesto mamasara, la voz mama funciona como 
adjetivo que determina algo más grande o importante en 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

26 
 

relación contrastiva con otros objetos o seres de la misma 
clase o especie: wawasara o ushikuna: hijos. Por lo que 
relacionando sara con mama, significa literalmente 
mazorca madre, o mazorca principal. Así mismo en mama-
aswa, chicha madre, es decir el sedimento o concho que 
queda al fondo de las vasijas y que servirá de fermento para 
la preparación de la nueva chicha.  

En este mismo contexto significativo tenemos otros 
compuestos como mamachanka, si bien se puede 
descomponer en chanka ‘pierna’ y mama ‘madre’, sin 
embargo el compuesto en una sola palabra significa ‘muslo’ 
es decir la parte más ancha de la extremidad inferior; 
mamallakta, ‘pueblo grande’, es decir nación, patria. En 
este mismo campo semántico estarían: mamakucha ‘mar’, 
los hibridismos mamacuchara, mamadedo y desde luego, 
estos dos últimos tienen su contraparte: guaguacuchara 
‘cuchara pequeña,’ guaguadedo, ‘dedo pequeño’ 
respectivamente por lo que, en este contexto, guagua del 
kichwa wawa connotativamente significa: de menor 
importancia o tamaño.  

Sin embargo también encontramos invertido el orden de 
los elementos, dando lugar al compuesto SARAMAMA que, 
literalmente, significa ‘madre maíz’, para referirse a la 
planta de maíz, símbolo de feminidad, y elevada a la 
categoría de divinidad para los pueblos indios, no sólo por 
constituir su alimento básico sino por su trascendencia 
social y cultural, y como elemento de identidad; por lo que 
ha sido objeto de raymis o celebraciones rituales a lo largo 
del calendario agrícola, como veremos más adelante en el 
Capítulo 8, en Creencias, fiestas y rituales durante el ciclo 
agrícola. 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

27 
 

Así mismo podemos encontrar invertido el orden de los 
elementos en los siguientes compuestos, en que “mama” 
tiene el mismo significado de madre: Pachamama ‘madre 
naturaleza’, Yakumama ‘madre agua’, Allpamama ‘madre 
tierra’ y, desde luego, Saramama ‘madre maíz’, como 
planta. Todos ellos, en la cosmovisión andina, son seres 
arquetipos “madres” que permiten la continuidad de la 
vida y que nos protegen, de ahí que la ritualidad en este 
contexto cultural se entienda como la manifestación de la 
interrelación hombre – naturaleza. 

La importancia que los pueblos indígenas dieran al maíz a 
lo largo del Tahuantinsuyo, desde luego entre las 
poblaciones quichuas de lo que hoy constituye la Sierra 
ecuatoriana y sus estribaciones en la Costa y Oriente, se ha 
ido transmitiendo históricamente, de generación en 
generación a través del mestizaje en los pueblos y ciudades 
y en las mismas comunidades campesinas por todo lo que 
ha significado y significa el maíz en nuestra vida cotidiana y 
festiva en sus manifestaciones: económicas, sociales y 
religioso-culturales, incluidas las gastronómicas. 

 De ahí las denominaciones o sintagmas nominales de 
carácter determinativo, con o sin preposición, que los 
autores de habla castellana han ido recogiendo o han dado 
ellos mismos: “planta sagrada”, “regalo de los dioses”, 
“simiente de América”, “pan de América”. 

Sin embargo cuando gente de procedencia mestiza 
utilizamos la palabra maíz, no conlleva la connotación y 
trascendencia con que los pueblos quichuas la emplean, de 
madre ya sea como planta, mazorca y/o grano sustento, 
sostén y simiente de la vida, en que predomina el sentido 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

28 
 

de feminidad, de fertilidad. De lo que ya desde el tiempo 
del mismo Garcilaso de la Vega se daba testimonio de ello: 
“A la zara cocida llaman muti (y los españoles mote)” (Obra 
citada, Tomo III 1973: 99). Nos referimos a la voz zara. Más 
aún si consideramos el carácter mítico que conlleva la 
tradición del pensamiento andino al referirse a esta planta 
y que veremos en el siguiente capítulo. 

Ahora bien, refiriéndonos tanto a la palabra muti, k., como 
a la quichuizada mote es posible que sea una de las más 
comunes en nuestro repertorio gastronómico y en sus 
respectivos contextos: campos, pueblos y ciudades. Y en 
menor grado los derivados motecito, como estimativo y 
motero que se atribuye a la persona que acostumbra comer 
mucho mote. 

Para concluir este capítulo es bienvenida las denominaciones 
que Ruth Moya trae en la mayoría de las lenguas indígenas 
del Ecuador continental, referidas al maíz: sara en kichuwa; 
shaa, shana, sha en shuar, achuar; pio, piyo en tsa’fiqui 
(colorado); huea en siona y secoya ó paicoca; cagüigö en 
wao ó wao tiriro; pishu en cha’palaachi (chachi o cayapa); 
p’up’u, ppu’ppu en a’ingae (cofán); pia en awa pit ó awa-
kwaifer; saoko en záparo (Ecuador Plural: Palabras y 
Textos). 

 

  



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

29 
 

 

2 
 

MITOS Y LEYENDAS 

 

 
Guacamayas. Mural Casa de la Cultura Ecuatoriana Núcleo del Cañar. 
Foto: Olga Romero directora del Museo de Azogues. 

 

Los primeros datos que se conocen sobre el maíz, 
corresponden a los Cronistas, empezando por el Inca 
Garcilaso de la Vega, Guamán Poma de Ayala y otros como 
Pedro Cieza de León, José de Acosta, Gonzalo Fernández de 
Oviedo, el Padre Bernabé Cobo, etc. Por ejemplo El Inca 
Garcilaso de la Vega y el Padre Bernabé Cobo, se refieren al 
mito de los orígenes de los Incas y colateralmente, al 
carácter mítico del maíz. Sobre estos dos cronistas y los 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

30 
 

demás que hemos citado, volveremos a tratar en este 
mismo capítulo, en El Maíz. Un vistazo en la historia 
regional. 

Entre los Incas el maíz era venerado como divinidad. El Inca 
Garcilaso de la Vega en los “Comentarios Reales” cuenta 
que los incas “adoraban al maíz o zara, como ellos llaman, 
porque era el pan común de ellos” (Tomo I, Cap. X, 1973. 
37), por lo que la relación del hombre amerindio con los 
orígenes de esta gramínea se ha ido volviendo mítica. 

Según la tradición de los quichés la creación del hombre 
por sus dioses pasó por tentativas, ya que éstos como 
culminación de su obra se propusieron que el hombre 
debía invocarlos, respetarlos y venerarlos, pero al no tener 
estabilidad por su blandura ni inteligencia, lo deshicieron 
creando luego otro formato de madera con el poder de 
multiplicarse, pero carecía de alma y entendimiento, 
aunque si podía comunicarse. Sin embargo como luego no 
se acordara de sus Progenitores, cayó en desgracia ante 
ellos, por lo que asimismo fue destruido. Hasta que 
después del diluvio los Creadores decidieron concluir la 
formación del hombre con plenitud de facultades, 
eligiendo esta vez como materia la masa de maíz: 

“A continuación entraron en pláticas acerca de la creación 
y de la formación de nuestra primera madre y padre. Del 
maíz amarillo y del maíz blanco se hizo su carne; de masa 
de maíz se hicieron los brazos y las piernas del hombre. 
Únicamente masa de maíz entró en la carne de nuestros 
padres (….)” (Popol Vuh Las Antiguas Historias del Quiché, 
Colección Popular Fondo de Cultura Económica, Tercera 
Parte, Capítulo primero, 1964: 104). 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

31 
 

Mientras esta versión señala que los hombres descienden 
del maíz por obra directa de los dioses, las siguientes 
enfatizan en que si bien el hombre es hijo de los dioses, sin 
embargo son éstos que de una u otra manera entregan el 
maíz a los hombres para su cultivo y alimento así Bernabé 
Cobo (1653) (apud Urbano, 1981: 135) en Ruth Moya: 
Ecuador: Cultura y Utopía, 1987: 20; así como de Calancha 
citado por la misma autora, págs. 20 y 21, en que el hombre 
también es creación divina, pero por celos entre el dios 
padre y el dios hijo, al ser despedazado el niño que naciera 
de la misma mujer deseada, Pachakamak siembra cada una 
de las partes de su cuerpo, por lo que así surgen las plantas, 
así de los dientes el maíz, versiones que veremos a 
continuación. 

El mismo Garcilaso de la Vega en Comentarios Reales de los 
Incas, refiriéndose a los orígenes de su pueblo, recoge la 
versión de que los progenitores, habrían salido del lago 
Titicaca dos hermanos: varón y mujer, hijos del Padre Sol y, 
luego dirigiéndose al setentrión, pasaron la noche en la 
cueva de Pacarec Tampu “que quiere decir venta o dormida 
que amanece. Púsole este nombre el Inca porque salió de 
aquella dormida al tiempo que amanecía” (Tomo I, Cap. XV, 
1973: 47 y 48.), llevando en su mano una mazorca de maíz 
que se convertiría en el símbolo de la cultura de los pueblos 
andinos; aunque más adelante el autor se refiere a otra 
versión variante de la anterior sobre el mismo tema del 
origen: que los progenitores no eran dos sino cuatro 
hombres y cuatro mujeres, los hermanos Ayar: “(….)que al 
principio del mundo salieron por unas ventanas de unas 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

32 
 

peñas que están cerca de la ciudad (…)”4 “en un puesto que 
llaman Paucartampu (…)” (idem, págs.. 52 y 53). Y Jesús 
Lara en su diccionario mencionado confirma el dato: 

“PAQARIJTANPU. (Posada del amanecer). Valle del distrito 
de Paruru, a 60 km. del Cuzco. Según la leyenda, 
provinieron de allí los hermanos Ayar, fundadores del 
Imperio de los Incas”. 

El Padre Bernabé Cobo, en el Capítulo de la creación, en su 
“Historia del Nuevo Mundo” (1653) indica tras el diluvio 
universal, los cuatro hermanos Ayar y sus cuatro hermanas, 
salieron de la cueva de Pacaritambo y se dirigieron hacia el 
Cuzco con semillas de maíz.  

“También en un mito cañarí (actual provincia del Cañar) 
recogido por Pedro Sarmiento de Gamboa (Apud: Urbano, 
1981: 145-146), dos hermanos cañaris que escaparon del 
diluvio universal, cuando las aguas cesaron, encontraron 
que dos guacamayas, las que más tarde se convirtieron en 
sus mujeres, habían preparado panecillos y chicha de maíz” 
(Moya, Ruth, en Ecuador: Cultura, Conflicto y Utopía, 1987: 
20). 

Este mito continúa vivo en la tradición oral de los cañaris. 
Así por ejemplo Inocencio Loja, nativo del cantón Suscal 
perteneciente a la provincia antes mencionada, se refiere a 
la misma tradición con datos similares, precisando que los 
dos hermanos se salvaron de las aguas escalando al cerro 
Abuga y que los alimentos preparados eran con maíz y 
papas, productos que posteriormente se convertirían en el 
sustento diario del pueblo cañari. 

                                                           
4 Se refiere a la ciudad imperial del Cuzco. 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

33 
 

Y la misma autora en la obra citada (Apud, Urbano, 1981: 
158-162) se refiere al mito recogido por Antonio de la 
Calancha (1639): que Pachacamac había criado a una 
pareja humana. Al morir el hombre la mujer quedó sin el 
sustento diario, por lo que pidió al dios su muerte o le 
prodigara su alimento. Cuando buscaba el alimento el sol le 
“infundió sus rayos”, por lo que la mujer engendró un hijo. 
Indignado Pachacamac de que este hijo fuese de su propio 
padre, despedazó al niño y sembró sus partes, por lo que 
algunas plantas alimenticias crecieron de las diferentes 
partes del cuerpo. Así de las costillas y de los huesos 
surgieron la yuca y otras raíces, de la carne los pepinos, las 
papayas y otros árboles frutales y de los dientes nació el 
maíz (Moya, Ruth, 1987: 20 y 21). 

  



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

34 
 

 

3 
 

EL MAIZ. UN VISTAZO EN LA HISTORIA REGIONAL 

 

En cuanto a la época y dónde apareció la gramínea, su 
origen geográfico y biológico, siguen siendo un tema 
controversial. La mayoría de autores señala que es de 
origen mesoamericano y que aproximadamente data 
desde hace 8.000 años antes de Cristo. Como antecedentes 
biológicos se cita: Teosinte, variedad silvestre, Tripsacum y 
Euchanea. Ahora bien, Plutarco Naranjo manifiesta: “Las 
primeras dataciones en sitios arqueológicos de América, 
correspondieron a Méjico. Se supuso entonces que Méjico 
fue el centro de origen y difusión del maíz. Las posteriores 
investigaciones mediante las más modernas técnicas, de 
acuerdo a Mangelsdorf (1974), (Mangelsdorf. et. al. 1987) 
señala 7.000 o más años A. P.”  

“En lo que concierne a la hipótesis del origen andino del 
maíz, se sustenta en parte en el reconocimiento de la gran 
diversidad de características entre el maíz mesoamericano 
y el andino, y por el hecho de que se encontró maíz en 
Ayacucho con una edad de 5.000 años” (CALP, 1983: 3). Sin 
embargo, el mismo Naranjo concluye: “En la actualidad se 
acepta que hubo más de un centro originario” (2009: 181). 

“En los Andes septentrionales – y en lo que corresponde al 
actual Ecuador – se ha encontrado evidencias de cultivo de 
maíz en las provincias de Manabí y Guayas, en las culturas 
Valdivia, Machalilla y Chorrera donde se ha desarrollado 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

35 
 

probablemente la variedad kellu5. Por otro lado, en el sitio 
pre-cerámico Las Vegas, se ha encontrado maíz de una 
antigüedad de 6.000 años antes de Cristo. (CALP, 1983: 5, 
en Moya, ibídem, pág. 16) y representaciones de mazorcas 
en restos de recipientes de cerámica. 

Una vez que cultivaron el maíz se experimentaron grandes 
cambios, tanto en el ámbito de la productividad, como en 
el de la organización social. El sitio pre-cerámico citado Las 
Vegas actualmente pertenece a la nueva provincia de Santa 
Elena.  

 En este vistazo es importante referirnos al camino de los 
Incas o Capac Ñan, por su trascendencia en lo político, 
social, económico, por permitir transportar el maíz para 
consumo de las poblaciones y como semilla y, sobre todo 
por sus repercusiones culturales en los pueblos andinos. 

CAPAC ÑAN. En escritura tradicional kichwa de los textos de 
la historia nacional, el primer componente es Capac. En las 
variantes del qhechwa peruano: Qhapaq, Qhapaj y en la 
escritura unificada ecuatoriana kapak: “señor’, soberano, 
noble, poderoso, principal”; y el segundo elemento, ñan: 
“camino”. En tiempo de los Incas era la vía más importante, 
denominado también camino real. 

Había dos clases de caminos: el longitudinal y el transversal. 
El primero avanzaba por valles, ríos y montañas de los 
Andes. Por las alturas, se denominaba Jawa Ñan y por los 
valles, Ura Ñan. Era la vía por donde transitaban los 
funcionarios del Inca y él mismo en persona con sus 
huestes guerreras; era el camino de los chaskis del kichwa 

                                                           
5 En el dialecto peruano q’ellu y en el dialecto ecuatoriano killu, significa 
amarillo. 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

36 
 

chaskikuna, la gente-correo y, por supuesto, por donde los 
cargadores transportaban los productos comestibles, entre 
estos el maíz. El camino transversal era de menor rango o 
importancia. 

Y las dos vías estaban atravesadas por una red de caminos 
(40. 000 km. aproximadamente) que, como trama y 
urdimbre, constituían los ejes de integración del 
Tawantinsuyu que comprendía el Chinchaysuyu, Collasuyu, 
Intisuyu y Antisuyu y que en nuestro tiempo habrían de dar 
lugar a los países de la región andina: Colombia, Ecuador, 
Perú y Bolivia. En ese entonces el camino del Inca se 
extendió hasta el norte de Chile y Argentina, lo que 
posibilitó el control del Estado incaico, el acceso a 
productos alimenticios de los diferentes pisos ecológicos, 
su distribución por todo el imperio y la interculturalidad, 
con la preeminencia del Kichwa sobre los otros idiomas y 
del culto al dios sol.  

El Qhapaq Ñan ha sido incluido en la lista de lugares 
seleccionados por la UNESCO como Patrimonio Mundial. 
Según Nuria Saenz, coordinadora del proyecto de la 
candidatura, el camino se convertiría en un proyecto de 
integración regional entre los seis países arriba 
mencionados. (Diario matutino El Mercurio, del 9 de junio 
de 2014). El Qhapaq Ñan se extiende a lo largo de 23.000 
kilómetros y se extiende por una de las zonas geográficas 
más variadas del mundo, desde las cumbres nevadas de los 
Andes hasta la costa del Pacífico, pasando por bosques 
tropicales húmedos, valles fértiles y desiertos (…) fue 
construido por los Incas aprovechando, en parte, 
infraestructuras preincaicas ya existentes (Diario el 
Mercurio, 22 de junio de 2014, 2ª). 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

37 
 

 Sobre el hecho de que el Capac Ñan fue construido por los 
Incas, difieren dos arqueólogos azuayos como Jaime Idrovo 
y Napoleón Almeida, empero coinciden en que los Incas 
mejoraron este sistema vial. 

El historiador José Luis Espinoza, refiriéndose a los sectores 
del Austro ecuatoriano en los que aún se puede encontrar 
el Camino Principal Andino, anota: “(…) uno está en el 
cantón Déleg junto a la planicie de la Pachamama, otro en 
los altos de la parroquia Cumbe, cantones Nabón y Oña; 
mientras que en Paredones tenemos muy poquito, pero lo 
más importante es en el norte de Cañar en Ingapirca” 
(Entrevista del 19 de junio de 2014, Diario El Mercurio: 6A). 

En la misma sección Jaime Idrovo anota que la red vial se 
dividía en cuatro tipos de trayectos: “El primero es la 
Qhapakñan o camino troncal que unía las principales 
capitales y tenía dirección norte-sur y es comparable con la 
Panamericana sur. El Ingañan hace referencia a las arterias 
´principales, pero que recorrían la dirección este-oeste; en 
tercer lugar está el Runañan, caminos secundarios que 
comunicaban centros poblados con zonas productivas y 
finalmente el Chaquiñan, que fue de uso interno de las 
comunidades que unía los “ayllus” con tierras de trabajo”. 

Luego de esta referencia sobre el Capac Ñan de la que no 
se puede prescindir, retomamos el hilo central de este 
capítulo. Son los Cronistas quienes históricamente 
empiezan a dar testimonio del maíz como planta y su 
cultivo, rendimiento, alimentos que se preparan, etc. 
Corresponde a Cristóbal Colón que, sin ser cronista, da la 
primera noticia sobre el cereal en su diario; Fray Bartolomé 
de las Casas dominico, en la Historia de las Indias (1520), se 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

38 
 

refiere a los usos del maíz; Gonzalo Fernández de Oviedo, 
en su Historia General y Natural de Indias (1526), en el 
capítulo titulado “Del pan de los Indios que hacen del 
maíz”, se refiere a las características, cultivo y usos; Pedro 
Cieza de León en su Crónica del Perú, trae informaciones 
sobre el cultivo del maíz en Colombia, Perú y Ecuador; el 
jesuita José de Acosta en su “Historia Natural y Moral de las 
Indias” (Biblioteca de Autores Españoles, Madrid, 1954) 
dedica un capítulo sobre modalidades de la siembra, 
alimentos y otros usos de la gramínea; el Padre Bernabé 
Cobo, en “Historia del Nuevo Mundo” (Biblioteca de 
Autores Españoles, Madrid, 1946), hace iguales 
observaciones; Felipe Guamán Poma de Ayala, en su 
“Nueva Crónica y Buen Gobierno” (Siglo XXI, Méjico, 1980), 
nos ha dejado un importante legado de ilustraciones 
relacionadas con las formas de cultivo del maíz. 
Volveremos a referirnos a algunos de estos cronistas 
cuando tratemos la temática específica en los capítulos 
respectivos del presente libro.  

En lo que tiene que ver con la época colonial posterior a la 
fundación española de la ciudad de Cuenca, nos 
referiremos a la Relación que Hernando Pablos escribió en 
septiembre de 1582, por mandato del Corregidor y Justicia 
Mayor de Cuenca, el capitán Antonio Bello Goyoso “por 
entender las cosas de la tierra”, observaremos a 
continuación que el maíz era el cultivo principal y, por ende, 
el alimento primordial de los pueblos que conformaron la 
comarca o “provincia de los Cañares”, como este autor 
denomina a sus pobladores nativos. (“Relación que embió 
a mandar su Majestad se hiciera de esta ciudad de Cuenca 
y de toda su provincia” (Págs. 55–73). 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

39 
 

En el numeral 15 de esta misma Relación, refiriéndose a los 
“cañares”, dice: “Los mantenimientos que en aquel tiempo 
tenían, tienen hoy día, que es maíz, frisoles, papas, quinua, 
zapallos y otras raíces que ellos comían; y hoy día tienen de 
lo dicho, el trigo y las legumbres de España”. Hasta aquí 
Hernando Pablos (1959: 65). (Esta Relación y las que vienen 
a continuación corresponden a la Compilación de Víctor 
Manuel Albornoz en: Cuenca a Través de Cuatro Siglos, 
Tomo Primero, Publicaciones Municipales, Cuenca – 
Ecuador, 1959). 

En la Relación de San Francisco de Pacha y San Bartolomé 
de Arocxapa, cuyo autor es Fray Domingo de los Ángeles, el 
maíz, asimismo, ocupa el primer lugar entre varios 
productos comestibles: “Lo que siembran los indios para su 
sustento es maíz y papas y frisoles y alguna hortaliza, como 
son coles, cebollas, racachas, pepinos, achocchas, y otras 
muchas yerbas que, por evitar prolijidad, aquí no se 
nombra” (ibídem: 1959: 75 y 76), de lo que se puede 
deducir que eran los cultivos que, en ese tiempo, formaban 
la chakra o sementera, lo que se confirma cuando, en la 
misma Relación, más adelante vuelve a referirse al maíz: 
“Tienen comunidad de ganado ovejuno y puercos y de 
sementeras de maíz y papas y algún trigo, de donde pagan 
tributo y comida ordinaria al sacerdote que los 
doctrina….”(idem, pág. 78). Hasta aquí la Relación de San 
Francisco de Pacha y San Bartolomé de Arocxapa. 

Y el maíz continúa siendo el sembrío predominante en 
todas las tierras de los pueblos de la comarca. Por ejemplo 
lo encontramos en la Relación de San Luis de Paute, cuyos 
autores firmantes son P. fr. Fray Melchor de Pereira y Juan 
Tostado: “Esta tierra es abundosa de maíz y batatas, y en 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

40 
 

los altos se dan papas, que son como turmas de tierra, que 
es principal mantenimiento para los naturales” (ibídem, 
pág. 82), aparte de ser un pueblo favorecido por la 
naturaleza, pues se habla de huertas en que abundan frutas 
como membrillos, duraznos, granadillas, lúcumas; 
hortalizas, zapallos y yerbas medicinales como la chilca, 
paico, marco, chichira, etc., por lo que “Es gente inclinada 
a beber demasiado y algún vicio, y no dados mucho al 
trabajo, porque las mujeres son las que hacen las chácaras 
y trabajan más que ellos” (ibídem, págs. 82 y 83). 

En la Relación de Sant Francisco Pueleusi del Azogue, de 
Fray Gaspar de Gallegos, “cura de dicho pueblo y sus 
anejos”, en septiembre de 1582, igualmente por orden del 
Corregidor Antonio Bello Goyoso, anota: “Y el 
mantenimiento que tenían, era maíz y frisoles, que son 
como habas, y papas y otras legumbres de la tierra;(.…)”, 
(numeral 15, pág. 94), cuyo texto repite casi exactamente 
en el numeral 24 de esta misma Relación. 

”Refiérense estas Relaciones a la provincia de Cuenca en el 
siglo XVI, abarcando por consiguiente a su capital Cuenca y 
a San Francisco de Paccha, San Bartolomé de Arocxapa, San 
Luis de Paute, San Francisco Pueleusi del Azogue, 
Pacaibamba o Leoquina, Cañaribamba, Santo Domingo de 
Chunchi y Alusi (Alausí)”6. 

De lo que se puede concluir, una vez revisadas las 
Relaciones anteriores, incluidas las que aún no hemos 
referido como son las de Pacaibamba o Leoquina (pág. 102); 

                                                           
6 El autor de esta compilación es Víctor Manuel Albornoz, Compilador de las 
Relaciones Geográficas de Indias en “Cuenca a Través de Cuatro Siglos”, págs. 
46 y 47. 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

41 
 

Cañaribamba (pág. 111); Sancto Domingo de Chunchi, 
(numeral 15, pág. 123); y Alusi, (numeral 17, pág. 130), el 
maíz es el sembrío predominante de las chacras de la gente 
indígena y mestiza. (De la Compilación ya arriba citada: 
Cuenca a Través de Cuatro Siglos).  

Antonio Bello Goyoso, al final de estas Relaciones, añade: 
“Aquí faltó poner la doctrina de Gualaxio, el cual es pueblo 
de indios que dista desta ciudad cinco leguas largas, por no 
estar el religioso que les doctrina es este distrito”. (Ibidem, 
pág. 133). “Gualaxio” actualmente corresponde al cantón 
Gualaceo de la provincia del Azuay. 

Continuemos el seguimiento al maíz en el transcurso del 
tiempo. Transportándonos dos siglos más adelante, 
veamos lo que sucede en la llamada Gobernación de 
Cuenca: 

“(….) a fines del S. XVIII en las zonas rurales de la 
Gobernación Colonial de Cuenca, estaban consolidados dos 
niveles diferenciados de producción (…) las unidades 
productivas de españoles, criollos, mestizos (….) en las 
estancias y haciendas dedicadas a la agroindustria cañícola 
y la ganadera vacuna;” y “las unidades productivas de los 
indígenas (.…) bajo formas de producción comunitarias y 
mercantiles simples, con una rudimentarias tecnología 
aplicada al cultivo del maíz, fréjol, patatas, ají, productos 
ancestrales en su dieta alimenticia.” (La Gobernación 
Colonial de Cuenca. Formación Social y Producción 
Mercantil Simple, de Leonardo Espinoza, Lucas Achig y 
Rubén Martínez, en Ensayos sobre Historia Regional. La 
Región Centro Sur, Instituto de Investigaciones Sociales 
(IDIS) de la Universidad de Cuenca, 1982: 50).  



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

42 
 

Cuando los autores mencionan la producción mercantil 
simple, se refieren al minifundio, es decir a la pequeña 
propiedad privada, “a veces bajo ropajes comunitarios”, 
para consumo de la unidad familiar, con una débil 
producción artesanal y un escaso excedente orientado al 
mercado local, lo que permitía “ la reproducción de la 
fuerza de trabajo” y de la misma unidad familiar. 

Y cuando hacemos énfasis sobre el principal cultivo de la 
parcela familiar indígena, de la Provincia de Cuenca, el 
maíz, los autores ya citados añaden en el mismo Ensayo: 
“Maíz es sinónimo de supervivencia del indio, la suerte de 
éste está ligado a la de aquel, buena o mala cosecha de 
maíz significa empeorar la situación del indio; decir maíz, es 
decir parcela o pedazo de tierra donde cultivarla. Indio, 
parcela, maíz conforma la trilogía de economía natural en 
la Antigua Provincia de Cuenca; aunque como ya hemos 
señalado junto al maíz crece el fréjol conjuntamente con 
las patatas y el ají, (…)”. Es más, “(...) el maíz no se quedó 
tan sólo en la mesa del indio, también alcanzó la del blanco, 
convirtiéndose en el alimento de mayor consumo y por 
ende en el de mayor volumen de producción”. (Ibidem, 
págs. 54, 78). 

Este párrafo confirma de modo explícito lo que venimos 
diciendo sobre la interrelación entre el hombre de origen 
campesino, la chacra y el maíz. La producción del maíz era 
muy abundante durante la época post-incásica, colonial y 
republicana, y tan importante era que el maíz creó una 
cultura y un modo de ser y de vivir propios no sólo de los 
pueblos indios sino igualmente de la gente mestiza, lo que 
sobrevive hasta nuestros días.  



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

43 
 

En otro estudio sobre la Gobernación de Cuenca, bajo la 
coordinación de Juan Chacón Zhapán, (Historia de la 
Gobernación de Cuenca 1777 – 1820. Estudio Económico – 
Social: 1993: 28, 29) se indica que en las diferentes áreas 
de esta circunscripción combinaban la actividad agrícola 
con la ganadera, a excepción de las zonas de Tarqui, Cumbe 
y Jima en las que prevalecía la crianza del ganado.  

Y al referirse a las propiedades que comercializan los 
productos agrícolas se señala que dan en este orden: trigo, 
maíz, frutales y cebada, e incluso se especifica el volumen 
de la producción de acuerdo a la extensión de las 
propiedades. 

Así, en las haciendas/estancias alejadas de la ciudad de 
Cuenca, el maíz ocupa el cuarto puesto entre los productos, 
luego del trigo, frutales y pasto. En las fincas, de mediana 
extensión, cercanas a la urbe, el maíz va en segundo lugar 
después de los frutales. En los “terrenos”, propiedades 
pequeñas, también en el área circundante al casco urbano 
y que representa el 72.86% del total de las propiedades, el 
maíz ocupa la tercera ubicación precedido por los frutales 
y el pasto. (Ibídem, 1993: 28). En los hatos de altura, 
predominan los pastos.  

Incluso, se añade que en zonas de Paute-Gualaceo, Nabón, 
Girón, Sigsig y en propiedades de Cañar, la producción del 
maíz es relevante (pág.29), en proporción y lugar más o 
menos similares a lo señalado en el párrafo anterior.  

Y ya en las postrimerías del siglo XX, en la zona periférica de 
Cuenca aún se podía observar una panorámica campestre. 
Nos referimos a lo que hoy día es la parroquia Sucre, por el 
sur, que conocíamos como el barrio de San Roque que iba 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

44 
 

hasta los márgenes del río Yanuncay y territorios que 
lindaban con la actual parroquia Baños, al oeste por el 
barrio San Sebastián en dirección a Sayausí y al Cajas, hacia 
el norte El Ejido, los terrenos contiguos a la Avenida Huayna 
Capac y Chaguarchimbana, eran áreas de sustento agrícola 
y ganadero. Los indios en mayor porcentaje trabajaban en 
las “quintas” cuyos dueños eran de gente de la ciudad, o en 
las “cuadras”, solares o sembríos de maíz blanco o morocho 
de su propiedad o arrendados en cuyo caso la producción 
“era al partir”. En las cuadras con casa no faltaba “el 
granero” para hacer secar y guardar el grano. 

No olvidemos que durante el Incario y después de la 
Colonia, el maíz fue utilizado como tributo, así como 
también como diezmo a la Iglesia católica.   

Para concluir esta breve reseña o vistazo histórico sobre el 
maíz, debemos anotar los nombres del Padre Juan de 
Velasco con su Historia del Reino de Quito, de Luis Cordero 
con su Enumeración Botánica, de Eduardo Estrella con el 
Pan de América, Misael Acosta Solís, etc., que se han 
referido al tema brevemente como Luis Cordero en su obra 
citada (Madrid, 1950: 183 a 185), o ampliamente como 
Eduardo Estrella. Incluso en nuestros días estudiosos 
indígenas de origen cañari han incursionado con valiosas 
investigaciones, como Jacinto Aguaiza Quishpilema sobre 
plantas alimenticias y medicinales de Chuya Kawsay, en la 
comunidad de Quilloac de Cañar, y Rafael Alulema padre e 
hijo. 

  



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

45 
 

 

4 
 

LA CHAKRA 

 
Chacra. Archivo Cultural de los Canaris. Nuestro agradecimiento a 
Judy Blankenship. 

 

CHACRA < Chakra, s. k. Sementera en que predomina el 
cultivo del maíz. Sin embargo en el área urbana del cantón 
Cuenca se distingue todavía entre la voz kichwa chakra para 
sementera y la españolizada chagra (la g como alófono del 
fonema k), para referirse en sentido peyorativo a la gente 
campesina cuando no se ambienta aún al movimiento y 
costumbres de la vida de la ciudad y en su trato, modo de 
ser y de expresarse un tanto rústico, o como se describe 
detalladamente en Léxico de Vulgarismos Azuayos de 
Alfonso Cordero Palacios (1985: 95): “Se dice de la persona 
tímida, sin roce social y muy dada a rehuir visitas u otros 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

46 
 

compromisos”. Y en otra acepción este mismo autor aplica 
este término a vestidos y colores: “(….) que tienen labores 
o estampados harto llamativos y chocantes y coloración 
subida y chillona. El nombre obedece a que tales telas y 
colores son muy del gusto de nuestros campesinos e 
indianos”, aunque este autor al vocablo chagra denomina 
erróneamente de cañarismo.  

Del Diccionario de la Real Academia de la Lengua Española 
son las siguientes acepciones:  

Chacra. (Del quechua ant. chacra. mod. chajra). f. Am. Mer. 
Alquería o granja. 

Chagra. (Del quechua chagra o chacra, pegujal). Adj. Ecuad. 
Inculto (// de modales rústicos). // 2. Ecuad. provinciano 
(//en contraposición al habitante de la capital). U.t.c.s. // 3. 
Ecuad. De mal gusto. Vestido chagra, decoración chagra. 

 Este término también se utiliza para referirse sobre todo al 
campesino y/ o hacendado de la Sierra ecuatoriana cuya 
vida, hábitat y cultura giran en relación al cuidado y arreo 
del ganado en los páramos, por lo que la vestimenta que lo 
identifica es el poncho, bufanda, sombrero y a veces 
zamarro. Esta faena realiza cabalgando en caballos de raza.  

De chacra se derivan chacarero/a y chacarería. La primera 
para referirse a quien cultiva, labora o es dueño de una 
chacra o chácara. Y la segunda, chacarería, el Diccionario de 
la Real Academia de la Lengua anota: “Cultivo de chacras” 
en Chile y Ecuador. Aunque en nuestro país se utiliza más 
bien con el significado de agricultura, al cultivo de la chacra. 
Es así que al haber sido preguntado un parroquiano de 
Sayausí, a qué se dedicaba, había respondido: “Me dedico 
a la chacarería”. 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

47 
 

En kichwa chakarero es chakrak, de chakrana, “cultivar”, 
“preparar la tierra para la siembra, quitando las malas yer”: 
mapa kiwakuna, poniendo abono orgánico: wiwa wanu. En 
Jesús Lara encontramos: chajrakamuj, “labrador”, derivado 
de chajra: “tierra de labor”, “sementera”. 

La voz chagrillo, hibridismo compuesto de chakru ‘mezcla’ 
y del morfema castellano con carácter estimativo –illo, en 
que se ha asimilado la -u de chakru a la –i del morfema –
illo. Chakru procede del verbo chakruna “mezclar”. 

 Chagrillo es el conjunto de pétalos de variadas flores, sobre 
todo las de retama, y que: los feligreses mezclan 
previamente para luego ir botando, por calles y caminos, 
durante las procesiones delante de sus santos.  

Ahora bien, ¿qué es una chacra?, y escribimos la palabra 
conforme a la escritura española incorporada en el 
Diccionario de la Lengua. Desde luego no nos referimos al 
concepto técnico de “policultivo asociado e integral”. En la 
concepción campesina en general, cuando se habla de la 
chacra se entiende como un terreno variable en extensión, 
entre mediano y pequeño, contiguo a la casa, en que el 
cultivo principal es el maíz junto a otras plantas comestibles 
propias del lugar y que pueden estar distribuidas en 
diferentes planos o espacios y que van desde raíces como 
zanahoria, jícama o chicama; papas, oca, melloco; avena, 
cebada, amaranto; cucurbitáceas como zambo, zapallo; 
nabo, achogcha; cereales como fréjol, arveja, haba; frutales 
como el capulí, tomate de árbol, gullán (Tacsonia 
tripartita), joyapa (Ericácea), shulalag (¿Cestrum?), aparte 
de medicinales como la sábila, el sacha anís, paico, etc. 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

48 
 

Empero entre los mismos campesinos existen distintas 
manera para referirse a chacra. Así Antonio Paguay, nativo 
de Suscal señala: “El conjunto de plantas de maíz en 
crecimiento desde el primer mes. Cuando recién está 
germinado llamamos urpichupa ‘rabo, cola de tórtola’. 

Sin embargo en la concepción predominante de los 
indígenas cañaris el significado de chacra es más profundo 
y que es expresado por Pedro Solano Falcón, directivo y 
maestro del Instituto Intercultural de Quilloac: “Chakra 
tukuy runa kawsay muyuntinpi tiyakmi kan.”: Todo lo que 
hay alrededor de la vida del hombre. (Traducción mía) Es 
decir según comentaba: la casa, el corral la montaña, aves 
y animales.  

Es más, como indicaba Belisario Chimborazo, académico de 
la parroquia Quilloac del cantón Cañar: “Chakrapi tukuy 
samaykuna, tiyakkunami tinkurin”: Todo lo que existe en la 
chacra seres, espíritus, converge en la sementera. 
(Traducción mía). Y luego ampliaba con una explicación: Es 
decir los elementos que existen alrededor y debajo de la 
tierra, agua, sol, viento, animales, insectos, espíritus o 
apus, relaciones dentro y entre la comunidad. Y más 
adelante: “Pachamamawan Inti taytawan wiñachik 
mirachik apukkuna kan”: La Madre Naturaleza y el Padre 
sol son seres superiores que hacen crecer y aumentar a las 
plantas.  

De este modo, como concibe Josef Estermann, la relación 
del hombre con la naturaleza no es de dominio, oposición, 
de explotación, como instrumento exclusivo de producción, sino 
ecológica, vital, ecosófica, en que el hombre ante todo es 
agri-cultor, co-creador y en esta tarea todos los seres son 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

49 
 

co-partícipes, en que mutuamente se complementan, se 
benefician o reciprocan, en un ambiente de respeto, de 
ritualidad. “En este sentido el vocablo “ecosofía” significa 
la sabiduría andina del cosmos ‘física’ como una ‘casa’ 
orgánicamente ordenada” (Filosofía Andina, Abya-Yala 
Editing, 1998: 173-175).  

Dentro de la chacra se puede divisar los huachos “surcos” 
de maíz ya en época de crecimiento. En las provincias del 
Azuay y del Cañar, se utiliza huacho y cazhil. Así en las 
parroquias visitadas del cantón Cuenca Sayausí, Turi, 
Tarqui, como en los cantones de Sigsi, Paute, Gualaceo se 
usa: huacho o raya. Sin embargo, en Sayausí, la señora 
Melchora Albarracín hacía la siguiente observación: el 
cazhil o raya se hace con yunta, igual aseveración Eloy Loja, 
en Sigsi y el surco es para la papa. Teresa Shingri, de Turi, 
distinguía entre cazhil y huacho por el uso: el cazhil para 
cebada, avena, mientras que el segundo para el maíz, el 
fréjol y haba. Igual distinción hace Ángel Loja, de la 
parroquia Santa Ana. Empero en Cañaribamba y sus 
comunidades como San Alfonso, La Libertad, Tortapali, 
Lacay pertenecientes al cantón Santa Isabel, los 
informantes de estos sectores, indicaban que no conocían 
el término cazhil.  

Alrededor del tallo del maíz “se van amarrando” plantas 
como el poroto y otras trepadoras, lo que nos lleva a hablar 
sobre el sistema de asociación de cultivos. De este modo 
las variedades de asociación del maíz pueden darse de 
modo diverso, de acuerdo a las situaciones de cada lugar y, 
desde luego, a las preferencias o necesidades familiares, 
así: maíz con fréjol, maíz con haba, maíz con alverja, maíz 
con achogcha < achukcha y fréjol e igualmente el sambo. En 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

50 
 

Ingapirca, Cañar, en otros cazhiles pueden venir sembrados 
ocas, mellocos, mashwa. En espacios más cercanos a la casa 
hierbas medicinales como el ataco, conocido en kichwa con 
el nombre de sangurachi (Amarantus caudatus) el toronjil, 
la manzanilla, la borraja y en los linderos, entre sementera 
y sementera, o parcela y camino, árboles nativos como el 
capulí, el tocte, la lugma o luma; el denominado “tomate de 
árbol”, la achira en Girón. 

Otro cultivo andino la papa que puede asociarse con maíz, 
como en Cañar, o con quinua o con haba. Sin embargo, la 
asociación predominante en los cantones del Azuay es del 
maíz con el fréjol.  

Huacho < Wachu, s. k. Surco o hilera que se hace con arado 
en la sementera para sembrar maíz, papas, cebada. Esta 
voz actualmente es más común en el sur, ya que en el norte 
de la Sierra del país se utiliza rawa: “rawapika sarata 
tarpunchik”: sembramos maíz en el surco. No obstante el 
Padre redentorista Julio Paris, la registra en el Vocabulario 
de su “Gramática de la Lengua Quichua” con los 
significados de ‘surco, ‘filap’, ‘cuello7. En un huacho se 
puede distinguir la parte alta que en kichwa se denomina 
wachu pata y la base o parte baja wachu pampa, y referido 
al campo semántico de wachu tenemos el verbo wachuna 
‘hacer surcos con arado”. 

Siguiendo con el tema de la sementera, un mismo individuo 
desde la época del Incario podía disponer de varias chacras 
e igualmente así se continúa en la actualidad: la principal 

                                                           
7 El Padre Julio Paris era conocedor de los dialectos del centro y del sur: 

Chimborazo, Cañar y Azuay, así como también del norte serrano, como anota 
Ruth Moya en el prólogo de la obra mencionada. 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

51 
 

junto a su casa o en otras herencias o compras en los valles 
serraniegos, pero también en las yungas < yunka, como se 
denomina a “los calientes” o valles abrigados. Por ejemplo 
la gente de las comunidades altas de Chinipamba, 
Potrerillos, Pucango, Ramosloma etc. de la parroquia 
General Morales poseen también propiedades de la zona 
baja como Laurel, Motilón, Guaviduca, Ventura, etc. Este 
tema de la propiedad de varias chacras se relaciona con 
aquel otro del control de los pisos ecológicos, como ha sido 
estudiado por autores como Murra. 

“Es de suponer que es un rasgo ideal conservado el que los 
indígenas y campesinos serranos siempre tiendan a tener 
en propiedad, préstamo o arriendo o por lazos de 
compadrazgo, etc., el acceso a chacras ubicadas en 
distintos pisos y que en ellos cultivan variedades agrícolas 
de ciclos vegetativos distintos (adaptados al bio-clima) que 
les permite tener tubérculos y granos secos y tiernos a lo 
largo de todo el año” (Moya, Ruth, Ecuador: Cultura, 
Conflicto y Utopía, 1967: 68). Así como intercambiar 
productos de Sierra y Costa: papa con maíz, quesillo con 
panela o aguardiente, etc. 

Ahora bien, Waldemar Espinoza Soriano trae la palabra 
tupu como sinónimo de chacra. En Centroamérica 
denominan milpa8. Espinoza Soriano amplía otros aspectos 
sobre el tamaño, forma de distribución, identificación de 
los tupos, (forma españolizada) uso, tiempo de 
conservación, etc., e incluso precisa sobre el origen 

                                                           
8 En Centroamérica denominan milpa: tierra destinada al cultivo del maíz y, a 
veces, de otras semillas, según el Diccionario de la Lengua Española, aunque 
en Hombres de Maíz de Miguel Ángel Asturias, esta palabra se utiliza 
indistintamente para parcela o planta de maíz. 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

52 
 

etimológico de este término: “Tupu es una palabra de 
origen puquina asimilada al aymara y al quechua. 
Ordinariamente significa “medida en general”. La extensión 
que abarca, por lo tanto, era y es variable. En lo que 
respecta a las parcelas usufructuadas por las familias, su 
tamaño dependía de la calidad del suelo y del clima; por 
eso eran mayores en las tierras altas y menores en las 
hondonadas y todavía más pequeñas en las ecologías 
calientes (…). 

Y prosigue: “Entre los ayllus andinos sí se puede decir que 
cada niño nacía con el porvenir garantizado, porque cada 
hombre dentro de la comunidad tenía asegurado su tupu 
de tierra o chacra9. El joven iba al matrimonio aportando su 
caudal agrario. La flamante pareja iba recibiendo tupus 
conforme a las necesidades de acuerdo al descanso de los 
suelos labrantíos. Pero eso sí cuando fallecían sus hijos no 
los retenían por considerar que no se le había entregado en 
propiedad, sino en usufructo como fuente de alimento”. 

Sobre la extensión de un tupo10, debe quedar claro que era 
ni más ni menos suficiente para la sobrevivencia de una 
familia o ayllu. “El tupu, en consecuencia, venía a constituir 
la base de la subsistencia para cubrir las necesidades vitales 
del jatunruna (…) por cuanto la costumbre le impedía 
transformar su minifundio en latifundio”.  (Los Incas, 
Economía, Sociedad y Estado en la Era del Tawantinsuyo, 
1997: 158). (jatunruna11). 

                                                           
9 Lo escrito en cursiva es mío. 
10 Voz españolizada, igual tupos. 
11 Jatunruna. Era el individuo que aportaba con la mano de obra en toda clase 

de trabajo, ya sea familiar, comunitario o estatal en el Tawantinsuyo. Los 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

53 
 

Y más adelante: “Las chacras estaban linderadas para su 
identificación. En algunos casos los linderos estaban 
delineados por canales de riego; en otras por zanjas de 
drenaje o por cercos de alisos y otras plantas pequeñas (…); 
pero lo más corriente eran simples terrenos sin cultivar, por 
donde trazaban senderos entre una y otra chacra(….)” 
(Ibidem, pág. 193). Esta última forma de linderación 
continúa vigente, con algunas variantes según la parroquia, 
región e incluso familia. 

En tiempo de los incas se podía distinguir variedades o 
clases de chacras, según su poseedor y la finalidad que se 
diera a éstas. Con este objeto veamos algunas de ellas, que 
hemos elegido, a modo de ejemplos, de las 32 anotadas por 
Guamán Poma de Ayala (1980, II, 841 – 842), ello a inicios 
del siglo XVI, citado por Ruth Moya en Ecuador: Cultura, 
Conflicto y Utopía, 1987: 58 y 59: 

- Yncap chacran (sementera o chacra del inca) 
- Coyap chacran (sementera o chacra de la coya o 

reina) 
- Yntip chacra (sementera o chacra del sol) 
- Quillap chacran (sementera o chacra de la luna) 
- Uaca bilcap chacran (sementera o chacra de las 

huacas (adoratorio de los distintos templos y de los 
huillca o sacerdotes principales). 

- Comon chacra, sapsi chancran (sementera o chacra 
de la comunidad o ayllu o el grupo de parentesco) 

- Tambo chacra (sementera del tambo o mesón, 
especie de hostería para los viajes) 

                                                           
jatunruna constituían la mayoría de la población. (Espinoza Soriano, 
Waldemar, ídem. 1997: 284). 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

54 
 

- Zamay (samay) chacra (sementera en descanso o 
barbecho) 

- Rucumacho chacra (de los ancianos) 
- Uaccho (huaccha) chacra (de los necesitados, 

pobres y huérfanos).  

El término “tupu” ya anteriormente está citado por el Inca 
Garcilaso de la Vega: “Daban a cada indio un tupu, que es 
una hanega [fanega] de tierra para sembrar maíz; empero 
tiene por hanega y media de las de España(….)” Y más 
adelante: “Era bastante un tupu de tierra para el sustento 
de un plebeyo casado y sin hijos: Luego que los tenía le 
daban para cada hijo varón otro tupu y para la hija a 
medio(….)” (Ibidem, Tomo II, Capítulo III, 1973: 56).  

Para concluir esta revisión sobre la chacra: citaremos un 
texto muy importante para el estudio de los topónimos. 
“Un dato muy singular de estos lotes es que cada cual tenía 
su propia toponimia: una palabra que reflejaba algo típico 
del paraje. Y cuando no tenía designación taxativa, hecho 
muy raro, se le particularizaba llamándole por el nombre 
de su poseedor”. (Espinoza Soriano, 1997: 193). 

En síntesis, la chacra constituye el centro de la vida de la 
familia campesina. No sólo como la proveedora del 
sustento diario con productos propios del medio, sino por 
todo lo que venimos diciendo: como núcleo de trabajo que 
permite la interrelación social y ritual con la comunidad y 
en torno a ella adquiere fisonomía el paisaje en correlación 
con el contexto geográfico, ecológico y cósmico de todo lo 
que representa la Pachamama o madre naturaleza.  

 En consecuencia la chacra incidirá no sólo en la identidad 
de su dueño y familia en particular sino de la comunidad en 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

55 
 

general. En ello tienen que ver los pisos ecológicos, las 
condiciones del terreno, y sobre todo los accidentes 
geográficos de nuestros Andes que determinan el clima, la 
flora y fauna, hidrografía, etc. Y el corazón de la chacra, 
como espacio sagrado que genera vida, como lugar de 
convergencia, donde confluye todo ese mundo, es el maíz. 

  



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

56 
 

 

5 
 

PARTES DE LA PLANTA. SIMBOLISMO Y 
ANTROPOMORFISMO 

 

Las partes de la planta de maíz, sara yuyu, está formada de 
raíz, tallo, hojas, flores y frutos: murukuna, que cuando 
tiernos se denominan choclos quichuismo derivado del 
kichwa chukllu. 

 A continuación, nos referiremos a las denominaciones de 
cada una de las partes de la planta, en castellano, kichwa y 
otras voces relacionadas con las mismas. 
 

RAÍZ, en kichwa SAPI, “La raíz de la planta, y 
connotativamente: origen”. En las parroquias del Cantón 
Cañar, como Honorato Vázquez, distinguían entre anku 
“raíz pequeña”, y sapi “raíz gruesa”. 
 

TULLU. s. k. El tallo del maíz, aunque también significa 
“hueso”, “caña”. Figurativamente se utiliza esta voz para 
referirse a la persona flacuchenta: tullusiki, tulluyashka en 
kichwa, literalmente hecho hueso, “hueso y pellejo”, y por 
extensión la tierra infecunda, estéril. A su vez Taralla, s. k., 
“caña o tallo seco después que se ha arrancado las hojas en 
la cosecha”, y que connotativamente se aplica a los 
adolescentes altos y desgarbados: “el guambra se ha ido de 
vicio, se ha hecho largo como taralla”. 

A la caña del maíz en kichwa también se denomina wiru, 
sara wiru y que niños y adultos acostumbramos chupar. Al 
doblar con las manos los nudos de la caña, brota el mishki 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

57 
 

yaku del shungo o médula del tallo: el jugo dulce cuando la 
planta aún está tierna. Sin embargo en su primera acepción 
wiru los mayores se refieren a la caña de azúcar que se 
cultiva en las yungas o tierras calientes” de las zonas bajas. 
En el tallo se puede observar los nudos, divisiones o 
uniones que en kichwa se denominan mukukuna.  
 

HOJA. Las denominaciones van de acuerdo a los diferentes 
momentos de la madurez de la planta, espacios y 
funciones. Iniciamos por PANKA, s. k. Hoja de cualquier 
planta y, aplicada al maíz: la hoja que surge de la caña y que 
cubre a la mazorca. Por extensión en la actualidad se aplica 
a la hoja de cuaderno o de libro. En el norte de la sierra del 
país es común sarapanka: la hoja de la caña del maíz, pero 
también se aplica a la hoja que cubre al choclo, con la que 
se envuelve a la masa del maíz tierno para hacer las umas. 
En una de las tonadas típicas referidas a esta palabra se 
escucha el siguiente verso: “sarapanga como vos a 
montones he de hallar”, cuando el enamorado que ha 
sufrido el desaire, con ironía lanza a la ingrata pretendida 
este estribillo. 

En diccionarios de kichwa editados en el norte del país se 
encuentra el término kutul, por ejemplo en el diccionario 
Caimi Ñucanchic Shimiyuc-Panca, (Ministerio de Educación 
y Cultura y Pontificia Universidad Católica del Ecuador, 
Quito, 1982) y en Kichwa Yachakukkunapa Shimiyuk Kamu, 
Runa Shimi – Mishu Shimi Mishu Shimi – Runa Shimi 
(Ministerio de Educación, Quito, 2009), con igual 
significado: la hoja que cubre al choclo, pero no existe en el 
Diccionario de Luis Cordero ni en el Vocabulario Quichua 
del Padre Julio Paris ya citados.   



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

58 
 

Como veremos más adelante, las hojas tiernas, llaka, o 
maduras, se utilizan como alimento de los animales: wiwa 
mikuna; como también para envolver y preparar diversos 
pastelillos con el choclo molido o con la harina del maíz ya 
seco y que veremos, oportunamente, en el capítulo de las 
comidas.  

Veamos a continuación dos voces que se refieren a la 
misma hoja, referidas propiamente al maíz, pero que 
difieren en su uso: 
 

PUCÓN < Pukun, s. k. Envoltura o conjunto de hojas que 
cubren la mazorca madura desde su base. Esta voz viene 
registrada exclusivamente en diccionarios de kichwa del sur 
de la sierra del país. En el Lexicón Etnolectológico del 
Quichua Andino, (Tomo II, ED. Tumipamba, 2002), viene 
como término propio de Ecuador. En nuestro medio se 
escucha la palabra españolizada pucón, o quichuismo como 
así se cataloga en Vulgarismos Azuayos de Alfonso Cordero 
Palacios. (1985: 233). 

La voz pukun proviene del verbo kichwa pukuna: madurar, 
por lo que ese envoltorio de hoja es como una cápsula que 
acondiciona los atributos de la madurez: su dulzura, el 
grosor, lo compacto de la mazorca. Con el pucón se 
envuelve la masa de los choclos con la que se prepara las 
humitas o chumales. Actualmente se emplea el pucón en la 
confección de artesanías (muñecas, nacimientos, cristos, 
etc.). Cuando la hoja de maíz está aún tierna y es tersa se 
usa como instrumento musical aplicándola con los dedos a 
los labios para luego de soplar hacerla vibrar y, de este 
modo, provocar los más variados sonidos según el grosor 
de la hoja. 
 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

59 
 

LLAKA, s. k. Hojas frescas de maíz desprendidas del tallo con 
que los campesinos alimentan al ganado. Esta voz está 
relacionada con los hibridismos kichwa–castellanos: 
llacado/a, de llakashka, p. p. con el significado de 
despellejado, ejemplo “Esta parte de la chacra ya está 
llacada”; o en el sentido de descascarado/a, referido por 
ejemplo a la corteza del tronco de un árbol, o de magullado, 
aplicado a las personas: “Me llaqué la mano cuando me 
caí”, y con llacar, compuesto del semantema kichwa llaka 
que procede de llakana y del morfema verbal español –ar: 
arrancar las hojas de la parte inferior de la planta, es decir 
desde la parte en donde se encuentran las mazorcas en 
proceso de madurez, hacia abajo. Con dichas hojas se 
alimenta al ganado. 
 

CALCHA < Kalcha, s. k. Tallo y hojas secos del maíz, que 
luego de la cosecha se da a los animales como forraje, 
aunque cuando la parcela es modesta se deja que se pudra 
y sirva luego como abono. Si el terreno ha sido extenso, 
conforme se va deshojando las mazorcas, la calcha se va 
acumulando una encima de otra en forma circular, lo que 
se denomina “hacer la parva”: parvachina, verbo híbrido 
compuesto del semantema castellano parva del morfema 
kichwa –chi: hacer y del morfema infinitivo -na. Si bien la 
calcha viene registrada en el Diccionario de la Lengua, de 
uso en Chile y Argentina, no obstante sus acepciones son 
diferentes. En Chile y Perú, a la calcha con el significado que 
hemos indicado, se designa con el nombre de chala 
(Rodríguez – Diccionario de Chilenismos), citado por 
Alfonso Cordero Palacios en Léxico de Vulgarismos Azuayos 
(1985: 52). 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

60 
 

La calcha cuando está bien seca se utiliza para hacer la 
chamiza sobre todo durante las festividades religiosas. Por 
ejemplo en ciertas comunidades en la fiesta de San Pedro. 
Y dicho sea de paso, chamiza es de origen gallego 
portugués y cuyo significado es de fogata que asimismo se 
hace con hojarasca y ramas secas. En relación a la voz 
calcha en nuestro medio se escucha las expresiones: “Dar 
calcha al burro” para indicar que alguien que recibe algún 
favor no sabe reconocer o aquilatar dicha atención, sino 
por el contrario menosprecia el beneficio que cualquiera 
otra persona pudo haber aprovechado. 

En sentido figurado se escucha frases como esta “Hecho 
calcha ha quedado esa pobre camisa”, cuando la ropa ha 
quedado reducida a jirones por lo vieja o muy usada o luego 
de un arduo trabajo, por comparación con una hoja de maíz 
que, luego de ser arrancada de la mazorca con el tipidor o 
agujón con el que se realiza el deshoje, queda hecha flecos. 
También se oye esa exclamación tan gráfica. “Nos hicieron 
calcha” cuando en un partido de futbol el equipo contrario 
ganó con goleada, para referirse al arco contrario 
acribillado con los goles. 
 

TUKTU. Luis Cordero diferencia acertadamente entre: 
“TUGTU, n. k. Flor masculina o superior del maíz” y KIKI: 
“QUIQUI, Flor hembra del maíz que está ya fecundada, 
cuyos granos empiezan a formarse: Kikina en kichwa. Q’eqe 
en Léxico Agropecuario Quechua de Margot Beyersdorff 
(1984: 88). 

Cuando está formándose el choclo, podemos observar en 
su extremo inferior una especie de pelambre o pilosidad: 
sara akcha ‘pelo del maíz’, que posee efectos medicinales 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

61 
 

para el riñón. Refiriéndose al pelo de choclo Mercedes 
Saeteros, campesina de Suscal decía: “porque el maíz es 
mujer viene brotando el cabello como a una señorita”. 

Ahora bien, en la cultura andina las plantas y animales 
adquieren carácter antropomórfico y más aún cuando se 
trata del maíz, planta sagrada y venerada como divinidad. A 
continuación expondremos textos ilustrativos sobre el 
tema: 

“También la planta del maíz es antropomorfizada. Se ha 
dicho que es considerada como femenina que de ahí que 
se llame mama sara o ‘madre maíz’. Las mazorcas son los 
‘hijos’. Según el color de los granos, los frutos son 
masculinos o femeninos. (Moya, Ruth, en Ecuador: Cultura, 
Conflicto y Utopía, 1987: 29). 

Una planta de maíz tiene las mismas partes y órganos que 
una persona. La parte superior es la uma o cabeza, las hojas 
superiores son la rigra o brazos, en la parte superior se 
encuentra el shuncu o corazón, las raíces son los chaquis o 
pies.  

Como las plantas de altura, el maíz es visto con caracteres 
humanizados: tiene cabeza (la panoja), y/o las hojas del 
vértice), su corazón está en el centro del tallo, sus ‘brazos’ 
son las hojas y la base constituyen los pies. 

Al igual que una persona una planta de maíz puede sufrir. 
Por ello seguramente las labores son preferentemente 
manuales y cuando se utiliza herramientas se ejecutan con 
cuidado”. (Idem, pág .29). 

Por lo demás, como indica Ruth Moya, si bien la planta de 
maíz es femenina, las variedades de maíz pueden ser 
masculinas o femeninas, de acuerdo al siguiente cuadro: 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

62 
 

 

“Variedad Mazorca masculina  Mazorca femenina 

Maízamarillo  (suave) + 

Maíz blanco   (suave) + 

Maíz negro + 

Morocho blanco  + 

Morocho amarillo   + 

Fuente: (Ibidem, pág. 112). 
 

CHOCLO, del k. Chukllu, que Luis Cordero describe: Mazorca 
tierna de maíz. El Diccionario de la Lengua de la Real 
Academia registra esta voz, en la segunda acepción, con 
igual significado pero derivada de la variante peruana: “Del 
quechua choccllo”. Con el quichuismo choclo se ha 
formado el hibridismo enchogllar que veremos en el 
numeral 6., de este mismo trabajo titulado:” El Ciclo 
agrícola del maíz. Proceso del cultivo”, cuando tratemos el 
término Pawkarpacha. Al grano de maíz muy tierno los 
quichua-hablantes lo llaman kishi. 

 Cuando la planta está en época de choclos se puede 
distinguir el  choclo mama que es más grande en relación a 
otros dos o tres pequeños o hijuelos junto a la mazorca 
madre, de ahí los términos mamantin wawantin.  Cuando el 
maíz está ya en choclo a veces ataca el chukllukuru o gusano 
que lo va devorando. 
 

KASPA, s. k. Mazorca del maíz o de cualquier gramínea o 
cereal ya maduros. En tiempo de cosecha se escoge y 
separa las mejores mazorcas, cuyos granos se utilizan como 
semilla: muyu en kichwa. El verbo es kaspayana: “Madurar 
la mazorca de maíz, o convertirse el choclo en mazorca” 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

63 
 

(Cordero, Luis, Diccionario Quichua-Castellano Castellano-
Quichua, 1992). El maíz bien maduro se denomina kaw. 

Las semillas originarias son las transmisoras de la vida 
agrícola y el sostén de la vida en general. Por lo que su 
conservación, intercambio y propagación, en el caso de las 
semillas del maíz: sara muyu, constituye un largo camino 
recorrido por la sabiduría de los pueblos andinos, no sólo 
para su alimentación y medicina, sino para fortalecer su 
cultura e identidad. 

CURUNDA, en kichwa Kurunta. Tusa o raquis de la mazorca 
del maíz Cordero, 1992), en que van brotando los granos y 
que luego del desgrane se utiliza como combustible para 
prender la candela en el fogón cuando no hay hojarasca o 
broza. El vocablo tusa es de procedencia lingüística 
desconocida. El Diccionario de la Lengua Española de la 
Real Academia, en la séptima edición a esta palabra la 
registra como de uso en Cuba, Puerto Rico, Venezuela y 
Colombia con el significado de “corazón de la mazorca”, 
aunque en la quinta acepción como “hoja que envuelve a 
la mazorca de maíz”, de uso en América Central y Ecuador. 
Sin embargo, en nuestro país el significado tiene que ver 
más bien con la séptima acepción, es decir con el de 
soporte o raquis en el que van apareciendo los granos de 
maíz. 

Con frecuencia escuchamos la expresión: “¡Qué tusa que 
me jalo yo que creo que no mismo me va a pasar” para 
indicar que se tiene mucha pena por algo o alguien que se 
estima o ama mucho, que luego abandonamos y que 
cuando ya no existe arreglo o solución volvemos a extrañar 
o requerir ya demasiado tarde. Así como también, a alguien 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

64 
 

carilargo y acontecido de fisonomía, se lo moteja de 
caritusa. Incluso a veces se emplea el término tusa para 
referirse al excremento humano por la forma parecida. 

  



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

65 
 

 

6 
 

VARIEDADES DE MAÍZ Y CARACTERÍSTICAS 

 

Inicialmente nos referiremos a las características botánicas 
o taxonómicas que los estudiosos traen del maíz. 
Anotaremos las más importantes. Es una planta monoica, 
clase angiosperma, subclase monocotiledónea, familia de 
gramíneas, género Zeae espec Maydea sistema vascular, 
cotiledón único, tallos con nudos, flores unisexuales, 
fecundación alógena. 

El maíz, mientras se mantiene como una especie nativa, se 
caracteriza por ser una planta resistente a las plagas y 
enfermedades; se adapta a los diferentes pisos ecológicos 
y puede cultivarse de forma asociada con otras plantas 
como el fréjol y el zambo o el zapallo con las que se 
complementa para su mejor desarrollo y que contribuye a 
la reducción de la incidencia de pestes. Sin embargo, si es 
sometida a procesos de “mejora” con la finalidad de 
aumentar la producción, pierde su capacidad de resistencia 
a las enfermedades. Son las variedades llamadas 
“mejoradas”. 

Además, como se indicó anteriormente, es una planta 
femenina y cálida, propia “de los espacios urin” que, como 
afirma Ruth Moya, es el espacio propio de lo femenino y 
cálido”, “de lo doméstico por excelencia es, en términos 
culturales, el espacio del maíz” (1987: 110). 

Las clasificaciones y denominaciones de las variedades de 
maíz, se han dado por el color, la dureza, tamaño, por su 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

66 
 

forma o estructura y, desde luego, de acuerdo al tipo de 
suelo en que se siembra, el clima, etc. Por ejemplo, por el 
color hay maíces blancos, negros, amarillos, morados; por 
su forma y tamaño: pequeños, grandes, dentados; hay 
maíces suaves y duros, lo que determina su empleo o 
finalidad. De acuerdo al piso ecológico en que se siembra, 
existen variedades que se cosechan una vez al año o dos 
como en los pisos abrigados como en el valle de Yunguilla, 
en que predominan el maíz blanco y el zhima amarillo. 

Revisemos ahora las variedades anotadas por autores y 
aquellas propias de nuestro medio aportadas por 
informantes. Previamente iniciemos con los Cronistas: 

“De los frutos que se crían encima de la tierra tiene el 
primer lugar el grano que los mejicanos y los barloventos 
llaman maíz, y los del Perú zara, porque es el pan que ellos 
tenían. Es de dos maneras: el uno es duro, que llaman 
muruchu, y el otro tierno y de mucho regalo, que llaman 
capia; cómenlo en lugar de pan, tostado o cocido en agua 
simple…” (Garcilaso de la Vega, Comentarios Reales de los 
Incas, Tomo III, Capítulo IX, 1973: 98). 

Guamán Poma de Ayala, citado por Ruth Moya, anota: 

“Aparte del maíz temprano o capya sara se habla del paro 
sara, el aruay sara, ancauay sara, oque sara, el antisara, el 
chullpisara, el yunya sara y el chucllu o mazorca fresca 
(Guamán Poma de Ayala, 1980, 840). Y en la misma página: 
El procedimiento del secado y cocción del maíz amarillo o 
suave da lugar a la chuchuca (...)” (1987: 105).  

Y más abajo, en la página citada, añade “Junto al maíz 
amarillo y blanco, hay el maíz rojo, el maíz negro, el canguil, 
el chulpi, el morocho blanco y amarillo”. 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

67 
 

El Padre Bernabé Cobo, en la Historia del Nuevo Mundo, se 
refiere a diferentes clases de maíz por el color y por el 
tamaño. Por el color hay blancos, negros, amarillos, 
colorados, morados, azulados. 

Del “Diccionario Quichua-Castellano y Castellano-Quichua, 
de Luis Cordero” EBI Proyecto Educación Bilingüe 
Intercultural, Colección Kashcanchicracmi 1, 1992), 
transcribimos las siguientes variedades con sus 
características, cuando se refiere al término SARA: 
 

Muruchu o morocho sara, maíz amarillo común. 
Zhima sara, maíz de color perla. 
Yurag sara, maíz blanco. 
Cuscu sara, maíz de color violáceo. 
Zhubay sara, maíz amarillo de mazorca fina y grano 

abundante. 
Canguil sara, maíz amarillo diminuto y a propósito para 

tostar. 
Yana sara, maíz de color negro o rojo violáceo.  
 

A continuación haremos una breve caracterización de las 
variedades más conocidas en nuestro medio y cuya 
producción depende del tipo de suelo, clima, pluviosidad: 
 

CAPIA. Refiriéndonos a esta variedad de maíz citado por el 
Inca Garcilaso de la Vega y Guamán Poma de Ayala, no lo 
registran Jesús Lara, ni Luis Cordero, ni el diccionario del 
Ministerio de Educación. Lo encontramos en el Léxico 
Ampliado Quichua – Español, Español – Quichua de 
Consuelo Yánez, Tomo II, Quito, 2007; en el Lexicon 
Etnolectológico del Quichua Andino de Glauco Torres, 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

68 
 

Tomo I: Capya, 4 sn./qhapya/, s. Clase de maíz blanco y 
tierno; en el Diccionario de la Real Academia de la Lengua 
Española: capia (Del quechua qhapya, maíz blanco). N° Arg., 
Bol., y Perú. Maíz blanco, suave y muy dulce que se emplea 
para preparar golosinas. 
 

CANGUIL < Kankil, s. k. Variedad de maíz fino y dulce que se 
revienta al ser tostado. Este vocablo está incorporado al 
Diccionario de la Lengua Española, de uso en Ecuador: 
“para hacer rosetas”, es decir que cuando se tuesta tiende 
a abrirse en forma de flor, de ahí también el nombre de 
“reventón” que, en el inglés, correspondería al “popcorn” 
y que en España lo llaman “palomitas”. No todos los granos 
de la variedad nativa revientan, pero se caracterizan por ser 
más sabrosos y son más resistentes a las plagas; no así una 
variedad amarilla que es más reventona. 

 

CUSCO < Kusku, s. k. Variedad de maíz, de tamaño grande, 
de color blanco azulado o violáceo, un poco duro de cocinar 
y que se consume “pelado” (mondado) o con cáscara. 
 

CHULLPI, chulpi < Chullpi, variedad de maíz suave, dulce, 
medio arrugado y de color gris o zhiru que preparado se 
come como tostado. Este vocablo se relaciona con el verbo 
chullpina arrugar, chullpiyana, arrugarse y es en este 
sentido que se aplica a los ancianos cuyo rostro se vuelve 
arrugado con los años: chullpiyashka, o a los flacos: 
chullpisiki.  

La palabra zhiru, si bien es citado por Luis Cordero en su 
“Diccionario Quichua-Castellano y Castellano-Quichua” 
escrito con zh, sin embargo el significado inicial que trae no 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

69 
 

se refiere al color gris sino a un “Insecto que chirría a eso 
de las cinco de la tarde”, pero sí en una segunda acepción: 
“adj. Cosa de color gris”. En la primera acepción coincide el 
Padre Julio Paris en el Vocabulario Quichua-Español, que 
también escribe con zh y que viene luego de la “Gramática 
de la Lengua Quichua” (EBI Proyecto de Educación Bilingüe 
Intercultural, Quito, 1993)). Igualmente el Padre Manuel 
Guzmán en el “Vocabulario de la Lengua Quichua” en 
“Gramática de la Lengua Quichua”, 1920). 

 Alfonso Cordero Palacios en “Léxico de Vulgarismos 
Azuayos” (1985: 249), transcribe Shiro/ra adj. (Cañarismo). 
Gris., y Glauco Torres en su “Lexicon Etnolectológico del 
Quichua Andino” escribe “Shiru” y delimita su uso en az. 
(Azuay), con el significado de gris, aunque para la 
pronunciación transcribe la pronunciación con [-sh] y [zh]. 
(Tomo III, Cuenca, 2002) 

No viene anotado en otros Diccionarios, por ejemplo en 
KICHWA Yachakukkunapa shimiyuk Kamu del Ministerio de 
Educación, (2009) y otros diccionarios de quichua-español 
del norte del país, lo que da para conjeturar que su uso era 
y es exclusivo del Azuay y Cañar.  Por lo que ésta y palabras 
como zhubay, zhima podrían explicarse como procedentes 
de la lengua pre-inca, en nuestro caso cañari por el empleo 
del fonema zh africado palatal sonoro. En Cañar se continúa 
utilizando otras palabras con el fonema indicado como 
zhuta, zhuru, zharu, zhapra, etc. y topónimos, zoónimos y 
fitónimos que podríamos incluir dentro del grupo referido. 

En la escritura de zhima y zhubay con zh coinciden dos 
autores de Diccionarios de Quichua y Castellano ya citados: 
Luis Cordero y el Padre Julio Paris, aunque el primero 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

70 
 

escribe zhuhay, pero luego remite a la página 123 en la 
clasificación de las variedades de SARA, en que anota 
zhubay.  No así Alfonso Cordero Palacios que refiriéndose a 
la primera palabra escribe “SHIMA. m. (Cañarismo)- Una 
variedad de maíz, color perla y muy duro” y Glauco Torres 
asimismo “SHIMA” que, si bien se refiere a la variedad de 
maíz perla, sin embargo transcribe los alófonos o maneras 
diferentes de pronunciar: shima, chima, xima, zhima, llima. 
No trae el diccionario del Ministerio de Educación: “Runa 
Shimi - Mishu Shimi (…)”, y otros como “Léxico Ampliado 
Quichua-Español, Español-Quichua” de Consuelo Yánez 
Cossío, (Tomo I, Quito, 2007). 
 

MOROCHO < Muruchu, s. k. Variedad grande de maíz, duro.  
Color: “(…) del amarillo al blanco perlado, siendo las 
variedades amarillas las más duras y las blancas las más 
apreciadas en la alimentación humana. Soporta bastante 
bien el frío, aunque también hay variedades de clima 
caliente, (…) la falta de riego, los suelos pobres, los cambios 
climáticos y el ataque de plagas y enfermedades.  (SARA 
LLAKTA el libro del maíz, Quito, 2009: 57). 

En Azuay y Cañar este término se utiliza en sentido figurado 
para referirse a las personas de ambos sexos, aunque 
preferentemente a los varones que, a pesar de haber 
bordeado ya la tercera edad, sin embargo se muestran aún 
vigorosos, fuertes para el trabajo e incluso aún en 
condiciones de procrear. De ahí la frase expresada incluso 
con cierta ironía: “Todavía está morochote, aún puede 
casarse otra vez”. 
 

MOROCHILLO, vocablo híbrido de morocho < muruchu y del 
morfema estimativo castellano –illo con que se forman los 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

71 
 

diminutivos. Es una variedad de maíz de mazorca delgada y 
grano pequeño y duro. Lo consumen las aves de corral. 
 

SAPÓN. Desconocemos cuál sea la lengua de origen. Se 
escribe con s o z. Sobre pisos en que se cultiva, usos y 
características nos referiremos más abajo, de modo más 
particularizado de acuerdo a las comunidades investigadas. 
Es grueso, suave y de color amarillento, dulce. 
 

ZHIMA, maíz de color perla, cuyo color en kichwa se 
determina combinando yuraklla pukalla, es decir entre 
blanquecino y rojizo. 

YANASARA, maíz negro o violáceo, que se utiliza para 
preparar la colada morada por el día de los difuntos, en el 
mes de noviembre. 

Aparte de éstas añadiremos una más, la mishca, citada por 
Javier Carrera en SARA LLAKTA, quien afirma que la forma 
más popular de las clasificaciones del maíz tiene que ver 
con sus características estructurales y el tipo de uso, por lo 
que anota la siguiente: canguil, maíz suave, mishca, chulpi, 
morocho, morochillo y maíz duro, (2009: 55). Y el mismo 
autor trae la clasificación del  maíz del Padre Juan de 
Velasco, de finales del siglo XVIII, “(…)manejada por la 
población mestiza del Ecuador de ese entonces”: cuyos 
nombres damos a continuación: “amarillo, blanco, canguil, 
carapali,, chulpi, negro, tumbaque, morocho”, (Ibidem, 
pág. 57),  con sus respectivas características, pero que sólo 
anotaremos del tipo “carapali”: “mediano, blanco, con 
punta aguda y roja”, por ser un nombre nuevo con relación 
a otras denominaciones ya referidas o tratadas hasta aquí. 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

72 
 

Antonio Quindi, nativo de Quilloac, manifiesta: “En la 
provincia de Cañar, en nuestros días, sólo se conservan 6 
especies: zhima, muruchu, guagal, yurak, kankil, 
suniguagal, utilizados para distintas comidas”.  Otros 
informantes de Quilloac añaden el zhubay, sapón y cusco. 

Ahora bien, en el trabajo de campo que realizáremos en la 
parroquia General Morales de la provincia del Cañar, 
(Diciembre de 2014) tres informantes (Napoleón Escandón, 
Jerónimo Huasco y María Guamán) coincidieron en las 
siguientes variedades con sus respectivas características y 
usos: 

Morocho blanco: grande, duro, de clima frío; se utiliza para 
chiviles, chanka, coladas, sopas y que se acostumbra comer 
con cáscara o pelado. También hay una variedad grande, 
de color perla. 

Morocho amarillo: pequeño, más duro, se da en el cerro, 
que se utiliza para alimento de aves de corral que se conoce 
con el nombre de “balanceado”.  

Guagal: blanco combinado con azul, suave, la mazorca 
larguita, propio de las yungas, de grano chiquito; de Suicay 
para abajo, Laurel (hablando de la Zona Baja de Cañar). 
También se emplea en chiviles, mote pelado. 

Zhima: blanco, suave, redondo, de clima frío; se utiliza en 
chumales, chiviles, coladas o como mote. 

Sapón: rojo, grueso, duro, dulce, que termina en punta; se 
da en clima frío y templado y sirve para chanca. Indígenas 
de la parroquia indicada coincidían en estas características. 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

73 
 

Maíz de gallina o cubano: amarillo, pequeño, duro, propio 
de las yungas: Cutuguay, Ventura. Se cosecha después de 
cuatro meses.  

En Suscal, por información de Antonio Paguay se cultiva el 
maíz zhima y el morocho blanco y en las zonas bajas o 
abrigadas el guagal y el maíz amarillo. Para sembrar el 
zhima el terreno tiene que ser de color negro. 

En las parroquias del cantón Cuenca, las variedades más 
generalizadas son: maíz zhima, blanco y duro, que más se 
utiliza para mote, así en Turi; luego el maíz cuzco, que es 
negro y duro; igual el morocho. Y como abono se emplea el 
estiércol de cuy. En Sayausí, además el maíz blanco y el 
morocho colorado, para hacer chicha; y como abono el 
estiércol y las plumas de ave que se esparce en la parcela 
15 días antes de la siembra, a fin de que se pudra y luego 
se mezcla con azadón cuando el terreno es pequeño y 
cuando grande con la yunta.  

En los otros cantones del Azuay: Gualaceo, Chordeleg, 
Sigsig, Ludo, las variedades mayormente cultivadas son 
más o menos similares: zhima, morocho amarillo, maíz 
blanco’, sapón, zhubay, igual en Paute aunque estas 
últimas, informaban que no se siembra mucho. El zhubay 
es blanco, no muy grueso, se utiliza para mote. En el cantón 
Nabón, predomina el zhima blanco, suave, dulce; el 
morocho amarillo y el “pintado” entre blanco y azul o negro 
o violáceo, que es una hibridación o “clon”, según el Ing. 
José Jaigua, profesor de la especialización de Agronomía de 
la Unidad Educativa de esta jurisdicción; el sapón, de color 
perla y con el que se hace el tostado, que crece en los bajos 
o playas del río León.  



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

74 
 

En el cantón Santa Isabel las clases de maíz varían de 
acuerdo a las zonas en las que se cultiva. Por ejemplo en la 
zona alta, en Cañaribamba y San Alfonso, según Manuel 
Eduardo Lalbay Guamán y María Yuquilema Guamán, las 
variedades nativas que actualmente se siembra son el 
zhima blanco y el zhima amarillo o “argentino” grueso, 
duro, para las aves, el “yunga” pequeño; también el 
amarillo, duro, de pucón negro; el “chalca”, pequeño, de 
colores, suave que se utiliza para tostado y el zhubay, de 
tusa delgada y grano grande, pero que se va perdiendo, 
llamado también “tusilla” en Dandán. Estas variedades son 
de una sola cosecha: se siembran en diciembre y se 
cosechan en agosto. 

Rafael Narváez y Celestino Durán, campesinos de la zona 
intermedia del cantón Santa Isabel, manifestaban que 
desde el tiempo de sus abuelos han sabido cultivar dos 
variedades: el maíz zhima, pequeño y amarillo, para 
alimento de las aves de corral y el blanco, mediano y duro, 
para alimento humano, en ello coincide Hilda Bermeo, 
nativa del anejo de San Alfonso. Se siembra dos veces al 
año: en invierno a fines de diciembre o en enero y entre 
mayo y junio; actualmente cada variedad se siembra por 
separado, pero antes cuando la parcela era grande se 
sembraba con fréjol serrano, pequeño, llamado chintillu.  

En San Gerardo de Huahualpata, parroquia del cantón 
Girón, Rosa Nieves informaba sobre tres variedades: el 
zhima blanco, el morocho amarillo, de ciclo largo y un 
“blanco abreviado” llamado así porque maduraba pronto: 
entre cuatro o cinco meses. “Antes se cultivaba el sapón y 
actualmente no porque es lanchoso, delicado. Era grueso, 
espinudo, servía para tostado”. 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

75 
 

Este capítulo concluiremos con un texto que por su 
especialidad agroecológica, enfatiza sobre aspectos muy 
importantes que se debe tener en cuenta sobre las 
variedades nativas del maíz: 

“Las variedades de maíz campesinas, también llamadas 
ancestrales o tradicionales, son esenciales para el futuro 
del cultivo del maíz, para su producción orgánica y para un 
consumo sano. Sin ellas, no se puede construir Soberanía 
Alimentaria en el Ecuador. Sí, hemos perdido ya un enorme 
porcentaje de la diversidad maicera de nuestra tierra, pero 
aún estamos a tiempo de salvar el tesoro invalorable que 
nos queda. Para ello, en primer lugar, tenemos que 
comprender el significado, los alcances y la importancia de 
su diversidad” “Los colores del maíz” de Javier Carrera, 
(SARA LLAKTA el libro del Maíz, 2009: 55).  Y así lo 
confirman los campesinos sobre todo indígenas como 
Inocencio Loja, de Suscal, que afirma: “Preferimos las 
variedades nativas porque utilizamos como semillas para 
que no desaparezca la planta”. 

  



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

76 
 

 

7 
 

EL CICLO AGRÍCOLA DEL MAÍZ. PROCESO DEL CULTIVO 

 

 
La siembra, Archivo Cultural de los Cañaris. Nuestro agradecimiento a Judy 
Blankenship. 
 

Antes de tratar este tema, conviene hacer dos 
consideraciones que, de alguna manera, son 
complementarias sobre las que ya se expuso en la 
Introducción cuando nos referíamos a la Pachamama, y que 
se debe tener presente y que son los siguientes: los 
condicionamientos impuestos por el capitalismo y la 
modernización que cada vez incursionan con más fuerza en 
la provincia del Azuay.  

Estos dos factores han ido repercutiendo en la pérdida del 
sentido comunitario, la desaparición de la familia ampliada 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

77 
 

y, de los saberes y de las prácticas sociales ancestrales 
como el makiranti o prestamanos, la minga en las tareas 
mayores de la comunidad, el sistema de cargos en la fiesta, 
etc. Lo que no sucede en numerosas comunidades de la 
provincia del Cañar en que aún sigue vigente la familia 
tradicional o ayllu como unidad económica, social y ritual, 
fundamento de un sistema de vida apegado a lo tradicional. 

La familia en el área rural del Azuay, se puede definir como 
unidad de producción agrícola, orientada al consumo, por 
lo que para subsistir depende de otras formas de ingreso 
como la mano de obra en la construcción, trabajos 
informales, la artesanía como en el cantón Gualaceo y, si se 
dispone de potreros, de la ganadería en pequeño, lo que 
permitirá la venta de leche y sus derivados. A ello hay que 
sumar el pequeño aporte de la mujer en la economía de los 
hogares con la venta de hortalizas y legumbres durante los 
días feriados. 

Otro factor importante del cual depende el proceso del 
cultivo del maíz y de otras plantas de su contexto, es el 
calendario agrícola. En la parroquia de Quilloac de la 
provincia del Cañar la Unidad Educativa Comunitaria 
Intercultural Bilingüe de la parroquia citada, ha graficado el 
Calendario Vivencial Comunitario expuesto en la planta 
administrativa. Este calendario se ha elaborado sobre dos 
símbolos de la cultura indígena: la chakana12 y el espiral o 

                                                           
12 Chakana, es un símbolo que en la cultura andina se representa como una 

especie de cruz cuadrada y que entre los cañaris se aplica al tiempo, al 
espacio, al ciclo vital del hombre, al proceso del cultivo del maíz o ciclo 
agrícola sara wata, al ciclo festivo o celebrativo, a la vida en general. Sin 
embargo cada región, cada comunidad posee su forma cultural de 
interpretar, aplicar y representar la simbología. Variantes encontramos por 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

78 
 

churo y que en todas las comunidades andinas se vive y 
aplica secularmente de generación en generación. 

Las espirales13 vienen sobrepuestas a la chakana. La tercera 
espiral, a partir del núcleo, corresponde al calendario 
agrícola cañari, en el que se indican las etapas del cultivo 
desde la preparación del terreno, en septiembre, hasta la 
recolección de las semillas en agosto. Esta espiral se 
relaciona con las espirales anteriores y las siguientes en las 
que se ha anotado los 4 raymis que corresponden a los 

                                                           
ejemplo en el cantón Nabón, Azuay (Ver El Mercurio, del 7 de diciembre de 
2016), y en Quilloac en Cañar. 
Chakana se traduce por escalera, parihuela o camilla, cruz cuadrada. Como 
verbo significa hacer puente. Este término sirve también para referirse 
astronómicamente a la Cruz del Sur que, en la Unidad Educativa Intercultural 
Bilingüe de Quilloac, de la parroquia del mismo nombre del cantón Cañar, 
utilizan para incorporar al Calendario Vivencial Comunitario (Quilloac 
Runakunapa Kawsay Pacha Yachay). Sin embargo, en todas las comunidades 
las mujeres son las encargadas de trazarla. 
Aplicada al ciclo agrícola del maíz: sara muyu, la chakana es una cruz con 
cuatro cuadrantes que corresponden a los dos solsticios y a los dos 
equinoccios del año solar y, por ende, a los cuatro momentos del cultivo con 
sus respectivas celebraciones o raymis: koya raymi equinoccio de septiembre, 
inicio del ciclo o tiempo femenino, de la siembra; kapak raymi, solsticio de 
diciembre y máxima fuerza femenina; pawkar raymi, época de florecimiento, 
equinoccio de marzo, inicio del tiempo masculino; Inti raymi, época de 
cosecha, solsticio de junio y máximo tiempo masculino. 
Cada cuadrante consta de tres meses. El solsticio de verano espacialmente 
se lo ubica al este y temporalmente corresponde al mes de diciembre; el 
solsticio de invierno corresponde al oeste y temporalmente a junio. El 
equinoccio de marzo espacialmente corresponde al norte y el equinoccio de 
septiembre, se lo ubica al sur. 
13 Espiral, en la concepción andina, la representación de la vida en continua 
transformación o pachakutik, es decir el proceso cíclico que avanza y se 
repite, pero que cada repetición no es igual sino que está sujeta al cambio. 
Los espirales son siete y parten de un núcleo en que se representa al sol y a 
la luna, símbolos de identidad andina. También se los llama churos. 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

79 
 

equinoccios y solsticios, en las que se indica otros rituales y 
actividades, incluidas las del año escolar.  

La última espiral termina con los nombres de cada uno de 
los meses en kichwa y de las festividades o raymis referidos 
al ciclo del maíz y al año solar y las fases lunares: 

Kuski, para septiembre. En este mes se celebra el kuya 
raymi dedicado a la luna o killa y a la madre tierra. Kuski 
significa erradicación de raíz de las malas yerbas. 

Wayru, octubre. Wayru ‘hueso para jugar en los velorios’. 

Sasi ‘ayuno, dieta’, para el mes de noviembre. Nos 
referimos a lo ayunos rituales que dan cuenta las Crónicas.   

Kapak, diciembre, kapak raymi ‘fiesta o baile principal’. 

Kulla, para enero, o kutuy pacha ‘aporque’. 

Panchi, febrero, (panchiy), que significa que las flores están 
en botón, a punto de florecer. 

Pawkar, marzo. El mes del florecimiento o sisay pacha, de 
ahí la fiesta del Pawkar raymi. 

Ayriwa, abril. El término se refiere al grano o granos de 
color que aparecen en la mazorca. Es decir es la época de 
Llullu chakra o sementera tierna. 

Aymuray, mayo o usyay pacha ‘época de escampar o 
bonanzar’. 

Raymi, ‘baile o fiesta’ para junio cuya celebración 
corresponde al Inti raymi, fiesta dedicada al sol. 

Sitwa, julio. 

Karwa, para agosto, de karwana, de garuar, derivado de 
garúa, am., ‘llovizna’. (El Diccionario de la Lengua Española 
de la Real Academia, en su vigésima segunda edición trae 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

80 
 

la palabra garúa como procedente: (Del port. dialect caruja, 
niebla). f..Am. llovizna).  

En el calendario se indican las etapas del proceso del 
cultivo: desde la preparación del terreno hasta la cosecha 
del maíz que conlleva un período más o menos largo. Puede 
transcurrir aproximadamente nueve meses en los valles 
interandinos, mientras que en lugares abrigados de las 
zonas bajas o yungas, puede variar entre los tres y cuatro 
meses. Y en ambos casos supone las mismas fases de 
cultivo, que anotaremos a continuación y con similares 
prácticas agrícolas en toda la región andina, aunque 
preferentemente nos referiremos a las que se realizan en 
las comunidades comarcanas del Austro ecuatoriano. 

Los momentos más importantes del ciclo agrícola del maíz 
son: la preparación, la siembra, la desyerba, florecimiento 
y germinación, y la cosecha primero de los granos tiernos y 
luego de las mazorcas en el mes de junio; lo demás son 
actividades sucesivas y complementarias de los momentos 
ya referidos, entre las cuales no existe intervalos muy 
largos, por ejemplo entre preparación, la arada y la siembra 
que, a veces, por circunstancias pluviométricas o de tiempo 
se efectúan casi simultáneamente; de igual manera con 
relación a la desyerba inicial y de la segunda y finalmente 
otras tareas que tienen que ver con la cosecha mayor: 
chala, deshoje, parva y desgrane. 
 

PREPARACIÓN DEL TERRENO en el mes de septiembre, 
época que la gente kichwa de Cañar denomina ALLICHINA 
PACHA, del kichwa Allichina, v. k. ‘Arreglar, componer, 
preparar, mejorar’, y Pacha, ‘tiempo, época’. En este 
contexto allichina pacha: la época de preparar la tierra para 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

81 
 

la siembra. Luego de la cosecha del maíz se deja descansar 
o “reposar” a la tierra por un mes, o un par de meses, julio 
y agosto, de acuerdo al mes en que haya sido la cosecha 
anterior o al piso ecológico en que se haya sembrado, por 
ejemplo en “los calientes” varía el tiempo de las distintas 
labores. Se apila la kalcha, el tallo y hojas secas del maíz, 
que no comieron los animales y se quema el resto junto con 
otras malezas: rupachi, como indica Inocencio Loja. Luego 
si el terreno es grande y la familia es de posibilidades 
económicas se hace remover la tierra con un tractor. A esta 
fase también se llama chakrana, v. k, en su primera 
acepción, es decir preparar la tierra para la siembra 
quitando las malas hierbas, guaneando (de guanear. V. pág. 
sig.) 

Puede escucharse, a veces, el término chakmana: cultivar 
la tierra para sembrar; virar la tierra con el azadón, para 
que descanse. Se utiliza más en las provincias del centro-
norte de la sierra ecuatoriana. De este verbo se derivaría 
Chakmay con el que también se denomina al mes de 
agosto. 

Luego que se ha dejado descansar a la tierra, para poder 
arar se necesita que los terrenos se reblandezcan 
(sampayashka, en k.) con las primeras lluvias que deben 
llegar a comienzos del mes de octubre. Con este motivo, 
sobre todo en los pueblos se hace las tradicionales 
rogativas a los santos, de acuerdo al santoral establecido 
en el calendario que, por lo general, coincide con las 
predicciones meteorológicas. De este modo se realiza 
festividades en honor a San Miguel Arcángel (29 de 
septiembre), a San Francisco de Asís (4 de octubre), a la 
Virgen del Rosario (7 de octubre), al Señor de Girón (a partir 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

82 
 

del 12 de este mismo mes), a San Judas Tadeo en la 
parroquia El Valle (28 de octubre) entre las más celebradas 
en el Azuay. 

Por ejemplo en la iglesia de San Francisco de la ciudad de 
Cuenca, el párroco juntamente con el Consejo Pastoral 
integrado por jóvenes – según propia información del 
sacerdote-, viene organizando la fiesta durante 8 años, 
desde 2011 aproximadamente, con vísperas y día principal, 
con un programa folclórico – religioso, cuyos momentos 
sobresalientes son la misa de la noche del sábado con 
procesión por la manzana alrededor del templo, la misa de 
las 11am., del domingo con peticiones y ofrendas en que se 
pide al santo conceda la salud, el trabajo, el bienestar y  las 
lluvias antes de iniciar las siembras. Con similares 
intenciones “se pasa la novena” a fin de que el santo cuide 
la naturaleza, así como también realice el “cordonazo” para 
que haga llover y haga producir los frutos de la tierra. La 
tradición oral que vino de Europa es, según el sacerdote, 
que “en época de siembras el Santo agitaba el cordón que 
ceñía su hábito por la cintura en dirección al cielo pidiendo 
al Padre Dios envíe la lluvia”. 

Cuando se festeja a San Miguel Arcángel existe la creencia 
de que se producirá “el alfanjazo”, y a la Virgen del Rosario, 
“el rosariazo”, términos derivados de alfanje y de rosario 
implementos de la vestimenta de cada uno de ellos y que 
igualmente como el cordón de San Francisco “tienen que 
ver con el milagro de la lluvia”. Así como cuando el invierno 
es demasiado largo, se acude a San Isidro Labrador para 
que cesen las lluvias y no se malogren los sembríos. 
 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

83 
 

LA ARADA. En kichwa arar: YAPUNA. Cuando el terreno es 
de mediana o gran extensión si no se dispone de tractor 
para roturar o aflojar la tierra, el trabajo de la arada se 
realiza en grupo o cuadrilla. Ello en el mes de septiembre 
en la serranía. Entre los familiares, compadres o vecinos se 
consigue una o dos yuntas. Los bueyes van uncidos con el 
yugo, al que está unido la taklla14. 

 Luego de la arada inicial se va cruzando: “kutin yapuna”, es 
decir se vuelve a arar el terreno pero en sentido contrario, 
para que se vayan desmenuzando las chambas < champa, s. 
k., terrones de césped que van saliendo al remover la tierra, 
ayudándose con el azadón y la lampa, hasta ñutuchir al 
terrón “hacerlo ñutos” o pulverizarlo. El labriego va 
dishando, ‘guiando la yunta’ con mucha destreza, para que 
se vayan formando los surcos en que se depositará la 
semilla. El hibridismo dishando resulta de tishana15: guiar a 
la yunta y del morfema castellano de gerundio –ando. 
Simultáneamente los muchachos, detrás de la yunta, 
colaboran desbrozando toda clase de malezas, restos de 
forraje que hubiere quedado de la cosecha anterior. 

Cuando la extensión del terreno era pequeña, a desnivel o 
irregular, en las comunidades del Cañar y del Azuay se 
araba con taklla o chakitaklla o la denominada tula, y aún 
“es costumbre” seguir utilizando en algunos lugares para 
las laderas, cañadas, etc. En San Gerardo de Huahualpata, 
del cantón Girón, se emplea el pico y cuando el terreno “es 
bastantito”, de media hectárea en adelante, la “máquina 

                                                           
14 Sobre este término y chakitakalla se verá en el Capítulo 7. 
15 Tishana, vocablo empleado en el habla kichwa del Cañar actual ya que, a 
excepción de Luis Cordero, no existe en otros diccionarios con el significado 
dado, pero sí como escarmenar. 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

84 
 

aradora”; o la yunta o el “canguro” especie de tractor 
pequeño como anota Antonio Paguay, de Suscal, por lo que 
previamente se solicita la ayuda de allegados o vecinos a fin 
“de que den la mano” o colaboren en esta faena, que en 
lengua kichwa se conoce también como makita mañachi16 
presta-manos. En Cañar: maki ranti o rantinchina en Suscal: 
cambia manos. En el cantón Santa Isabel: “a cuenta y 
vuelve”.  

Al mismo tiempo se aprovecha para el wanuna, es decir 
para abonar o nutrir la tierra, sea con abono orgánico: 
wanu, o con abono químico. Guano es la forma 
españolizada de wanu, estiércol, sin embargo puede ser 
cualquier otra clase de desecho natural en 
descomposición, por ejemplo la kalcha que cuando se 
pudre fertiliza igualmente a la planta. De guano se deriva, 
como verbo, el hibridismo guanear, es decir abonar con 
estiércol o desechos orgánicos. 

Para esta tarea, así como para la siembra y la desyerba, la 
familia planifica con anticipación el día en que se va a 
realizar y lo que se va a necesitar: herramientas, semillas, 
etc. El trabajo de la arada es propio de varones. Los chicos 
van arrancando las malas yerbas y las mujeres se encargan 
de preparar la comida para los mingados17, en que el 
ingrediente principal es el mote, así como la bebida que, en 
algunos hogares aún se sigue preparando, la chicha de maíz 
o de kinwa.  

                                                           
16 Makita mañachi, forma de solidaridad y reciprocidad en el trabajo agrícola 
entre familias. 
17 Nos referiremos a esta palabra cuando tratemos de la voz tarpuy en la 
misma página. 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

85 
 

Un informante de Quilloac, comunidad de la provincia de 
Cañar, nos comentaba en kichwa que la tarea de arar era 
exclusiva de los varones y la razón que daba no es sino la 
fiel expresión de su cosmovisión empero, las mujeres 
asumen todas las obligaciones del hogar incluso las faenas 
agrícolas, cuando sus maridos salen a las ciudades o al 
extranjero por motivo de trabajo. A continuación el 
testimonio del informante:  

“Sarata tarpukpika karikunalla yapuna kan. Warmikuna 
yapukpika yawarta allpamama wakan. Chay yawarta 
yapushka wachukunapimi hicharishpa sakirin. Warmikuna 
llankakpikalla, wikisapami sakirin.”. 

Cuando se siembra maíz sólo los varones deben arar. 
Cuando aran las mujeres la madre tierra llora sangre. Esa 
sangre queda derramada en los surcos arados, quedan 
cubiertos de lágrimas. 

“Allpa mama, warmi kashkamantami, paypak wiksa ukupi 
tukuy laya murukunata charin. Chaymantami karikunalla 
allpamamapika yapuna kan. Chashna karikunalla 
llamkakpimi allpamamaka kusawan tantarishka shina”: 

La madre tierra por el hecho de ser mujer, almacena toda 
clase de semilla dentro de su regazo. Por eso deben arar 
sólo los varones. De este modo cuando ellos trabajan, es 
como si se uniera la mujer con su marido. (La traducción es 
mía). 
 

LA SIEMBRA, en kichwa TARPUY. Se realiza en los meses de 
octubre y/o noviembre. La fecha puede adelantarse o 
retrasarse, de acuerdo a cuando se haya arado. A veces, 
por situaciones de tiempo u otras razones, se hace coincidir 
los trabajos de arar, guanear y sembrar; (Guanear < guano 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

86 
 

< wanu , como ya indicáramos) aunque la guaneada se 
acostumbra realizar antes de la arada, para luego de esta 
tarea poder mezclar la tierra con el abono orgánico. 
Empero la siembra depende de que la lluvia haya sido 
favorable: “tamya junda kashka”.  

 No se acostumbra sembrar en los meses siguientes: 
diciembre en adelante, aunque algunos lo hacen hasta el 
21 de este mes, inicio del solsticio de verano, porque sólo 
desarrolla el tallo con hojas: “se va en vicio” y la mazorca 
queda en espata o tusa; y tampoco se debe sembrar “en 
luna tierna” o nueva: “llullu killapi mana tarpunachu kan”, 
porque se tiene la creencia de que los resultados serán 
iguales a cuando se siembra tarde, lo que no sucede 
cuando esta tarea se realiza en luna creciente o el quinto 
día de luna llena, y ello es favorable no solamente para el 
maíz sino para cualquier clase de planta. 

La siembra del maíz se comienza por las partes altas en 
límite con el páramo (3.200 msnm), luego se sigue en las 
zonas intermedias o zonas templadas (2.500 msnm.) y 
posteriormente en las zonas bajas y abrigadas (yunga) en 
que el maíz se siembra dos veces al año. Por ejemplo en el 
cantón Santa Isabel “la primera siembra es en enero y la 
segunda en mayo o junio” (Rafael Narváez, Cesáreo 
Cabrera, José Astudillo, informantes). En General Morales 
(Cañar), en “los altos” o zona alta se siembra en noviembre 
y en la zona baja hasta diciembre (Napoleón Escandón, 
Antonio Loja, José Mishirumbay. Informantes). (Referirse a 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

87 
 

la Nota 1818, sobre la información del INIAP del Boletín N° 
232, de agosto de 1992). 

La siembra de productos es variada, depende de las 
asociaciones que se acostumbre en cada lugar: 
simultáneamente con el maíz se siembra fréjol o haba, 
avena, trigo, quinua, zambo y la planta brota pronto o se 
retrasa en nacer, dependiendo de la humedad de la tierra, 
la clase de suelo, clima, etc.; aunque también se 
acostumbra a sembrar solo. En Lacay del cantón Santa 
Isabel, se siembra con yuca o camote, pero también con 
fréjol. 

El trabajo, como ya se indicó, cuando se realiza en grupos 
o cuadrillas de siete u ocho personas, se hace de la 
siguiente manera: dos parejas de varones se encargan de 
conducir las yuntas: una pareja va al comienzo y otra pareja 
a mitad del terreno; mientras las mujeres van detrás 
botando en los hoyos de los huachos dos o tres granos de 
maíz con uno o dos granos de fréjol o de haba que se lleva 
en un tulu o bolso pequeño, y otra pareja ayuda a fertilizar 
o guanear el terreno. Pero se debe tener mucho cuidado de 
que lo sembrado quede muy bien cubierto con tierra que 
se empuja al hueco con el pie, a fin de que las aves no 
coman los granos: “pishkukuna ama murukunata 
mikuchun”.  

                                                           
18 En el Boletín N° 232 del Instituto Nacional de Investigaciones Agropecuarias 
INIAP, de agosto de 1992, refiriéndose a las provincias de Azuay y Cañar, 
establece como zonas altas desde 2700 a 2900 msnm y zonas bajas desde 
2400 a 2699. 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

88 
 

Los mingueros, o mingados, hibridismos derivados de 
minkashkakuna, part. p. k.19 ( luego de revisar esta Nota 
referirse al Capítulo 13 de este trabajo) como se llama a la 
gente que ayuda en las tareas agrícolas, como en este caso 
en la siembra, son atendidos por los dueños del terreno, 
quienes de rato en rato animan la faena brindando un 
trago, caso de haber, chicha, cola o un refresco. Cuando se 
sirve trago o chicha para la sed y el cansancio, se dice: “para 
coger fuerza”, es decir para retomar ánimo para seguir 
laborando.  

A su vez los yapudores, hibridismo de yapuk ‘el que ara´ y 
de la terminación castellana de plural -dores ‘, es decir ´los 
que aran’, van animando a los bueyes con gritos y voces 
propios de esta faena o silbos. Por ejemplo en Nabón: ¡Jala 
jala! ¡Ukshi ukshi! para arrear a los animales o se silba 
cuando se quiere que los animales detengan el paso; en 
Sayausí: ¡Jala cholito, alza la cabeza, jala jala!... 

Al medio día las mujeres sirven a los colaboradores el 
almuerzo, sencillo, cuando se trata de una parcela; pero 
cuando el terreno es más o menos extenso, se invita a 
todos los participantes: adultos y niños a la pampamesa20, 
y cuando ya concluye el trabajo el padre de familia lleva a 
casa a todos los participantes para agradecer y festejar por 
la siembra con abundante comida y bebida. En ambos casos 
se sirve cuy con papas y mote y, en algunas comunidades 

                                                           
19 Estos, a su vez, son derivados de minkana, v. k. Colaborar en tareas o 
trabajos agrícolas o comunitarios, previa petición del dueño del terreno o del 
dirigente, quienes retribuyen con comida y bebida. 
20 Pampamesa. Remitirse al Capítulo 10 de este libro, titulado: Otros usos, 
tareas y costumbres referidos al maíz, en donde tratamos detalladamente 
sobre este vocablo. 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

89 
 

de Cañar, como un rito para fertilizar la tierra. Los huesos 
del cuy que se ha comido se entierra en los extremos de la 
parcela. A veces no falta el baile, por gratitud para con los 
ayudantes,”porque la siembra es como una fiesta”. 

Hay ocasiones que por la sequía o por granizada o por 
cualquiera otra causa natural, etc., se malogra la siembra, 
se vuelve a sembrar a lo que los quichua- hablantes 
denominan awinchina. 
 

DESYERBA, en kichwa: HALLMAY de hallmana que, a veces 
se pronuncia ‘jashmana’ desyerbar. La primera desyerba se 
acostumbra hacer con la lampa s. k, pala o azadón que 
entre los campesinos también se denomina “rasquillo/a” o 
“rascadillo/a”. Este nombre es probable que tenga que ver 
con rastrillo o más propiamente con rastro, en su segunda 
acepción, que es una especie de pequeño azadón con 
dientes fuertes y gruesos con el que justamente se limpia o 
arranca las malezas. A esta herramienta se conoce con el 
nombre de escardillo. En kichwa tantachiy hillay. 

 Esta actividad se realiza aproximadamente luego de un 
mes de la siembra, la costumbre es en diciembre, cuando 
la plantita alcanza ya entre 15 y 20 centímetros de altura. E 
igualmente como en la arada, el dueño de la chacra “ruega 
que den la mano” a familiares o vecinos, que colaboran 
también en grupos de cuatro a ocho personas, según la 
extensión de la parcela, a fin de que el trabajo termine en 
un día; por lo que asimismo es obligación de la familia 
retribuir con la comida y la bebida. 

LA SEGUNDA DESYERBA. En kichwa ISHKAYCHINA, v. k., que 
literalmente significa hacer la segunda. En las tareas 
agrícolas la segunda mano de la desyerba se sucede en el 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

90 
 

mes de enero o febrero, según el mes en que se haya 
sembrado, de ahí también la expresión “segundear” o 
“segundeada” luego de que la planta haya crecido unos 50 
centímetros o más. Y entre desyerba y desyerba no debe 
faltar la lluvia: tamya, o el agua de riego: parkuna, de 
acuerdo a los turnos comunitarios, ya que Yakumama, la 
madre agua, es el elemento vital para el crecimiento de las 
plantas y de la vida de los seres. “Si no hay riego sólo se 
espera la voluntad del cielo” (María Rosa Tepán Yunga). 

Igualmente como en la primera vez, luego de la desyerba 
se va removiendo y virando la tierra con una lampa, o 
“lampón”, o con llachu, azadón, y al mismo tiempo se la va 
depositando la tierra alrededor del tallo, en forma de 
círculo, de modo que guarde la humedad cuando llueva o 
se riegue, así como para que pueda sostenerse cuando 
azota el viento y no haga caer a la planta: “wayra hawallata 
ama tikrachichun” sino, al contrario, para que la caña se 
desarrolle fuerte y produzca una mazorca gruesa, de buena 
calidad. 

A esta tarea así mismo en kichwa se denomina yanantina o 
yanantichina, chakmana o pampana con el significado de 
aporcar; y en las comunidades de Cañaribamba, “segundo 
entierre”. 

Napo Escandón, de la parroquia General Morales (Cañar), 
utilizaba la expresión “desnabar la yerba” en lugar de 
desyerbar, e indicaba que la primera desyerba en los 
“altos” era en febrero y la segunda en marzo, a la que se 
refería con la expresión: “luego viene la rascadilla”. En las 
zonas altas y bajas del cantón Santa Isabel a la desyerba 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

91 
 

denominan “lampiada” porque se utiliza la lampa, igual que 
en Nabón. Y en los calientes con machete. 
 

PAWKARPACHA, o sisa pacha, s.k. comp.: la época del 
florecimiento de las plantas. La Allpamama se cubre de 
alegría. Y tan pronto brotan los ñawis, s. k. retoños o yemas, 
se van formando los frutos, de ahí que al mes en que se 
forma el choclo los quichua-hablantes de Cañar 
denominan: chuklluyana killa, entre febrero o marzo, o mes 
de “enchogllar” como llama Angel Loja, nativo de Santa 
Ana, parroquia de la provincia del Azuay. Enchogllar es un 
verbo híbrido compuesto del prefijo verbalizado castellano 
en, el semantema quichuizado -chogll- que, a su vez, 
procede del verbo kichwa chuklluna, formarse el choclo en 
la mata de maíz, y del sufijo castellano –ar. 
 

LA PRIMERA COSECHA, CHAKRANA, v.k. Es decir cuando se 
recogen los frutos tiernos y que en las comunidades 
coincide con la festividad del Carnaval, por lo general en el 
mes de marzo, de acuerdo al mes en el que se haya 
sembrado, por lo que en Caguanapamba, por ejemplo, 
anejo del cantón Tambo, provincia de Cañar, se prepara 
una comida similar a la fanesca pero sin pescado, (aunque 
ya está introduciéndose esta costumbre), en que se mezcla 
toda clase de grano, en kichwa chakruna, incluidos desde 
luego granos de choclo que dan a esta comida su sabor tan 
característico: “Mishki mikuyta charinkapak tukuy sami 
murukunata chacrun” (Martín Caguana). 

LA EPOCA DE LA MADUREZ: PUKUY PACHA, o Pallana Pacha, 
literalmente tiempo de recoger, de la cosecha grande del 
maíz y de otros productos que generosamente brinda la 
tierra, en el mes de junio, que coincide con el Inti Raymi, 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

92 
 

fiesta o baile en honor y agradecimiento al Inti Tayta, el 
padre sol y a la Allpamama, madre tierra. Es una festividad 
movible como la de Corpus Christi, celebración católica, 
que corresponde al inicio al solsticio de invierno, el 21 de 
junio. 

 Cuando concluye la cosecha se traslada al ganado para que 
coma la kalcha y guanee la parcela, abone el suelo con la 
majada, la misma que se mezclará con la tierra al momento 
de arar. La cosecha puede hacerse desde la planta misma, 
arrancando con las manos las mazorcas del tallo o cortando 
las matas y amontonándolas en la pampa, para luego 
depositar las mazorcas en canastos y en saquillos, dejando 
unos días al ambiente para que se sequen al sol y poder 
desgranar con facilidad. 

En los calientes, como ya se dijo anteriormente, hay dos 
cosechas: la primera en abril y la segunda en los meses de 
septiembre u octubre, por ejemplo en la parroquia de 
General Morales, según el mes en que se haya sembrado. 
Y como se decía al comienzo: en la mayoría de los hogares 
se siembra y se cosecha sólo para consumir: “Ahora se 
cosecha sólo para comer”. 

TIPIR, en k. TIPINA, Deshojar o sacar las mazorcas del pucón. 
Tipir: hibridismo compuesto del semantema kichwa tip- y 
del morfema verbal de infinitivo –ir. El sustantivo es tipi, 
deshoje del maíz con el tipidor que, a su vez, es un 
hibridismo formado del semantema kichwa tipi y del 
morfema nominalizador español -dor, el instrumento que 
sirve para esta tarea. En ciertos sectores del Azuay, como 
Nabón, Tambo y Suscal, en Cañar, al deshoje llaman 
“llacado”. En este momento se aprovecha para ir 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

93 
 

separando las mazorcas gruesas y buenas, ya que las muy 
pequeñas y apolilladas se pone en otro recipiente para 
alimento de las aves o animales. En época de las grandes 
haciendas de estas dos provincias, al mismo tiempo que se 
iba deshojando se iba jugando a las mishas, como una 
manera de distraer el cansancio y abreviar la ardua labor 
del deshoje, cuando la cosecha era abundante. Sobre este 
tema veremos más adelante, en el Capítulo 13 cuando 
hablemos de los juegos.  
 

PARVACHINA, verbo híbrido compuesto del español parva y 
de los morfemas verbales kichwas –chi causativo: hacer y 
de –na terminación de infinitivo. Como ya se indicara en el 
numeral 4.-, al momento que se va deshojando las 
mazorcas secas de maíz se va formando una parva en forma 
semicircular o circular con kalcha o rastrojo y que termina 
en forma cónica, siempre que la cosecha sea grande, a fin 
de que se vaya secando al aire libre y que posteriormente 
servirá para alimentar al ganado. De kalcha se ha formado 
el quichuismo calchar, compuesto del semantema kichwa 
kalcha y del morfema verbal del castellano –ar: cortar el 
tallo y las hojas secas de maíz en época de la cosecha 
mayor, de ahí que a este momento se lo denomine en 
kichwa: Kalchay pacha. 

 

ISHKUNA, v. k. Desgranar. Este es uno de los momentos más 
emotivos posteriores a la cosecha, ya que se congrega la 
familia con cestos, ollas, saquillos de yute o cualquier otro 
recipiente y, mientras se desgrana, los mayores van 
haciendo sus comentarios o sus bromas. Previamente se 
hace secar las mazorcas en los corredores o altillos de la 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

94 
 

casa para facilitar luego el desgrane, como comentaba 
Antonio Loja, nativo de Socarte: “Sumaktami chakichichun 
sarata ishkunkapak”: para desgranar el maíz primero se 
debe hacer secar parejo. (Traducción mía). 

Posteriormente mientras se va desgranando 
manualmente, al mismo tiempo, se va escogiendo y 
separando las mazorcas buenas y más gruesas que servirán 
para semilla en la próxima siembra, así como el grano 
podrido: ishmushka, que se destinará para alimento de los 
kuchis, cerdos, y de las gallinas runas o de campo. “Usya 
pachapika sarata chakichinkapak ishkunchik: para que se 
seque el maíz desgranamos en los días de verano”. 

El maíz desgranado se tiende en el suelo para que se seque 
y luego, en algunas comunidades del Cañar, se lo guarda en 
tinajas o en trojes que, a veces, son “los altos” de las casas 
o altillos; “graneros”, en Azuay. Cuando la cosecha ha sido 
buena se utiliza para el consumo de la familia durante el 
año agrícola: “para hacer mote”, y en caso de darse un 
excedente se lo vende y, una pequeña parte, como ya se 
dijo, se reserva para semilla. Y en años de escasez se lo 
compra. 

  



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

95 
 

 

8 
 

PRÁCTICAS, TECNOLOGÍAS Y HERRAMIENTAS UTILIZADAS 
DURANTE Y LUEGO DE LOS DIFERENTES MOMENTOS DEL 

CULTIVO DEL MAÍZ. 

 

Antes de anotar los términos que tienen que ver con 
tecnologías, prácticas y herramientas empleadas en el 
proceso del cultivo del maíz, exponemos la concepción que 
sobre un campesino tiene un quichua-hablante. Para ello 
utilizaremos un texto del mismo Antonio Loja Cahuana, 
nativo ya citado de Socarte: “Allichik decimos nosotros, al 
que prepara bien la tierra antes de sembrar, al que mejora 
la tierra, que cuida y alimenta a la Allpamama, porque ella 
da de comer.”, lo que correspondería a una definición de 
agricultor, en sentido ecológico, quien en reciprocidad 
trata bien a la tierra, a quien la respeta como a su propia 
madre.  

Frente a las tecnologías agrícolas nativas están las 
tecnologías capitalistas cuya mayor preocupación es la 
producción a gran escala, no importa el arrasamiento, la 
devastación ecológica a través del empleo irracional de 
fungicidas y agroquímicos que son causa del agotamiento y 
erosión de la tierra y consecuentemente de la salud y 
conservación de plantas, animales y de la misma especie 
humana. Estos procedimientos ponen en riesgo su cultura, 
los saberes ancestrales, fuente de la ciencia y de la filosofía 
andinas. 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

96 
 

El mismo informante, Antonio Loja, refiriéndose 
concretamente al empleo del tractor o “máquina” para 
arar afirmaba con mucha sabiduría: “Claro que la máquina 
es favorable, hace fácil toda la arada, pero destruye la 
naturaleza, los gusanitos de la madre tierra, arañas, 
lagartijas, todos ellos hortelanos de la sementera, ellos 
cuidaban, comían todos los insectos que hacían daños al 
fruto, el maicito. La yunta no profundiza como la máquina, 
mantiene la energía de la tierra, esa fuerza interior. Ahorita 
todo eso ha perdido, la madre Naturaleza está sufriendo, 
por ahí mismo viene tantas basuras de los químicos y la 
madre, nuestra tierra, por eso está agotada”. 
 

CHALAR, hibridismo formado del semantema kichwa challa, 
procedente del verbo challana y del morfema verbal 
castellano –ar. Challana: Buscar lo que ha quedado entre el 
rastrojo luego de la cosecha, granos o mazorcas y en 
general la misma planta seca de maíz; espigar. De este 
verbo se deriva el quichuismo chala ‘espigueo’ y los 
hibridismos chalador, la persona que rebusca en la 
sementera ya cosechada de maíz, el espigador que 
generalmente es la misma persona que ayudó en las faenas 
de la arada, siembra y desyerbas; y chalado/a: terreno o 
sementera espigados.  

Figurativamente, entre los sectores de clase media del 
cantón Cuenca, chalado, se aplica despectivamente a las 
personas adoptadas o cuyo origen es desconocido: “Ese 
mancito no es Toral de los auténticos, es chaladito no más”. 

 Sin embargo, la acepción que trae el Diccionario de la Real 
Academia de la Lengua Española de chala, si bien dice que 
es de “De or. quechua” y de uso en Argentina, Bolivia, Chile, 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

97 
 

Perú y Bolivia, nada tiene que ver con el significado que 
hemos dado, ya que se refiere a la “Hoja que envuelve a la 
mazorca de maíz”. Un informante de la Zona Baja de Cañar 
manifestaba que “el que chala por lo general es el que 
arrienda los terrenos”. 
 

TAKI, s. k. Troje. Esta voz es común en el contexto kichwa 
nacional, ya que en Perú si bien se utiliza esta palabra con 
la variante taqë, para designar al granero de caña (Jesús 
Lara), también se emplea qöllqa con similar finalidad, 
aunque con la diferencia de que este depósito es de adobe. 
Taki y Qöllka, sin embargo, en diferentes acepciones, 
significan respectivamente: canto, música y constelación 
de las Pléyades, conocida como de las Siete Cabrillas.  

Ahora bien, Culca, con esta escritura, ha quedado 
registrada como topónimo en nuestro medio azuayo, con 
el primer significado ya arriba anotado en qhöllqa: granero 
de maíz, y de acuerdo a la versión de los informantes del 
nor-oeste de la ciudad de Cuenca. Con esta palabra, se 
refieren a la colina en donde se habría asentado este 
granero. Sin embargo esta palabra no viene citada en el 
diccionario de Quichua-Español de Luis Cordero ni en el 
Vocabulario del Padre Julio Paris, lo que históricamente 
hace suponer que en dicho sector los Incas en su breve 
estadía por tierras cañaris, dispondrían de un lugar de 
almacenamiento de víveres, entre ellos el maíz, y para su 
confirmación nos referimos al Acta de fundación de Cuenca 
en que se cita a este punto como lindero de la ciudad: 
“(….)y por otra los depósitos que se llama Culca(….)”. 
(Cuenca a Través de Cuatro Siglos, Compilación, Prólogo y 
Notas de Víctor Manuel Albornoz, 1959: 5). 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

98 
 

 En el Cuzco existe una pequeña eminencia y poblado con 
el nombre de Collcampata. Refiriéndose a ésta el 
presbítero Jesús Arriaga en Apuntes de Arqueología Cañar, 
señala que la ciudad imperial del Cuzco se reclina en 
Collcampata; postura idéntica diéronle a Tumipamba sus 
fundadores que la recostaron en la colina de Cullca”. Y que 
igualmente a Collcampata y a Cullca los Incas las 
destinarían para graneros y, que en ésta última se 
encuentra vestigios de edificios para la conservación de 
granos (1922: 30). 

Hernán Loyola Vintimilla en Geografía Sagrada: 
Arqueoastronomía de Pumapungo – Guapondelig, anota: 
“La colina de Cullca es el referente terrestre de la Kullka 
astral –Las Pléyades- (…)” e indica que éstas se ubican al 
noroccidente de la ciudad de Cuenca sobre la colina 
mencionada desde las primeras horas de la noche y la 
recorre conforme avanza la noche en el equinoccio de 
marzo, es decir cuando la chacra empieza a producir (…) los 
primeros granos tiernos hasta junio o julio cuando maduran 
y comienza la cosecha para luego guardarse en los graneros 
de las casas (…) (2016: 116). Por lo que el término Cullca / 
Kullka, este autor relaciona con el espacio o colina, el 
recorrido astral, el proceso de maduración de la chacra y 
con granero. 

Sobre las formas de guardar y almacenar el maíz los Incas, 
citaremos el siguiente texto de Waldemar Espinoza: 

 “Los alimentos logrados en las chacras familiares, 
comunales y estatales eran debidamente almacenados. 
Tenían por consiguiente trojes para todo. Los instalados en 
las propias casas o viviendas recibían el nombre de pirguas, 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

99 
 

especie de canastos o rungos hechos de totora y otras 
fibras vegetales. Ahí guardaban sus productos 
deshidratados, vg. maíz chuñu (…)”. “En otras viviendas a 
los productos los embodegaban en los soterrados y 
desvanes que recibían el nombre de marcas (…”) (1997: 
193), como lo hacen en muchas casas campesinas en la 
actualidad.  

Y sobre el sistema de colcas (la escritura es del autor), 
expresa lo siguiente: “Las colcas o almacenes del Estado 
eran incontables; es decir muchísimos; erigidos por lo usual 
en las laderas de los cerros cercanos a las llactas o 
asentamientos urbanos imperiales. A unos los hacían 
redondos, a otros cuadrangulares y hasta rectangulares. 
Sus formas dependían del producto guardado en ellos. Al 
maíz lo guardaban crudo pero seco, como tostado” (Idem. 
1997: 194). 

Es posible que en el nor-occidente de nuestra ciudad, como 
ya se dijo, se habría edificado una “cullca”, por mandato de 
los Incas, aunque desconozcamos la forma y material 
empleados. 

Sobre el mismo tema del almacenamiento del maíz, 
Antonio Quinde, indica que “En las comunidades de Cañar 
consumen maíz casi diariamente y para conservarlo hasta 
la próxima cosecha tenemos tres modos de almacenar: 

La primera es desgranando la mazorca, haciendo secar el 
grano al sol y guardando en tinajas. Este método no es tan 
bueno porque se corre el riesgo de que se pegue el gorgojo. 
La guayunga es la segunda forma, que consiste en escoger 
las mejores mazorcas, se las amarra y une de cuatro en 
cuatro y se las cuelga de las vigas, asimismo para que el 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

100 
 

maíz se conserve bien. El último método es del guirguir, que 
es parecido al anterior. Se corta a las mazorcas con parte 
de tallo y éste se tiende de una soga”. 
 

GUAYUNGA, huagunga < Wayunka. s. k. Atado de tres o 
cuatro mazorcas escogidas de maíz, unidas por sus pucones 
que se cuelga por los extremos de las hojas de una viga, 
garfio o clavo, en el exterior o interior de la vivienda, de 
preferencia en la cocina a fin de que el humo de la tullpa, 
como se llama al fogón, aleje al gorgojo, o debajo del alero 
de la casa, con el fin de guardar como semilla para el 
tiempo de la siembra y, según es la creencia, como una 
especie de amuleto que atraiga la buena suerte para una 
buena cosecha. Sin embargo, puede aplicarse también a un 
racimo o atado de cualquier fruta, como se indica en el 
Léxico de Vulgarismos de Alfonso Cordero Palacios (1985: 
159). 
 

LLACAR, hibridismo de la raíz kichwa del verbo llakana y del 
morfema hispano –ar de infinitivo. Llacar: quitar o 
desprender con la mano las hojas frescas de la parte 
inferior del tallo de maíz, que se utilizan para forraje lo que, 
al mismo tiempo, permitirá engrosar a la planta y a la 
mazorca. Derivado de llacar es llacado que se emplea como 
sustantivo: la acción de desprender dichas hojas. “Venimos 
haciendo el llacado; o para referirse a parte o a toda la 
chacra de la que se ha arrancado las hojas: “Esa parte ya 
está llacada”. Sinónimo kichwa de llakana es rawmana. 
 

TIPIDOR, hibridismo compuesto del semantema tipi del 
verbo tipina y del morfema castellano –dor: instrumento 
que se utiliza para la tarea del deshoje que consiste abrir la 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

101 
 

panoja de maíz por las puntas y extraer la mazorca. Este 
instrumento puede ser de madera o hueso y puntiagudo en 
su extremo inferior, por lo que para este mismo efecto a 
veces se emplea un clavo. Este vocablo es de uso común 
entre indígenas bilingües como hispanos. Y como ya quedó 
visto en el capítulo anterior: “El ciclo agrícola del maíz; 
proceso del cultivo”, tipina, si bien funciona como verbo, 
asimismo se utiliza como sustantivo para referirse al objeto 
mencionado.  

Waldemar Espinoza Soriano refiriéndose a las 
herramientas de cultivo anota:  

“La producción agrícola era eficiente pese a la modestia de 
sus instrumentos agrícolas: mazos de madera para 
desmenuzar los terrones, azadas (lampas, racuanas) para 
aporcar y palos encurvados y puntiagudos provistos de un 
apoyo para excavar (tacllas)”, (1997: 229). 

De lo expresado en este texto vemos que la lampa y la 
taklla, utilizadas hasta la actualidad, como instrumentos del 
trabajo agrícola, son herencia de los Incas. 

LAMPA, s. k. Pala. “Azada plana y vertical, de uso común en 
algunas provincias de la Sierra Ecuatoriana” (Cordero, Luis, 
1992) Se utiliza en varias actividades del trabajo agrícola: 
para remover la tierra, para desyerbar los sembríos como 
en ciertos recintos del cantón Santa Isabel por lo que 
emplean la palabra “lampiada”, para aporcar; para limpiar 
las acequias: “larkata pichankapak” (en Cañar), o para 
distribuir el agua de las mismas para regar los wachos de las 
parcelas; en la construcción de las casas, etc. Incluso en las 
riñas entre campesinos por conflictos por terrenos, agua o 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

102 
 

problemas familiares, sirve como arma contundente: “Le 
dio un lampazo por la espalda”. 
 

TAKLLA, s. k. Cabe indicar que autores del Diccionario y del 
Vocabulario del Quichua del Austro del país como Luis 
Cordero y el Padre Julio Paris, respectivamente, no 
registran esta palabra ni tampoco chakitaklla, sino la voz 
arma, con el significado de arado en general, lo que es un 
indicio de lo que este objeto y, consecuentemente, el 
vocablo habrían traído los Incas, ya que no hemos 
encontrado constancia escrita de que también fuera del 
uso de los cañaris. En la actualidad esta herramienta se 
utiliza en el trabajo agrícola de los pueblos comarcanos y 
de la Sierra en general. 

La taklla era un arado de mano, es decir un instrumento 
rudimentario de madera cuya punta no penetraba mucho 
en la tierra y con el cual se hacía los huecos para depositar 
la semilla. La chakitaklla era una herramienta más 
perfeccionada: un palo del tamaño de una persona 
terminado en punta, que permitía roturar el terreno con el 
pie derecho que se apoyaba en una especie de horqueta, 
sujetada con soguillas al palo vertical a un palmo del suelo, 
con lo que se hacía huecos más hondos, pues permitía 
apoyar en dicho soporte el peso del cuerpo que se cargaba 
sobre la pierna que presionaba, de modo que el extremo 
afilado penetrara más en la tierra. De ahí el nombre de 
chakitaklla, compuesto kichwa de taklla, arado, y chaki, pie. 
Por lo que con este sistema aumentaría la productividad. 
Sin embargo en poblaciones como Zhiña, Tarqui de Azuay y 
Tambo, Suscal por ejemplo, se sigue empleando el término 
taklla para referirse a la reja de hierro del arado que se 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

103 
 

hinca en la tierra para romper o rajar los terrones: taklla 
allpata chiktankapak (Moisés Castro e Inocencio Loja en 
Suscal). 

Garcilaso de la Vega en Comentarios Reales de los Incas, 
refiriéndose a la chakitaklla anota: “Traen por arado un palo 
de una braza de largo; es llano por delante y rollizo por 
detrás; tiene cuatro dedos de ancho; hácenle una punta 
para que entre en la tierra; media vara de la punta hacen 
un estribo de dos palos atados fuertemente al palo 
principal, donde el indio pone el pie de salto, y con toda 
fuerza hinca el arado hasta el estribo” (1973, Tomo II, pág. 
55). 

Para sembrar, en ciertas comunidades del sur y del norte 
del país, cuando el sembrío no es muy extenso, se continúa 
utilizando la tula, especie de estaca o palo afilado en su 
extremo inferior de más o menos un metro de altura, para 
sembrar maíz, fréjol, incluso yuca en los calientes. De su 
uso testimoniaron en la parroquia Turi, del cantón Cuenca, 
en Cañaribamba, parroquia de Santa Isabel, en la Victorilla, 
anejo de este cantón, en donde se indicaba que “el palo era 
de faique y que se utilizaba en las laderas” (Rafael Narváez) 
y he constatado su empleo en Santa Ana de Lacay del 
mismo cantón. Autores del Diccionario de Quichua-
Castellano y del Vocabulario Quichua-Castellano, Luis 
Cordero y Padre Julio Paris, en este orden, señalan que 
también sirve para sacar papas.  

Del verbo kichwa tulana: escarbar la tierra, hacer un hueco 
para sembrar el maíz, se deriva el hibridismo tular, con el 
significado de pinchar o hincar, rascar o hurgar el interior 
de algún cuerpo. Con este sentido se escucha expresiones 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

104 
 

como: “Si te sigues tulando la nariz, se va a infectar” Y en 
las escuelas cuando los niños se quejan ante el maestro: 
“¡Profe, el de atrás me está tulando con la regla!”. 
 

TOGLLA < Tuklla, s. k. Lazo adaptado a una cuerda, o una 
trampa para atrapar a los perros o zorros o cualquier otro 
animal que entra en las chakras en época de mazorca, para 
saciar su hambre, aunque “No hay trampa que valga para 
las ratas ya que éstas son una verdadera plaga”, como 
decía Benito Albarracín de la parroquia Sayausí. Se utiliza 
también como un nudo corredizo en la soga para amarrar 
a los animales o sujetar cosas: “Harás una togllita para que 
dejes amarrando al perro”. 
 

YUNTA, si bien es un vocablo español de origen latino, sin 
embargo se ha convertido en una herramienta común de 
labrar la tierra de los campesinos de los Andes. Se 
denomina así a un par de toros, uncidas sus cabezas por el 
yugo, watanakushka en kichwa, y en el medio se dispone la 
reja del arado para romper y remover la tierra para la 
siembra, taklla, como ya se indicó anteriormente. El mango 
del arado con la mano derecha y con la izquierda el chicote.  

Los guagras < wakrakuna s. k., bueyes, deben ser fuertes, 
por ello con mucho tiempo de anticipación se los debe 
alimentar bien para que aguanten el trabajo de labranza. 
Por lo general los yapudores, es decir quienes aran, son los 
dueños de las yuntas. Yapudor/es, hibridismo derivado de 
yapuna, arar, y del morfema nominal castellano –dor/ y –es 
morfema pluralizador.  



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

105 
 

Al chicote lo llaman también figurativamente angu, en 
kichwa anku ‘vena, raíz’,’bejuco’, ‘cuero que hace las veces 
de cabestro para sujetar a los bueyes’. 

Otras herramientas útiles en el cultivo del maíz es el azadón 
como ya quedó indicado, llachu, k. para sacar las yerbas 
silvestres o malas yerbas: aya kiwakuna y para hacer los 
huachos y rayas como indica Inocencio Loja, de la parroquia 
de Suscal: “Las rayas se hacen con yunta cuando es 
bastante terreno. Cuando es pequeño se hace con azadón. 
El lampón se emplea para tapar tallo del maíz”.  

La gente que realiza este trabajo, a su vez, debe ser 
previamente contratada ya que en esta época son muy 
solicitados. En Suscal se los llama “taytas” quienes pueden 
ser sustituidos por los hijos o los compadres. 

Refiriéndonos a otras prácticas, tiempos y modalidades de 
la siembra, los ciclos de cultivo del maíz varían de un piso 
ecológico a otro, así como al clima, acceso al riego. Por 
ejemplo en alturas menores a los 2.000 m.s.n.m., es decir 
en las yungas y sectores costaneros, con riego, el proceso 
de crecimiento hasta el tiempo de cosecha de la gramínea 
puede ir de 3 a 4 meses, como se ha venido indicando, 
mientras que en las tierras de la región serrana: desde los 
2.500 a 3.200 msnm., es de 9 meses.  

“Casi todos los cronistas señalan que en estos territorios se 
sembraba y se cosechaba observando el andar o camino 
del sol, refiriéndose al movimiento aparente del sol 
durante el año. Cada pueblo tenía sus apus o cerros 
sagrados, por donde se veía que ingresaba y salía el sol en 
cada uno de los períodos agroclimáticos; y también se 
establecía calendarios en base a la luz y la sombra que 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

106 
 

proyectaban pilares o sayhuas dispuestos para este fin en 
ciertas plazas y pueblos especiales, inclusive los mismos 
templos cumplían esta función” (Loyola, Hernán en SARA 
LLAKTA, 2009: 139).  

Saywa, s. k. Límite, señal para indicar los linderos.  

Apu, s. k. Jefe, soberano, autoridad, señor con el carácter 
de deidad como en el texto citado. 

Nos referiremos ahora a las cuatro modalidades de 
sembrar el maíz: junto, trabado, intercalado y al margen, 
que trae un estudio del CALP (1983, 69-71) citado por Ruth 
Moya en Ecuador: Cultura, Conflicto y Utopía (1987: 106). 

En la Sierra la forma más común de sembrar el maíz 
consiste en asociar o colocar dos o tres semillas de maíz y 
una o dos de fréjol, en un mismo hoyo. 
En la modalidad “trabado”, la semilla de maíz se coloca en 
la hendidura de los surcos y en su lomo la semilla de fréjol 
o de haba. Aunque la forma más común es la de juntar dos 
o tres granos de maíz con uno de fréjol. 
En la forma “intercalada” se siembra intercalando cuatro o 
cinco surcos de maíz y uno de fréjol o de cebada. 
La siembra “al margen” consiste en sembrar en los bordes 
de la chacra las ocas, melloco, o cucurbitáceas como 
zambo, zapallo, chocho, quinua, estas dos últimas que 
parecen alejar a los depredadores por contener toxinas 
muy fuertes. (Ibidem, 1987: 26). 

Ahora bien, la autora en la obra mencionada vuelve a 
referirse a estas mismas modalidades, citando un estudio 
del CALP (1983, 69 -71), en la pág. 106, en que a la primera 
forma de asociación se denomina “junto”. 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

107 
 

En la parroquia General Morales se refirieron solamente a 
la modalidad “trabado”: maíz con fréjol, del pueblo para 
abajo, es decir hacia la Zona Baja; o maíz con haba, del 
pueblo para arriba, o sólo maíz. Y para la forma asociada 
utilizan el préstamo “junto”: “murukunata mana 
wakchallachu tarpunchik, junto tarpunchik”: Los granos no 
sembramos solitos sino unidos. Y se practica la rotación de 
cultivos a fin de que la madre tierra no acabe cansada: 
“allpamama mana shaykushka tukuchin”.  

 

  



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

108 
 

 

9 
 

FIESTAS, RITUALES Y CREENCIAS DURANTE EL CICLO 
AGRÍCOLA 

 

En el proceso del cultivo del maíz, actualmente existen 
momentos especiales que se han constituido en 
festividades de carácter agrícola: la siembra y la cosecha, 
aunque en algunos lugares la tradición cultural va cediendo 
a lo folclórico. Sin embargo en comunidades cañaris e 
incluso azuayas tratan de mantener o recuperar en parte lo 
ancestral dedicando un día a actos especiales de manera 
más íntima, pero en otros momentos y espacios el 
programa se va desarrollando como festival para fomentar 
el turismo. Y lo expresado, de acuerdo al calendario 
agrícola, puede ampliarse a otras celebraciones rituales 
como los preparativos de la tierra, la época del chakrana o 
Carnaval e incluso al Kapak Raymi, como es en la provincia 
de Cañar. 

Durante la época de los preparativos de la tierra para la 
siembra se realiza rituales dedicados a la luna: Killamama y 
a la tierra, Allpamama, como generadoras de vida. Santiago 
Pichisaca, de la comunidad de Quilloac, del cantón Cañar, 
indica que esta fiesta se celebra en el equinoccio del 21 de 
septiembre, en homenaje a la Pachamama para recibir y 
dar vida a la semilla del maíz.  

En Coyoctor, anejo del cantón Tambo, en este mismo mes 
de septiembre, y desde 2007 se va incrementando la 
festividad del Killa o Koya, fiesta en honor a la madre luna. 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

109 
 

 
 
 
 
 

 
Danzantes del Cañar. Archivo Cultural de los Cañaris. Nuestro 
agradecimiento a Judy Blankenship.  



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

110 
 

Al pie del complejo arqueológico de Coyoctor mama María 
Pichisaca en un círculo trazado con flores de la comunidad 
ofreció a Killamama, a la Allpamama y al Intitayta, el padre 
sol, y a los seres femeninos de la naturaleza, los frutos de 
la tierra21. “La Luna es el símbolo de la feminidad y de la 
fertilidad de la mujer, quien con el varón, al igual que el 
padre Sol, forman una dualidad y un solo cuerpo que dan 
origen a la vida”. “Se pide que sea un buen año de cosecha: 
Alli pukuy wata kachun mañan”. 

En la comunidad de Punta Corral, de la parroquia Turi, se 
celebra la fiesta de San Agustín, protector de sembríos y 
animales, a fines de agosto y comienzos de septiembre, con 
vísperas y día propio. Los actos principales de esta 
festividad son: escaramuza, danza, misa, bazar de cuyes y 
aves y traslado de botijas. El domingo por la mañana, como 
en una gran procesión con platilleras, floreras y paileras con 
chancho hornado, cuyes, papas mote, se traslada en 
parihuelas o andas a las botijas de chicha, desde la casa de 
los priostes hasta el centro de la plaza. Las ofrendas de la 
misa de las 12 del día son el maíz y las verduras, como 
frutos principales. Y luego de la misa se sirve la chicha a 
todos los presentes que concurren de parroquias vecinas 
de Tarqui, El Valle, Baños. 

El día lunes, ya en la casa del prioste se realiza un juego-
ritual muy singular: alguien disfrazado de toro corre por 
lomas y caminos seguido de “perros”, muchachos e incluso 
gente adulta. A su regreso alguien simula cortar la yugular 
del animal que, en realidad, es la ruptura de la botija y la 
“sangre” derramada simboliza la fertilización de la tierra. 

                                                           
21 Información personal del autor de este libro, presente en el ritual. 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

111 
 

(Testimonio de Teresa Shingri). La costumbre de ofrecer 
chicha a la Madre Tierra se recuerda que se hacía hasta 
hace aproximadamente unos veinticinco años, como se 
indica en “Expresiones Culturales Andinas en Azuay y 
Cañar”, 2002, Tomo I, 141 – 143). Esta costumbre es la 
reminiscencia de la fiesta de la botija, recreada por uno de 
nuestros pintores comarcanos, Emilio Lozano.  

A su vez en Jima, parroquia perteneciente al cantón Sigsig 
del Azuay, se viene realizando El Festival de la Chicha por 
más de dos décadas, como parte de las festividades en 
homenaje a la Virgen del Rosario, durante la primera 
semana de octubre: el viernes con la elección de la cholita 
jimeña, el sábado el festival de la chicha y el domingo con 
la misa y el concurso de acordeones, entre los actos 
religiosos y festivos más destacados. 

Por información de la señora Rosa Elvira Yari, la fiesta se 
realiza por devoción a la Virgen del Rosario, a quien se pide 
salud, bienestar y que bendiga los sembríos de maíz, papas 
y hortalizas. Sin embargo indica que la costumbre de 
preparar y brindar chicha es tan antigua como las mingas 
familiares con ocasión de las tareas agrícolas: desde la 
preparación del terreno, siembra, etc., y mingas comunales 
como construir viviendas, escuelas, arreglo de canales de 
riego, apertura o arreglo de caminos. Igualmente en las 
fiestas del ciclo vital y en las fiestas mayores como 
Carnaval, Navidad y en otras festividades religiosas, la 
chicha ha estado siempre presente en la vida de las 
comunidades de la parroquia. 

Sin embargo, a pesar de que el Festival de la Chicha 
actualmente se manifieste, como su nombre lo indica, 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

112 
 

como una celebración folclórica de carácter turístico, 
detrás de esta motivación se oculta la relación profunda y 
secular del hombre campesino con sus raíces culturales y la 
vida agrícola De ahí la explicación de la informante de la 
razón de la fiesta y la costumbre en domingos anteriores de 
ofrecer a la Virgen productos del campo durante la misa, 
igual que en el mes de marzo en que se vuelve a ofrendar 
choclos y otros granos tiernos a fin de que conceda una 
buena cosecha.  

En tiempo de la cosecha mayor el INTIRAYMI, compuesto 
kichwa de Inti ‘sol’ y de raymi ‘baile’, por extensión ‘fiesta’, 
constituye la mayor festividad de las comunidades, en que 
se agradece al Intitayta por fecundar la tierra con su calor y 
a la madre tierra, Allpamama, por hacer germinar y 
madurar los frutos: Pukuy Pacha, época de madurez, por lo 
que es de gran regocijo. Se adquiere prendas de vestir 
nuevas y coloridas, se come y se bebe abundantemente y 
se sacraliza los espacios de la fiesta con música y danza 
ritual. Es la jubilosa fiesta de la identidad cultural en que el 
sol procura la armonía entre el hombre y la naturaleza. En 
nuestro país coincide con el solsticio22 de invierno, que 
actualmente se celebra en el mes de junio que coincide con 
la celebración del Corpus Christi, de la liturgia católica. 
(Intitayta, es un híbrido procedente del quichwa: inti y de 
tayta español antiguo con carácter afectivo derivado de 
tata. Sobre la palabra tayta tratamos con mayor amplitud 
en 6.4.2.1. de Nuestra Habla Regional, 2010: 75 a 77). 

                                                           
22 Durante los solsticios el sol está más lejos de la tierra y más cerca durante 
los equinoccios. 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

113 
 

Esta festividad se mantiene en algunas comunidades de la 
Sierra ecuatoriana. Se manifiesta como la culminación 
socioeconómica, y ritual de interrelación de la vida 
cotidiana de la gente y la celebración religiosa a través del 
prioste o mantenedor y sus allegados y comunidad en 
general, en que se agradece al santo patrón por la cosecha 
de maíz y la fertilidad del ganado, como era el caso de 
Socarte, parroquia del Bajo Cañar, en que durante la 
procesión se llevaba una mamasara o mazorca dentro de la 
urna de las andas (Álvarez, Carlos, Corpus Christi en 
Socarte, 2002: 101 y ss.); o como en la parroquia de Suscal 
y en el mismo cantón Cañar, en que se fortalece el sentido 
comunitario, la identidad cultural y se reafirman los lazos 
entre el hombre, la Allpamama y los espíritus protectores 
de la naturaleza que habitan en los cerros, en el viento, en 
el agua. 

Belisario Chimborazo, informante citado anteriormente, 
refiriéndose a la cosecha, manifiesta: “La fiesta del 
Intiraymi se realiza cada año en agradecimiento a la madre 
tierra y al sol por los granos cosechados y asimismo para 
que el próximo año sigan ellos bendiciendo. Se hacen 
ceremonias rituales, danzas. Antes nuestros antepasados 
en el cerro Narrío conversaban con el sol, la luna y la tierra, 
tomaban chicha, pero antes derramaban un poco en la 
tierra para que ella también se alimente”. 

Antonio Quindi Buscán, informante de Quilloac añade otro 
dato también referido a la cosecha: “En época del Intiraymi 
un miembro de la comunidad en el grupo que va a Narrío, 
en donde se hacen los rituales, lleva una cruz hecha con las 
plantas de maíz en mazorca. La cruz representa la Cruz del 
Sur y las mazorcas la unidad de la familia, la unidad del 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

114 
 

pueblo. A la fiesta de la cosecha llamaban nuestros mayores 
muru pallay raymi y no Inti-raymi que es de los incas. 
Cuando vienen los españoles hacían la cruz con matas de 
trigo”. 

El Inti Raymi es una festividad de integración comunitaria, 
ya que es celebrada por hombres y mujeres, ancianos y 
niños, en que el hombre andino se reencuentra con sus 
raíces, porque el Inti Tayta para los pueblos indígenas no es 
simplemente el astro que da luz y calor, sino la 
personificación del padre que fecunda a la tierra y la 
convierte en madre, de ahí el nombre de Allpamama y, de 
este modo, permite la productividad de los campos y la 
sobrevivencia de las gentes y animales, es decir la 
reproducción de la vida y de la cultura.  

Ahora bien, refiriéndonos al tema de la siembra, citamos a 
continuación un texto de Alonso Peña Montenegro sobre 
el carácter ritual, que ya desde los tiempos del Incario se 
daba a la mamasara, concebida como divinidad: 

“Y así vemos que en el Perú se usan mucho los dioses lares 
y Penates, que ellos llaman Conopas y por otro nombre 
Guasicamayoc: tienen Mamasaras y Conopas, que son unas 
piedras que adoran cuando siembran, porque no les falte 
agua: veneran las Guacas, que son unas piedras largas, que 
ponen empinadas en sus chacaras, que es el Señor de ellos, 
que tiene a su cargo su aumento (….)”. (Itinerario para 
párrocos de Indios, Alonso de la Peña Montenegro, Tratado 
Quarto. De las Idolatrías, Sección II, 8, Madrid, 1771: 176).  

Por el Padre Juan de Velasco sabemos que los pueblos 
integrados al Cuzco y al Reino de Quito celebraban 
mensualmente fiestas relacionadas con el ciclo agrícola, en 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

115 
 

las que se ofrecía culto al maíz. Velasco señala:”Se 
comenzaba a contar el año en el Cuzco por Diciembre, que 
era el primer mes de los Peruanos; y en Quito por Marzo, 
donde comenzaba a un tiempo el año solar con el lunar”. 
(La Historia del Reino de Quito, Tomo I, La Historia Antigua, 
Clásicos Ariel 1, s.f., págs. 94 – 99). 

Se iniciaba con el Raymi, cuyo significado es de baile y por 
extensión de fiesta que se dedicaba al Inti Tayta, el sol, en 
el mes de diciembre; es decir que coincidía con el solsticio 
de verano. Esta fiesta era una de las cuatro principales. 

En enero seguía el Ushuc-pucuy o Colla Pucuy ‘pequeña 
madurez o incremento de las plantas del maíz’ porque 
comenzaba a formar el cogollo. 

Hatun Pucuy, literalmente ‘gran madurez ‘, es decir 
‘crecimiento de la planta’, en el mes de febrero. 

Paucar Huatay, cuando el maíz estaba en flor, en el mes de 
marzo o de la Primavera, llamada también Panchin por 
abrirse los botones de la flor y, de modo general, por el 
florecimiento colorido de los capullos que es lo que 
significa pawkar y watay, atadura, de watana ‘atar, 
amarrar’. La fiesta de este mes también era otra de las 
cuatro principales. 

Ayrihua, en el mes de abril, en que el maíz estaba ya en 
mazorca. Frecuentemente la panocha tiene granos de 
diverso color “que eso es lo que significa Ayrihua”. El autor 
citado, refiriéndose al hallazgo en la mazorca de uno, dos o 
tres granos de color en relación al color blanco 
predominante, hace mención al juego de las mishas del que 
nos ocuparemos en el numeral 10 del presente libro. 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

116 
 

Aymuray, en el mes de mayo, “acarreo del maíz a los trojes 
y depósitos, acompañado de músicas y cantos en forma de 
procesión solemne.” A este mes también se llamaba Cusqui 
o erradicación, ya que luego de concluido el acarreo se 
preparaba el terreno arrancando las yerbas malas de raíz. 

Intiraymi, de la que ya se habló más arriba. Desde la época 
incásica se sigue celebrando hasta nuestros días en el mes 
de junio. Velasco añade: “(…) mes del baile solemnísimo, en 
obsequio del sol intermedio a los solsticios. Esta era una de 
las cuatro fiestas principales (…).” 

Capac raymi, literalmente baile principal. Se celebraba en el 
mes de noviembre una vez concluida la época de la siembra 
del maíz. Era la última fiesta del año. 

En lo que se refiere a las fechas del calendario agrícola del 
maíz en Azuay y Cañar, por lo general coincide con las 
fechas de las festividades católicas, por lo que en su 
celebración, sobre todo en la provincia de Cañar, 
sobreviven y se entretejen rituales andinos de la liturgia y 
santoral del Catolicismo, a pesar de la extirpación de 
“idolatrías” y la destrucción de calendarios indígenas 
ancestrales. 

Por ejemplo la época de siembra o Tarpuy con la 
celebración de la Virgen del Rocío, de San Francisco, Santa 
Teresita o de San Gerardo, San Judas Tadeo durante los 
meses de octubre y noviembre, en la que un Yachak ofrece 
a la Allpamama, la Madre Tierra, alimentos propios del 
lugar y antes del almuerzo se derrama unas gotas de licor, 
a fin de que la cosecha sea buena; y luego a quienes han 
prestado su mano durante la siembra. En las comunidades 
de Cañar por ejemplo se agradece con una comida en la 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

117 
 

que no puede faltar el cuy con papas, el mote, ají y la 
chicha. En estas mismas comunidades perdura la creencia 
de que la mujer debe sembrar el maíz por ser, como la 
tierra, portadora de fecundidad. En la Zona Baja de la 
parroquia Socarte, se siembra en diciembre, pasada la 
fiesta de la Inmaculada, igual en el mismo mes en “los 
calientes” del cantón Santa Isabel, Oña, etc. 
La época de la desyerba o Hallmay pacha puede coincidir 
con la celebración cristiana de la Navidad, en el solsticio de 
diciembre y que corresponde al Kapak Raymi. Aunque no 
necesariamente coinciden las fechas de las celebraciones. 
Es más, los distintos calendarios registrados por los 
Cronistas tampoco concuerdan el uno con el otro. 
 A fin de que las cosechas sean buenas, en esta época los 
indígenas cañaris, de preferencia durante la cuarta semana 
de este mes, visitan al Señor de Belén, o de Burgos, como 
también lo denominan, de la parroquia Turi, del cantón 
Cuenca, ya que existe la creencia que esta colina era una 
antigua waka, por lo que realizan una romería para llevar la 
tierra de la cueva actualmente transformada por algún 
párroco en una pequeña ermita, dentro del convento, en 
que se ha erigido un crucifijo de piedra al que denominan 
Señor de Belén; y a su regreso derraman en los cuatro 
costados y en el centro de sus sementeras la tierra recogida 
de la cueva.  

Como ya se indicó anteriormente, hay dos desyerbas: la ya 
citada y la segunda o ishkaychina o yanantichina. La mujer 
del dueño de la sementera, a los colaboradores en estas 
tareas, sirve caldo de res y cuy con papas, mote y chicha y 
de este modo agradece su ayuda y asimismo a la tierra, al 
agua y al sol por la germinación de las plantas. 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

118 
 

La época de cosecha de los granos tiernos, coincide con la 
fiesta occidental de Carnaval, en el equinoccio de marzo y 
que en las comunidades se conoce como Chakrana previa 
floración de las plantas a la que se denomina Pawkar pacha 
o Sisa pacha como ya se anotó en el numeral 6 de este 
trabajo titulado “El ciclo agrícola del maíz. Proceso del 
cultivo”. 

Durante esta época de Carnaval, Pawkar Raymi, en los 
pueblos y urbes comarcanas se acostumbra preparar y 
comer como plato fuerte el motepata23, compuesto kichwa 
al que nos referiremos en el siguiente numeral. En esta 
época de Carnaval en las comunidades, se prepara el cuy 
con papas y, desde luego, no puede faltar el mote pelado, 
un jarrón de chicha o un buen trago “para que no pateen” 
las grasas del cuy24 y del cuchi. Esta comida se participa en 
agradecimiento por la primera cosecha. 

Hasta hace algunos años, en las comunidades del Bajo 
Cañar: Tambo, Suscal, Socarte se tenía aún la creencia de 
que en estos días, en que las plantas de maíz empiezan a 
crecer, de las entrañas de la tierra surgía Tayta Carnaval ser 
mítico símbolo de la riqueza y abundancia, quien se 
anunciaba con el resonar de la caja y pingullu ( tambor y 
flauta), y a quien había que servir una deliciosa y abundante 
comida en la mesa del patio de la casa con papas, carnes, 
mote, ají, chiviles, pan, adornados con flores silvestres y 
chicha de jora, mallorca, como un rito de propiciación para 
atraer la suerte “y Tayta Carnaval deje bendiciendo” y no se 

                                                           
23 Motepata, compuesto kichwa al que nos referiremos en el siguiente 
capítulo: Comidas y bebidas, carácter social y ritual. 
24 Cuy < kuy, s.k. Roedor de la especie de los cobayos, conocido también como 
conejillo de indias. 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

119 
 

malogren los sembríos de las chakras, el ganado no se 
muera, no se ciernan las pestes, males propios del 
personaje que representa el hambre, la enfermedad y la 
pobreza y que en algunos sectores se le conoce como 
Musuy o Yarkay (Álvarez, Carlos, Corpus Christi en Socarte, 
2002: 82). Y aún persiste la costumbre en que los 
“paseantes”, los jóvenes, van de casa en casa en busca de 
kuytsas o solteras, es decir que es una época propicia para 
el enamoramiento y los compromisos para matrimonio, y 
por supuesto, de buena comida y bebida. 

Posteriormente, a fines de marzo o en el mes de abril se 
realiza la chakruna que consiste en mezclar toda clase de 
grano tierno que se cosecha previamente, con que se 
prepara una comida semejante a la fanesca, como 
llamamos en el medio urbano, pero sin pescado, y que 
como fecha movible puede coincidir con la celebración 
cristiana de la Semana Santa católica, llamada también 
Semana Mayor. En el mes de abril arrecian las lluvias en la 
serranía, lo que ha dado lugar al dicho popular: “abril aguas 
mil”. En el mes de mayo continúan las lluvias, lo que 
también en el lenguaje popular tan expresivo y, en este 
caso, relacionado con el ciclo agrícola, se acostumbra decir: 
“mayo que se pudra el sayo”. Empero, si persisten las lluvias 
durante este mes, a fin de que no se malogren los sembríos, 
en los pueblos también existe un santo patrón pararrayos 
de las tormentas, a quien los campesinos elevan su clamor: 
“San Isidro labrador quita las aguas y pon el sol”.  
La época de la cosecha grande o de los granos maduros, 
Pallana pacha, en el mes de junio, coincide con la fiesta 
católica de Corpus Christi que, en tiempo de los Incas 
correspondía al Intiraymi que, como dice su nombre, era 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

120 
 

una fiesta dedicada al Inti Tayta y a la Pachamama, en 
agradecimiento por los frutos de la tierra. Como ya se 
expuso, Antonio Quindi manifestaba que jaway < haway, 
era el nombre con el que los cañaris se han referido al 
cántico entonado en la época de la cosecha, en lugar del 
raymi Incásico. El Jaway se cantaba con mayor frecuencia 
en época de las grandes haciendas, durante las cosechas de 
trigo y cebada. 
En la parroquia de Socarte durante las vísperas de la 
celebración del Corpus Christi, se daba el encuentro de la 
Cuyñaña (la hermana que pone el cuy), con el prioste. La 
primera, cargo femenino entregaba al dueño de la fiesta un 
huando < wantu, o andas repletas de alimentos: pan, 
galletas, frutas de la Costa, licores, gallinas y/o cuyes, y 
canastas de mote que llevan otras mujeres, como símbolo 
de agradecimiento a Inti Tayta y a la Allpamama por las 
cosechas y como contribución del grupo familiar de la 
Cuyñaña para con el prioste. Esta entrega se hacía en medio 
de un pomposo ritual con música, danzantes, “cuetero” (el 
que lanza petardos) y el séquito de huandudores, es decir 
quienes portaban las andas y desde luego con brindis de 
chicha de parte y parte. (Informante: Agustín Castro 
Espinoza, síndico del anejo Potrerillos de la parroquia 
citada). 

En este mismo mes, en Cojitambo, parroquia maicera del 
cantón Cañar, se viene celebrando El Festival o Fiesta del 
maíz durante diez años consecutivos desde el 2008, según 
el Presidente del GAD, durante los días 19, 20 y 21 de junio, 
en la planicie del Complejo Arqueológico del cerro del 
mismo nombre, con la participación de centros educativos 
e institucionales y de las comunidades con un programa. Y 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

121 
 

según doña Natividad Reinoso “(…) con el que se pretende 
revalorizar la costumbre de la cosecha del maíz, las 
prácticas de cultivo y de las mejores variedades, la tradición 
alimenticia y de agradecimiento a la naturaleza por la 
cosecha”. 

Ahora bien, la señora Rosa Bravo Molina indicaba que 
actualmente, en el seno de los hogares, al finalizar la 
cosecha del maíz se acostumbra hacer su propio festejo en 
que se agradece a parientes y amigos que han colaborado 
en esta faena brindando una gran comida con cuyes 
asados, papas, habas, chumales o tamales, ají y desde luego 
con bastante mote pelado y chicha de jora. Es más, que ya 
“Desde el tiempo de los abuelos había esta costumbre: 
convocaban con quipas para este agasajo en la planicie al 
pie de lo que ahora es Complejo arqueológico”, por lo que 
esta tradición parece ser la raíz de las actuales fiestas de 
toda una parroquia que, si bien se manifiesta con un ropaje 
folclórico, se sustenta en la tradición agrícola y cultural 
familiar y comunitaria. 

Cojitambo es un pueblo con una población marcadamente 
mestiza25, por lo que no existe memoria de ofrecer chicha 
o alimentos a la Pachamama en reciprocidad por la cosecha 
como en las otras comunidades de Cañar. No obstante es 
un pueblo arraigadamente religioso: durante la misa del 
último domingo de junio la gente presenta las ofrendas de 

                                                           
25 En el libro Quinto de los Cabildos de Cuenca (1559 – 1587) se expresa que 
veinte años después de la fundación de la doctrina de Sant Francisco de 
Peleusi de Azogue Cojitambo ya era “un pueblo consolidado y un importante 
asiento mestizo” (Ver en Juan Chacón o en el artículo de Marco Robles en el 
libro de Efraín León Rivas titulado “Cojitambo. Más allá del mito y de la 
Leyenda”, 1977: 118). 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

122 
 

maíz, papas, verduras, en retribución a la divinidad por los 
productos de la tierra. 

En el mes de julio descansa la tierra, se quema las chamizas 
y la vegetación o “monte” que ha crecido a lado de la calcha 
seca, lo que en ciertos pueblos ha dado lugar a la quema de 
las barbas de San Pedro, a fines del mes de junio y, que en 
algunas parroquias, ha dado origen a toda una fiesta con 
vísperas, día principal y uyansas26, como en Sayausí 
parroquia del cantón Cuenca, en General Morales en 
Cañar; en Imbabura, etc. 
 

Indicadores naturales y creencias referidos al Ciclo Agrícola.  

Existen indicadores de carácter natural por los cuales el 
campesino puede adelantar o retrasar la siembra: lo que se 
conoce como “la helada blanca”, que es señal de que no va 
a llover, no así cuando cae la “helada negra” que es buen 
augurio de las primeras lluvias; la aparición de una ave 
mítica, para los cañaris, el cuyvivi, que en septiembre y 
octubre anuncia con su trino que es hora de la siembra del 
maíz, asimismo de las golondrinas en noviembre es otro 
signo de la lluvia. “Zhuczhuc wakan” manifiesta Inocencio 
Loja, nativo de Suscal: el suksuk llora. Zhugzhug es la 

                                                           
26 Uyansa, s. k. Agasajo que en los sectores rurales aún se acostumbra hacer 
por ejemplo por la inauguración o terminación de una casa, por lo que el 
dueño brinda comida y bebida por la mano de obra prestada en la 
construcción. Sin embargo, en el contexto de las festividades se entiende 
como el día final o despedida de la fiesta que el prioste y otros cargos 
subalternos ofrecen en sus casas a los colaboradores y demás miembros de 
la comunidad. En los poblados e incluso en ciertos barrios urbanos aún se 
escucha “darás la uyansa” a quien estrena un par de zapatos o un vestido 
nuevo, en el sentido de propina que su propietario debe dar en dinero o 
alguna golosina. Alfonso Cordero Palacios registra esta voz en su Léxico de 
Vulgarismos Azuayos, pero como cañarismo. 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

123 
 

variante de la pronunciación cañari de suksuk, “mirlo” 
(Merulus gigas). A su vez Hilda Bermeo, campesina de la 
comunidad de San Alfonso del cantón Santa Isabel señalaba 
los siguientes indicios de estas tierras: Las nubes suben 
desde las quebradas, desde los ríos; aparecen las hormigas 
negras, coloradas a las orillas de los caminos, un 
hormigueo; entre cerro y cerro hay relampagueo”. 

Por lo demás existen otros indicadores de carácter 
meteorológico o atmosférico y astronómico, aparte de los 
solsticios y equinoccios, por ejemplo la Cruz del Sur. 

En Gradas Chico, provincia de Bolívar, existe “la creencia de 
que la planta de maíz es un ser viviente, humanizado, de tal 
manera que el tallo significa el cuerpo, la flor la cabeza, las 
hojas los brazos, los pies la raíz, el choclo la wawa o hijo 
(…)”. 
 

Creencias 

Son de diversa índole. Por ejemplo sobre la influencia de la 
luna durante el ciclo agrícola del maíz:  

Cuando se siembra en luna tierna, se cree que la planta 
crecerá delgada y llena de hojas, o no crecerá. Se debe 
sembrar en luna llena, en el cuarto menguante.  
Cuando se desyerba en luna tierna, el maíz “se va en vicio”, 
es decir el tallo se alarga mucho y la mazorca es muy 
delgada, o se vuelve atupa, es decir se enferma con un 
polvillo negro que como hongo va pudriendo al fruto. 
Cuando se cosecha en luna tierna, el grano se apolilla. 

Otra creencia muy arraigada se refiere a la época de 
preparación del terreno para la siembra. Se cree que el 
hombre al roturar o abrir la tierra, es como si se diera la 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

124 
 

relación del varón con la mujer. Él abre los surcos con la 
yunta, con el azadón o la tula, pero es la mujer la que 
deposita la semilla en los huachos, más aún cuando la mujer 
está embarazada: chichu warmi, la Allpamama se vuelve 
fecunda, las semillas germinan. 

Cuando empiezan a emerger los ñawis o brotes de la 
planta, se debe caminar despacio por la chakra porque la 
tierra está ya en época de preñez. 

En la época de aparición de los primeros granos, muruyay 
pacha que coincide con la festividad mestiza de Carnaval, 
las mujeres cocinan maíz, papas y preparan cuyes y chicha 
para ofrecer a los apus de los cerros, al Tayta Carnaval para 
que haga madurar las sementeras: “allí chakrata 
pukuchun”. 

En las comunidades de Cañar y en algunas del Azuay, en la 
época de la cosecha al cortar los tallos las mujeres 
seleccionan las mazorcas más grandes y gruesas, las 
guayungas que se cuelgan del alero o de alguna otra parte 
alta de las casas para que no entre la humedad y las 
mazorcas estén lejos de los roedores. Las guayungas 
funcionan también como amuleto que atraiga la buena 
suerte o kushi y aleje la mala suerte kushita kayachun 
chikita harkachun, anota María Magdalena Guamán. 

Y ella misma nos cuenta: En el deshoje se juega a las mishas 
buscando mazorcas que tengan granos rojos, azules o 
morados que asimismo se llaman kushis y que se pone en 
las trojes para que la próxima cosecha sea buena. 

Otras creencias tienen que ver con romerías, con ritos de 
propiciación a los santos de la iglesia católica y a los apus, a 
la Allpamama, a la Killamama, al Inti Tayta para que 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

125 
 

bendigan los sembríos y las cosecha. “Chakra chawpipi 
shuk kuywan mutiwan, mutiwan hora aswatapash 
panpachik”: En mitad del sembrío de maíz enterramos un 
mediano de cuy con papas y mote y chicha de jora.  

Cuando se va a sembrar o a realizar cualquier actividad 
agrícola, se pide permiso a la Allpamama, a la madre tierra 
quien nos procura el sustento de cada día, incluso para 
realizar cualquier trabajo, afirman campesinos indígenas de 
las provincias azuayo–cañaris, sobre todo los del Cañar. 
Quien dirige la yunta ofrece chicha y comida a fin de que 
fecunde la semilla y fertilice al suelo. 

Soñar en maíz, en mazorca o desgranado tiene que ver con 
abundancia. Y soñar que se toma chicha se tiene la creencia 
de que va a llover. Así como las mazorcas o los granos de 
diferentes colores se utilizan para pronosticar el tiempo. 
 

Tradición mortuoria 

Cuando alguien muere, niño o adulto, durante el velorio se 
sirve comida a los acompañantes en que no puede faltar el 
mote. Así como durante los entierros y el día de difuntos, 
las familias y amigos del difunto se sirven sus kukayus (de 
kukayu, s. k. fiambre) alrededor de la tumba del finado y los 
familiares del muerto dan de comer a los acompañantes”. 
Y entre los alimentos así mismo mote, y chicha o trago 
como bebida, costumbre que aún se mantiene en Socarte, 
Suscal, Jabín, Chontamarca del cantón Cañar. 

Según información de Pedro Pichasaca, en Cuchucún 
comunidad cercana a la cabecera cantonal del cantón 
Cañar y Antonio Acero en la segunda noche de velorio los 
familiares del finado debían colaborar con alimentos sin 
cocinar como gallinas, cuyes, trago, colas, lo que sea, con 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

126 
 

almud o medio almud de maíz para ayudar para la comida, 
ya que el velorio dura tres días y los acompañantes a veces 
se quedan más días en la casa de los dolientes o parientes 
del muerto.  

Esta costumbre en Shiña parroquia del cantón Nabón, 
según María Morocho se denomina churanakuna que 
significa contribución, ya que la gente que acompaña en el 
velorio del finado “ayudan con cualquier cosita grano, 
cuyes, papas”, etc. 

Esta costumbre de ayudar en los velorios es común 
también en las comunidades de la zona baja de Cañar, por 
ejemplo en Socarte con el nombre de “tshungay” o 
“chungay”. Estas dos variantes se derivan de chunkana, v.k.: 
“Echar suertes, jugar”. Este ritual que algunos llaman 
“juego” tiene la misma finalidad, es decir contribuir con 
alimentos a los parientes del difunto para la comida 
durante los días que durare la velación. 

Los informantes refiriéndose a esta tradición indicaron que 
es como una manifestación de solidaridad y reciprocidad 
entre los miembros de las comunidades cuando fallecen 
familiares o vecinos, “como una obligación de ayudarse”: 
“ñukanchikpura yanapay”. 

  



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

127 
 

 

10 
 

COMIDAS Y BEBIDAS, CARÁCTER SOCIAL Y RITUAL 

 

El maíz, en tiempo del Incario, como comida y bebida tenía 
el carácter de sagrado. Al Inti Tayta y a la Pachamama se 
brindaba como ofrenda, en ritos y fiestas de propiciación y 
de desagravio, y aún en la actualidad se continúa brindando 
como alimento principal en comunidades como en 
Gualalcay, de la parroquia El Valle, del Azuay; en Cojitambo, 
en Quilloac y en Coyoctor del Cañar, durante el equinoccio 
de septiembre antes de la siembra y en tiempo de cosecha, 
en el Inti Raymi.  

En otros espacios festivos religiosos mayores, dedicados a 
los santos patrones, y espacios festivos menores como 
nacimiento, matrimonio, muerte, ciclo agrícola y vida 
cotidiana en general, el maíz se ha ido constituyendo en un 
alimento básico de una gran mayoría de la población 
andina ecuatoriana de los sectores predominantemente 
rurales pero también urbanos, a lo largo de nuestra historia 
nacional y regional.  

El maíz se lo consume de variadas formas: en sopas, en 
coladas, en los llamados “envueltos”, dulces, panes, 
empanadas, tortillas, etc.; solo o acompañado y en bebidas. 
Se ha continuado la tradición de combinar alimentos 
cálidos y frescos, productos de los valles con productos de 
altura. Ahora bien, este capítulo lo dividiremos en dos 
partes: la una referida a las comidas y la segunda a las 
bebidas. Veremos sin embargo ejemplos de nomenclatura 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

128 
 

kichwa o española o híbridas más comunes en nuestro 
medio, ya que sobre referencias bibliográficas sobre las 
preparaciones culinarias daremos al final de este capítulo.  

El Inca Garcilaso de la Vega es el cronista que trae nombres 
de variantes de pan que se hacían con el maíz, y cuyo texto 
transcribimos a continuación: “Todo lo cual vi por mis ojos, 
y me sustenté hasta los nueve o diez años con la zara, que 
es el maíz, cuyo pan tiene tres nombres: zancu era el de los 
sacrificios; huminta el de sus fiestas y regalo; tanta, 
pronunciada la primera sílaba en el paladar, es el pan 
común; la zara tostada se llama camcha: quiere decir maíz 
tostado; incluye en sí el nombre adjetivo y el sustantivo; 
hace de pronunciar con m, porque con la n significa barrio 
de vecindad o un gran cercado. A la zara cocida llaman muti 
(y los españoles mote): quiere decir maíz cocido, 
incluyendo en sí ambos nombres.” (Comentarios Reales de 
los Incas, Tomo III, 1973: 99). 

Espinoza Soriano, Waldemar, retoma el texto de Garcilaso 
y añade lago más: “También preparaban sango 
(mazamorra), ingrediente ineludible de los sacrificios y 
ofrendas mágico-religiosas. Del maíz molido 
confeccionaban humintas o humitas. Una vez cocido 
dábanle el nombre de mote; y cuando tostado, cancha: 
comidas infaltables en todo festejo (…)”(1997: 137).  
 

COMIDAS 

MOTE < Muti, s. k. Maíz cocido que se acostumbra consumir 
con cualquier comida de sal o de dulce. En las provincias 
australes y de preferencia en los hogares de los sectores 
popular y medio de los pueblos y ciudades y sobre todo en 
las comunidades el maíz es el alimento tradicional, 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

129 
 

complementario e insustituible de las comidas de sal: “Un 
almuerzo sin mote la barriga queda vacía”, “La comida sin 
mote no es comida”. Y el secreto para concentrar su sabor 
y aroma es cocinarlo como hacían las abuelas, en olla de 
barro y con leña, y ya se coma solo o como acompañado, 
se acostumbra consumirlo caliente, ya que contrariamente 
se vuelve duro y pierde todo su sabor. De muti se ha 
formado el verbo mutina ‘cocinar el maíz’. 

El mote, sobre todo para el campesino es pues el 
componente indispensable de cada una de las comidas 
principales del día, incluido el desayuno, que se preparaba 
con alverja, fréjol y haba tierna, cebolla verde y con ají 
molido en salsa de pepa de zambo, para poder aguantar el 
trabajo de la mañana, y aún se acostumbra comer lo que se 
ha dado en llamar “desayuno sostenido”, desde luego con 
las variantes para cada lugar. De ahí que Honorato Vázquez 
en sus “Reparos Sobre Nuestro Lenguaje Usual” en vez de 
cuestionar el empleo de este vocablo tan nuestro y 
expresiones relacionadas con él, hace más bien su 
proclama: “Aquí no hay propósito de corregir (….) antes 
bien de alabar (…) ¡Allá la falta que haga en el Diccionario!, 
mientras aquí nos colma de señorío (…)” (1992, Segundo 
Tomo: 67).  

El mote se come de diversas formas y combinaciones, por 
lo que toma diferentes nombres de acuerdo a cómo se lo 
prepare, lo que ha dado lugar a las siguientes 
denominaciones compuestas: 

Motecasado, hibridación del quichuismo mote y del 
participio castellano casado. Es la típica sopa de mote 
pelado con fréjol, preparada en un buen refrito de cebolla, 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

130 
 

ajo, comino, sal y manteca de color y, si es que se dispone, 
se añade carne de res o de cerdo en el caldo, lo que 
constituye el plato fuerte de la gente del campo o de los 
sectores populares de las urbes para resistir la dura jornada 
del trabajo diario de labranza, de albañilería, etc.  

¿Por qué el calificativo de casado?, es por el complemento 
dietético de los dos cereales. Según Plutarco Naranjo el 
maíz es pobre en proteína, 10.2, mientras que el fréjol 28.0; 
en cambio el maíz es rico en hidratos de carbono: 81.1 y en 
grasa 4.7, mientras el fréjol 34.1 y en grasa 1.3, por lo que 
este mismo autor denomina “matrimonio dietético” a esta 
sopa tan nutritiva, popular y saludable. (Reflexiones 
Dietéticas y Medicinales, en Sara LLakta, 2002: 182). Por lo 
demás, hay otra razón de carácter agrícola: maíz y fréjol se 
cultivan asociados, lo que ha dado lugar, según el citado 
autor, a una simbiosis, es decir a un beneficio mutuo: Las 
raíces del fréjol aportan y nitrógeno al suelo, lo que es 
absorbido por el maíz, mientras que éste da soporte al 
fréjol para que se enrolle en su tallo y se desarrolle. 
 

Motecauca < Kawka y muti. Kawka, adj. k. a medio cocer. A 
criterio de las amas de casa el mote en este estado es más 
alimenticio que cuando está muy cocinado. Kawka (kapka) 
también es una colada (api) con mote pelado.  

Figurativamente todavía se escucha entre los adultos y 
especialmente entre las chicas fastidiar a quienes 
aparentan ser aún muchachos con las expresiones: 
“Casaraste, ya estás cauca” o “Ya estás cauconcito”, cuyo 
equivalente en ambos casos sería que el individuo “ya está 
medio maduro”, es decir en edad de casarse; de lo 
contrario “te vas a quedar solterón” y más bromas por el 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

131 
 

estilo, como “vas a quedarte perchón”, “Solterón maduro 
maricón seguro.”, y que en kichwa correspondería a 
kawkasiki. 
 

Motechoclo, compuesto de choclo < chukllu y mote < muti: 
chukllumuti, construcción nominal kichwa para referirse al 
maíz que está aún tierno, y que cocido se puede comer 
desgranado o en mazorca, o asado; y que para atraer a la 
clientela las vendedoras en los mercados acostumbran 
mezclarlo con habas tiernas también cocinadas, lo que 
hace aún más apetitoso este platillo. 
 

Moteparug < paruk y muti. Paruk, s. k. El maíz que 
cosechado más tiende a maduro que a tierno. Es en ese 
estado cuando después de cocinado adquiere un sabor 
especial y un olorcillo apetecible; conserva lo dulzón del 
choclo y al mismo tiempo se degusta la suave consistencia 
de la mazorca, de lo que aprovechan las vivanderas en los 
mercados para venderlo pronto a las amas de casa, 
utilizando el hibridismo estimativo parugcito: “Lleve, lleve 
caserita, todavía está parugcito”. 
 

Motepatashka < patashka muti. Patashka, participio pasivo 
del verbo patana: cocinarse algo hasta el extremo de 
deshacerse. Es decir que el motepatashka es el maíz, pelado 
o con cáscara, que por bien cocido, se abre en rosetas. 
Cuando el maíz o cualquier otro cereal es de buena calidad, 
engrosa o esponja al cocinarse, se dice entonces que es 
aumentador. Por lo que asimismo las vendedoras en los 
mercados, para atraer a los compradores y para que 
adquieran el producto, alaban esta cualidad. 
 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

132 
 

Motepata y motepatashka, literalmente significan lo 
mismo, ya que pata, en este contexto, no es sino apócope 
de patashka. En lenguaje culinario el motepata, en nuestro 
medio es una sopa típica y suculenta de Carnaval por los 
ingredientes lípidos con los que se prepara como: tocino, 
longaniza, cuchicara (cara < kara, s. k. pellejo, piel y cuchi, 
s.c > cerdo) es decir la cáscara de cerdo, maní o pepa de 
zambo, sazonados en un refrito de cebolla y ajo, con 
manteca de color, orégano, y como componente principal 
el mote pelado y, desde luego, un poco de arroz o avena 
para bajar o contrarrestar la grasa (Álvarez Pazos, El 
Quichua en los Compuestos del Español Popular de Cuenca, 
1990; Glosario de Sara Llakta, 2009; en Nuestra Habla 
Regional: 2010). Por lo que antes o/y después de este 
potaje habrá que tomar un buen trago, no sea que el cuchi 
haga de las suyas con los comensales.  

Motepillo < pillushka muti. El segundo componente del 
compuesto, pillo, es un quichuismo apócope de pillushka 
‘envuelto’, participio pasivo del verbo kichwa pilluna 
‘envolver’. El motepillo es el maíz con o sin corteza y 
revuelto en manteca o aceite, huevo, sal y, a falta de leche, 
con quesillo. ¡Bien venido un motepillo con una tasa de café 
u horchata para un nutritivo desayuno para aguantar la 
dura jornada de trabajo agrícola hasta el mediodía. Y que 
mejor si viene acompañado de un buen pedazo de 
aguacate y ensalada de tomate. 
 

Motesucio, compuesto híbrido del quichuismo mote y del 
adjetivo español sucio. El motesucio es el maíz cocido, 
generalmente descortezado: “pelado”, revuelto en 
yanawira (wira, s.k. ‘manteca’ y yana, adj, k. sucio/a) 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

133 
 

“manteca negra”, que se denomina a la zurrapa de las 
fritadas o chicharrones de cerdo que queda en la paila. 
Previamente se prepara un refrito con cebolla, ajo, sal y 
manteca. La estructura de este compuesto es netamente 
catellana: motesucio, que es la lengua de origen; ya que en 
la sintaxis kichwa sería: mutimapa y decimos sería, porque 
no existe en esta lengua la estructura: sustantivo – adjetivo, 
con el significado que hemos dado de motesucio. Para los 
informantes bilingües y quichua-hablantes, mutimapa 
simplemente sería el mote que habría caído en el suelo. 
 

Sopas, coladas, mazamorras. 

LOCRO < lukru, s. k. Sopa con papas mondadas y rebanadas, 
acompañadas preferentemente de verduras. Se cocina 
hasta que espese. El locro es un plato típico de nuestro 
medio y entre las variedades más apetecidas son aquellas 
que se preparan con nabo, col, zambo o zapallo y sobre 
todo con estos últimos no pueden faltar los deliciosos 
granos de choclo. 

 Ahora bien, en los anejos de Zhiña, parroquia indígena del 
Azuay, se prepara el motelocro, una sopa también espesa 
que se prepara con mote pelado, chancho y cuy que se sirve 
en las fiestas comunitarias con ají y con un buen jarrón de 
chicha.  

Figurativamente se utiliza el término locro en la expresión: 
“Te hierve la boca como locro”, para referirse al individuo 
que es muy hablador; y desde luego en el sector rural, con 
el mismo significado, a veces, se escucha el compuesto 
“locroshimi”, literalmente boca de locro, pero que conlleva 
implícita la función comparativa: que las palabras o frases 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

134 
 

bullen en la boca como los ingredientes del locro en la olla 
cuando hierve. (Álvarez, 1990: 126). 
 

MOROCHILLO. Sobre los vocablos morocho y morochillo ya 
vimos en el numeral 5 de este mismo trabajo. Con el maíz 
morocho, que es blanco y duro, se puede aderezar sopas y 
coladas. Para la preparación de las primeras previamente 
se quebranta el maíz en máquina de moler y, en algunas 
comunidades campesinas aún en piedra de moler: mama 
kutana rumi, con una piedrita pequeña y ovalada: wawa 
rumiwan. Luego se avienta las cortezas, se pone al remojo 
en agua durante la noche anterior y luego las amas de casa 
preparan variedades al gusto y de acuerdo a las 
posibilidades del bolsillo. Una de ellas: en un buen refrito 
se agrega el agua, la sal, papas mondadas y retaceadas, con 
o sin carne y cuando está ya casi cocido el maíz, a punto, se 
añade quesillo y leche.  
 

MOROCHO DE DULCE. Se sigue los mismos primeros 
procedimientos de la sopa y luego en la olla con agua se 
hace hervir con canela, clavo de olor, azúcar o panela y 
cuando está ya casi cocinado el morocho se añade leche, si 
es que hay pasas, esencia de vainilla, de acuerdo a los 
gustos y posibilidades del bolsillo de la gente hasta que 
empiece a espesar. El morocho de dulce no sólo que se 
prepara en los hogares sino que es una de las golosinas 
preferidas que se sirve caliente en los restaurantes con 
empanadas o bolones de verde, llamadas así por utilizarse 
plátano verde, con relleno de pollo, o carne molida o 
queso. Otra colada se prepara con la harina del mismo 
maíz: mishki api, en kichwa. 
 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

135 
 

SANGO < Sanku. Los diccionarios de kichwa registran esta 
voz como adjetivo: espeso, turbio. Así lo define Luis 
Cordero en su Diccionario Quichua-Castellano. Sin 
embargo en lenguaje gastronómico se entiende como 
masa de harina de maíz y sal, cocida en poco agua con 
aliños: manteca, sal, cebolla y culantro. Actualmente se 
prepara con carne de res o de pollo, o a la moda costeña 
con camarones o pescado, plato que se denomina cazuela. 
En tiempo de los Incas el sango de maíz, elaborado como 
una especie de mazamorra, se empleaba en las ofrendas de 
carácter mágico propiciatorio como así indicara 
anteriormente (Garcilaso de la Vega en Comentarios Reales 
de los Incas, Tomo III, 1973: 99). 

El mote, aparte de las variadas formas que puede venir 
preparado, sencillamente cocinado con o sin cáscara, sigue 
siendo el alimento básico en la vida cotidiana y en las 
fiestas. Por su sabor entre dulzón y desabrido es el que da 
una sazón especial a las comidas, y más aún unos granos de 
choclo en un buen locro, de zambo o con una mazamorra 
de harina de alverja, etc. Sobre todo no se puede servir cuy 
o una fritada, una morcilla, o una cáscara de chancho. Sin 
el mote, sería un descuido garrafal e imperdonable para los 
dueños de la fiesta, “un pecado mortal del buen comer”, 
como alguien diría. 
 

Más sobre el maíz como aderezo o complemento de las 
comidas 
 

CAMCHA MUTI < Kamcha muti, kamchashka o simplemente 
kamcha, s. k. Maíz que se tuesta en kallana o tiesto. Es el 
insustituible ‘tostado’ que se lleva a los paseos o los niños 
a la escuela, o que a veces se sirve a la mesa en lugar del 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

136 
 

canguil. Y no puede faltar cuando se brinda fritada, las 
cascaritas o las exquisitas morcillas de chancho y, desde 
luego, con un buen encebollado, acompañado de ají. 
Figurativamente entre los quichua-hablantes sigue vigente 
“Camchashimi”, literalmente: boca de tostado, que se 
aplica al hablador y de quien Luis Cordero dice: “que tiene 
la boca en constante ruido como el grano que se tuesta”, o 
en expresión similar “Que le hierve la boca como locro de 
papas”. 
 

CANGUIL < kankil, s. k. Ya nos referimos a él en el Capítulo 
5 de este trabajo, titulado “Variedades de maíz”. Esta clase 
de maíz también revienta al tostarlo. Niños y adultos 
acostumbramos llevarlo sólo o como parte del fiambre en 
los paseos, viajes y excursiones, asimismo cuando vamos al 
cine, o simplemente cuando caminamos por la calle. Es 
más, en la actualidad se ha vuelto el sustituto del 
tradicional mote en los hogares y en los restaurantes, de 
modo que se sirve como entrada o complemento de las 
comidas, e incluso en las reuniones sociales, en las fiestas 
familiares y, por su puesto, cuando se disfruta de un partido 
de futbol, en que se hace circular entre los amigos una 
bandeja de canguil y un vaso de cerveza o un buen trago 
para festejar los goles.  
 

CHUSPA, s. k. “Pastelillo de harina de maíz en que suele 
sazonarse el puchero”, Diccionario Quichua-Castellano de 
Luis Cordero; con similar significado en el Vocabulario del 
P. Manuel Guzmán, en Gramática de la Lengua Quichua 
(Dialecto del Ecuador), 1920. Esta palabra no consta en el 
Léxico de Vulgarismos Azuayos de Alfonso Cordero 
Palacios, 1957, ni en el Diccionario Kichwa Yachakukkunapa 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

137 
 

Shimiyuk Kamu del Ministerio de Educación, 2009. Sin 
embargo en otros autores encontramos con la acepción 
de”talega”, en La Lengua Quichua (Dialecto de la República 
del Ecuador) de Juan M. Grimm M., 1989; o como “bolsa, 
morral” en el Diccionario de la Lengua Española de la Real 
Academia; //2. Arg. Bolsa pequeña en la que se lleva el 
tabaco o lo necesario para coquear”; en Jesús Lara: 
Ch’uspa: “Pequeña bolsa que se cuelga del cuello y sirve 
para llevar provisión de coca”. 

 Ahora bien, en nuestro medio se oye las variantes de 
pronunciación y de preparación: “shuspas”, “lluspas”, 
“chuspas”. Son bolitas de harina de maíz que son amasadas 
con un refrito de achiote, manteca, cebolla y sal. Dentro de 
ellas se coloca como condumio quesillo y, a veces carne de 
res. Las chuspas se ponen en el caldo que se prepara aparte 
previamente sazonado en un refrito de ajo, sal y achiote y 
se cocina hasta el hervor. 

GUZHA. En comunidades de la parroquia Turi de la 
provincia del Azuay se emplea con el sentido de fiambre 
compuesto de cuy, papas, huevos, ají y mote. En el cantón 
Santa Isabel: mote mezclado con fritada. En el Diccionario 
Quichua-Castellano de Luis Cordero se registra este 
término con la siguiente acepción: “Maíz cocido, harina de 
cebada o cosa semejante que, en las comidas, hace las 
veces de pan para las personas pobres que no lo tienen”. 
 

KUKAYU, s. k. Fiambre campesino que aún se acostumbra 
llevar como almuerzo, tonga, para después de la media 
jornada de trabajo fuera de casa o para un viaje, en el que 
el mote es el alimento fuerte, y que viene complementado 
con habas, papas y, a veces, con carne y ají. Literalmente la 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

138 
 

palabra está compuesta de kuka, s. k., coca y del morfema 
de propiedad –yuk: ‘que tiene’, ‘que es dueño de…..’. La 
oclusiva velar sorda –k al final de sílaba, fonéticamente, 
evoluciona a –g o desaparece, como es en kukayu(k) > 
kukayug > kukayu. En tiempos del Incario y, 
posteriormente, el indio a falta de alimento y para aguantar 
el hambre, masticaba coca.  
 

MACHICA, de machka, s.k. Comúnmente se entiende como 
la harina de cebada tostada, pero también puede hacerse 
con maíz. En los dos casos se prepara el chapo < chapu s.k., 
mezcla de cualquiera de estas harinas con agua aromática, 
café o chocolate. Hasta hace poco se hacía chapo incluso se 
consumía con sopa o locro. Empero el término chapo se 
utiliza con la acepción de mezcla o desorden de cosas y, por 
extensión, de ideas en el sentido de confusión, o de 
palabras o lenguas cuando aún se está aprendiendo otro 
idioma o todavía no se lo domina, por lo que se oye decir 
por ejemplo que se habla el inglés chapuceado o referido al 
kichwa: chapu chapulla, mezclado con español. 

Es más, refiriéndonos a máchica, cuando niños íbamos a la 
escuela nuestras madres nos daban por fiambre, es decir la 
harina preparada con raspadura y canela. Y para procurar 
dormir muy bien niños y adultos, antes de acostarse qué 
mejor que una buena taza de colada de machica por sus 
efectos nutritivos. 
 

Envueltos 

CUCHICHAQUI, hibridismo compuesto del vocablo 
castellano cuchi > coche, cerdo, y chaqui < chaki, s. k., pata, 
pie, es decir que el sintema en el orden de la estructura 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

139 
 

kichwa hemos de traducir ‘pie de cerdo’. (Sobre la 
procedencia lingüística de la voz cuchi, ver Nuestra Habla 
Regional El Quichua y el Español en las Palabras 
Compuestas de mi autoría, 2010: 58). El cuchichaqui es una 
variedad de tamalillo que se prepara con harina de maíz 
zhima amarillo, pelado, con sal, manteca de color y quesillo 
que va en medio de la masa a la que se va dando una forma 
alargada como de un pie de niño. Se envuelve en hojas de 
huicundo hembra (guzmania epífeta), por ser menos 
ásperas que las del huicundo macho, más grandes y más 
tiesas (ibídem, 2010: 95 y 96). Son afamados los chaquis del 
cantón Girón, como así también se les conoce o denomina. 
Alfonso Cordero Palacios si bien trae el término 
Cuchichaqui en Léxico de Vulgarismos Azuayos, sin 
embargo da otra acepción: “Se llama así, entre los 
labriegos, a la parte de hornada de carbón vegetal que se 
saca a medio quemar” (1985: 84).  
 

CHACHI, término de origen desconocido, de ahí que no 
viene registrado en los diccionarios de kichwa, tampoco en 
el Léxico de Vulgarismos Azuayos ya citado. Es otra 
variedad de envuelto que se expende especialmente, en los 
días feriados en los cantones de Paute y Gualaceo, que se 
prepara con harina de maíz morocho pero del amarillo, 
cocida en agua con manteca de chancho, un poco de 
quesillo con achiote en mitad de la masa y sal. Se envuelve 
la masa en hojas de achira y se cocina, al igual que todos 
los envueltos, al vapor. Se puede servir a gusto: con café, 
agua aromática, jugo de coco o morochillo. Desde luego 
otro es el origen de la interjección kichwa: ¡chachi chachi! 
con que se invita a sentarse a los niños de tierna edad: 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

140 
 

¡siéntate siéntate¡. Este chachi procede del verbo kichua: 
chachina: sentarse. 
 

CHIVIL, que Luis Cordero denomina Chihuilla, Alfonso 
Cordero Palacios en Léxico de Vulgarismos Azuayos, 1985: 
111) trae pluralizado: “Chiviles”. Tampoco su origen 
lingüístico es conocido. El Chigüil, chivil, chuhüilo, como se 
conoce, (en plural chigüiles) es el mismo cuchichaqui. Este 
tamalillo puede prepararse también con harina de maíz 
morocho pelado, en agua tibia, con un poco de sal y de 
dulce, quesillo y manteca de color en mitad de la masa, 
como en Suscal o en General Morales de la provincia del 
Cañar. La masa se envuelve en hojas de huicundu, en forma 
de canutillo, y como otros envueltos se cocina al vapor. En 
Sigsig y Jima se indicaba que podía prepararse con 
cualquier maíz, hablando de las variedades zhima, morocho 
o blanco. 
 

CHUMAL. Alfonso Cordero Palacios trae este vocablo como 
cañarismo (Ibidem, pág. 116). No viene registrado en los 
diccionarios del dialecto kechua peruano. En el dialecto 
kichwa ecuatoriano consta en los Vocabularios Quichua-
Castellano del Padre Julio Paris (1961), del Padre Manuel 
Guzmán (1989), en el Lexicon Etnolectológico del Quichua 
Andino de Glauco Torres (Tomo I, 2002) que generaliza su 
uso en Ecuador, en Luis Cordero que escribe: “Chugmal”, 
en el apéndice de Kichwa Yachakukkunapa Shimiyuk Kamu, 
como uno de los términos “(…) recogidos en el área 
ecuatoriana y señalan ser vestigios de lenguas prekichwas 
(…)”(2009: 222 y ss.). Sin embargo su empleo es ya 
tradicional en Azuay y Cañar, para designar a un tamalillo 
elaborado con choclo molido y amasado con fritura de 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

141 
 

manteca y achiote, dulce y una pizca de sal, queso y anís y 
envuelto en hojas de la mazorca o pucón y que se cocina al 
vapor y si se sigue la costumbre de las abuelas, en olla de 
barro y con leña, con lo que se consigue ese sabor tan típico 
y tan apetitoso.  

Es de mucha estimación en las provincias australes. Se 
prepara no solamente en los hogares sino en los mercados, 
en cafeterías y restaurantes de pueblos y ciudades, y se 
sirve con café, chocolate o agua aromática. Del mismo 
Alfonso Cordero es el siguiente texto: “Al que nació para 
chumal del cielo le llueven las hojas” (1985:116), para 
referirse a la gente afortunada que habiendo emprendido 
en cualquier empresa, proyecto, iniciativa o simple 
actividad, le va muy bien. 

Actualmente en nuestro medio se ha generalizado la voz 
humita / umita que proviene “(Del quechua humint’a, f. 
Arg., Bol., Chile, Ecuador, Perú, Ur.”) según versión del 
Diccionario de la Real Academia de la Lengua Española, 
cuya receta varía en los ingredientes como el tomate y el 
ají colorado molido. Jesús Lara en su diccionario trae la 
variante “jumint’a”. Sin embargo esta denominación no se 
encuentra en Luis Cordero ni en otros diccionarios del país 
como en Kichwa Yachakukkunapa Shimiyuk Kamu. En el 
norte de la sierra ecuatoriana más bien se conoce como 
choclotanda, compuesto de las voces kichwas: choclo < 
chukllu y de tanda < tanta ‘pan’ y que el Diccionario de la 
Lengua lo registra como humita: “guisado de maíz tierno”.  
 

CHUMALADA, hibridismo compuesto de chumal, s. k. y del 
morfema español -ada. Se designa así a la costumbre de 
reunirse las familias, en tiempo del Chakrana, es decir 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

142 
 

durante la recolección de las mazorcas tiernas para 
cocinarlo envuelto en hojas del pucon y obsequiar los 
chumales a familiares y amigos que colaboraron en la 
arada, siembra y desyerba. (Chumales, es hibridismo del 
kichwa chumal y del morfema español plural –es).  

Los envueltos no sólo que son muy apetecidos en los raymis 
o grandes festividades de las comunidades campesinas, en 
las fiestas familiares del ciclo de vida, en las comidas de 
retribución por los trabajos o servicios prestados o cambia-
manos, en las pambamesas, en la celebración de los 
solsticios, e incluso en las romerías “Cuando se va a pedir la 
bendición” a mama Virgen del Cisne o de la Nube, al Señor 
de Andacocha o del cantón Girón etc. Los chumales pueden 
“aguantar”, es decir sin dañarse, de tres a cuatro días que 
dura una romería incluidos los viajes de ida y de regreso y 
la estadía. 
 

QUIMBOLITO, palabra de origen desconocido. No viene 
registrada ni en diccionarios de kichwa ni en Diccionario de 
la Lengua Española de la Real Academia. Consta en el Léxico 
de Vulgarismos Azuayos y en recetarios gastronómicos 
como el de Rosa Vintimilla Vinueza (SARA LLAKTA, 2009: 
219 y ss). Transcribimos la versión del primero, por ser la 
más común: “Especie de tamal envuelto en hojas de achira, 
compuesto con harina de maíz, azúcar, manteca y huevos, 
pasas y anís”. Se cocina a baño de maría o al vapor, hasta 
que la masa esponje deliciosamente. Las variantes es 
cuestión de gustos, sabores y bolsillos, por ejemplo en lugar 
de manteca con mantequilla. Es un manjar muy apetecido 
que se sirve en la media mañana o en la media tarde en los 
restaurantes de clase o en los cafetines populares, las 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

143 
 

afamadas “huecas”, con café, las aguas de frescos u 
horchatas e incluso chocolate.  
 

TAMAL. Palabra de origen nahua, por lo que los diccionarios 
y vocabularios quichuas no registran este término, 
tampoco el Léxico de Vulgarismos Azuayos de Alfonso 
Cordero Palacios, a excepción del Padre Julio Paris: “Una 
pasta de maíz” y de Glauco Torres, en su Lexicon 
Etnolectológico del Quichua Andino (2002: Tomo III, 215), 
cuya acepción es similar a la del Diccionario de la Real 
Academia de la Lengua Española que transcribimos a 
continuación: “Tamal. (Del nahua tamalli). m. am. Especie 
de empanada de masa de harina de maíz, envuelto en hojas 
de plátano o de la mazorca de maíz, y cocido al vapor o al 
horno. Las hay de diversas clases, según el manjar que se 
pone en su interior y los ingredientes que se le agregan //2. 
Am. Lío, embrollo, pastel, intriga”. 

El tamal se consume mucho en el área urbana y rural, en 
las festividades, en acontecimientos sociales y de la vida 
cotidiana en general. La forma más común de elaborarlo en 
nuestro medio es con harina de maíz blanco, con la que se 
prepara la masa con un buen refrito de cebolla, ajo, 
manteca de color, una que otra alverja tierna cocinada, a lo 
que se agrega carne de chancho o de pollo. Este condumio 
va en medio de la masa junto con rodajas de huevo duro y 
pedacitos de carne, todo lo cual se envuelve en hojas de 
achira (Canna edulis) y se cocina al vapor en una olla grande 
a la que, por esta finalidad, se ha denominado tamalera. 
 

TIMBULO, es también un vocablo de origen desconocido e 
igualmente no lo registran los diccionarios de kichwa ni el 
Diccionario de la Real Academia de la Lengua Española. A 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

144 
 

diferencia del Quimbolito es un envuelto que se elabora 
con masa de harina de maíz del morocho amarillo o zhima, 
endulzado con panela y que se envuelve en las hojas secas 
del mismo pucón de la mazorca con condumio de quesillo, 
dándole una forma más o menos triangular. Se sirve en los 
hogares con cualquier bebida o simplemente seco. Se 
acostumbra llevar como kukayu cuando se va de viaje o de 
romería. Es un manjar preferentemente campesino, por lo 
que se lo puede encontrar en los mercados de los pueblos, 
en los días feriados. Timbulos, quimbolitos, cuchichaquis no 
son muy grandes como los chumales y tamales. Desde 
luego las recetas de los envueltos varían no sólo de pueblo 
y pueblo sino incluso entre familias. 
 

TANDA < Tanta, s. k. ‘pan’ que actualmente puede 
prepararse con masa de maíz o de cebada, con agua, sal o 
dulce, manteca, con o sin queso, entre los ingredientes 
básicos y luego se introduce en el horno para asarla. 

Como ya se indicó al comienzo de este capítulo Garcilaso 
de la Vega al referirse al pan, distingue tres nombres: 
“zancu era el de los sacrificios; huminta el de sus fiestas y 
regalo; tanta, (…) es el pan común”. (1973, Tomo III: 99). 
 

TORTILLAS. Hay de choclo y de harina de maíz. 

Tortillas de choclo molido en máquina o en las piedras de 
moler como aún se acostumbra en el campo. Se prepara un 
buen refrito con manteca de color, cebolla, ajo, sal y una 
pizca de azúcar. Este condumio en va en mitad de la masa 
del choclo molido a la que se va dando la forma de 
panecillos, a los que se irá asando a fuego lento en un tiesto 
de barro, kallana en kichwa. De rato en rato se los va 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

145 
 

volteando para que no se quemen y se doren de modo 
uniforme.  

Tortillas de maíz blanco. En un recipiente se coloca la harina 
de esta clase de maíz con quesillo, manteca de color, agua 
tibia con sal. Si se dispone, de dos o tres huevos, según la 
cantidad de la masa utilizada, a la que asimismo se va 
dando la forma de panecillo. Y en el medio, previamente, 
se ha sazonado con el condumio. Luego se va colocando en 
la tortera y cambiando de lado a fin de que las tortillas se 
vayan asando de modo parejo. 

Las dos clases de tortillas son las delicias de los paladares. 
Más aún si ser sirve con café, morocho o chocolate. Antes 
sólo era el bocado apetecido en las fiestas de los pueblos. 
Ahora es normal encontrarlas cualquier día no sólo en los 
mercados sino en cualquier bar o “hueca” de los barrios 
populares de la ciudad y de los vecindarios parroquiales. 

Cuando Antonio Quinde hablaba de las seis clases de maíz 
existentes en la provincia del Cañar, si bien decía que cada 
una era utilizada en distintas comidas, sin embargo se 
refería de modo especial a dos de ellas: al maíz zhima que 
era el mejor para hacer mote y a la variedad yurak o blanco 
para hacer sopas o locros. Refiriéndose a la variedad zhima 
distinguía a su vez dos subclases: karapali que era utilizada 
en los días ordinarios y la pilashka para los días de fiesta. 

Si bien añadía que se cocina en diferentes comidas en las 
distintas épocas del año, sin embargo en la entrevista 
solamente se refería a la época de cosecha, en la fiesta del 
Inti Raymi en que se prepara chumales, chiviles, mote 
pelado, tortillas. 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

146 
 

La verdad es que “No hay etapa importante del ciclo vital 
(nacimiento, matrimonio, muerte), ritual (santo patrono, 
difuntos), agrícola (siembras, cosechas), e incluso cívico en 
el que no se consuman ceremonialmente cuyes y maíz” 
(Moya, Ruth, 1987: 115). 

No hay mes sin su fiesta religiosa en los pueblos 
comarcanos incluso cercanos a la ciudad, en que el mote y 
la chicha no pueden faltar, porque son parte del ritual y de 
nuestra cultura. Para ejemplo Turi y Gullanzhapa en el 
cantón Cuenca, en que colaboradores o familiares del 
prioste entregan en donación botijas de chicha, canastas de 
mote y huichis de papas doradas con cuyes y/o pollos 
asados en honor al santo o la Virgen María. Huichi < wichi, 
s. k. cazuela de barro, aunque por extensión se denomina 
así a una paila grande de bronce para bastante comida.  

Por lo demás el mote es el típico complemento de las 
golosinas en la vida diaria y en las ocasiones especiales. En 
la época de vacaciones, julio y/o agosto, por ejemplo, que 
en la Sierra coincide con la cosecha del maíz, constituye 
todo un ritual el romper toctes, nuestro nogal andino, con 
una piedra mediana, lavada y bastante labrada sobre otra 
piedra más o menos grande, alargada o redonda, pero 
ahuecada al centro. Decimos todo un ritual porque en este 
acontecimiento participan adultos, jóvenes, ancianos y 
niños, varones y mujeres, en animada conversación 
interrumpida a veces por los gritos de alguien que se 
machaca los dedos cuando falla la puntería al golpear los 
toctes, para luego comer los pedacitos con mote caliente y 
panela en un sabroso bocado.  



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

147 
 

Otro “ritual” más animado es la matanza del chancho en las 
fiestas familiares y la preparación de sus derivados: 
cuchicara hibridismo compuesto de cuchi: s.c y kara s.k.) o 
cascarita como se denomina en la actualidad; morcillas, 
chicharrones, sancocho, etc., y mientras se van cocinando 
esos deliciosos manjares, se va haciendo probar las fritadas 
a los concurrentes y entre probada y probada , bromas que 
van y tragos que vienen, hasta que ya estén a punto de 
parrillada todos ellos y que las hacendosas amas de casa 
servirán luego en bandejas rebosantes de mote pelado 
recién cocinado con ají picante y el clásico abreboca27 o 
puro “para que no patee el cuchi” o cerdo. 

Cuando se regresa de la romería de la Virgen del Cisne de 
la ciudad de Loja, los devotos traen para servirse en casa 
así como para convidar a los familiares y amistades los 
famosos bocadillos y, como sabrosa tradición, a veces se 
come con mote caliente.  

Otras golosinas: El caqui-perro; pucha-perro, las roscas de 
maíz o chispiolas la golosina de moda de los guaguas que se 
prepara con canguil en miel de panela. 

El mote, como venimos diciendo, sigue siendo el pan de 
cada día de casi todos los hogares campesinos del Azuay y 
del Cañar e incluso de muchos hogares de la clase media y 
popular de estas dos provincias, aunque ya no en la 
proporción de hasta hace cincuenta años. El maíz, como ya 
se indicara, ha servido también como alimento de las aves 

                                                           
27 Abreboca. Del v. abrir y del s. boca. Copa de trago que se acostumbra servir 
a los invitados antes de una comida suculenta, más aún cuando el plato 
fuerte es con cuy asado o chancho y sus derivados como morcillas, 
chicharrones, cascaritas, etc., por lo que se oye decir: “Para que entre en 
provecho y no patee el puerco es bueno tomar un buen abreboca”. 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

148 
 

de corral y de los animales domésticos, de ahí la expresión 
en los sectores rurales: “el maicito es el pan del gallo”. Y 
más aún para el consumo humano, de ahí esa otra frase tan 
expresiva que se ha vuelto tan común en ciudades de la 
Sierra y de la Costa para referirse y definir al habitante de 
Cuenca y sus contornos: “cuencano come mote” que es 
como una caracterización popular de nuestra identidad.  

En nuestra comida nacional y popular, en que el maíz es el 
componente principal de las recetas comarcanas y 
nacionales. Se puede consultar El Recetario del Maíz de 
Rosa Vintimilla Vinueza en “Sara Llakta”, con 128 recetas 
que corresponden a las siguientes especialidades y 
subtítulos: “Envueltos”; “Caldos, locros, sopas y fanescas” 
“Acompañados”; “Empanadas, panes, tortas, tortillas, 
budines”; “Bebidas, vinagre, dulces, líquidos” (2009: 211 – 
289), en cuyo libro colaboráramos con un breve glosario 
sobre el maíz. Así como en “Ashanga” de Nidia Vázquez de 
Fernández de Córdova, Cocina Moderna de Carmela 
Ordóñez de Cobos, Julio Pazos Barrera en La Cocina del 
Ecuador Recetas y Lecturas que si bien hace referencia 
solamente a dos comidas regionales del Azuay y Cañar: el 
motepata y el motepillo, (2014: 98), sin embargo cita 58 
recetas de “Comidas y bebidas en base a maíz” (ibidem, 114 
y 115). 

Sobre las comidas y bebidas con maíz en los primeros 
tiempos de la Colonia, mencionaremos a los cronistas como 
Fernández de Oviedo, José de Acosta, el Padre Bernabé 
Cobo, Agustín Zárate en su Historia y Conquista del Perú. 
Por ejemplo, José de Acosta indica que el maíz cuando 
tierno se come en mazorca, cocido o tostado, en guisados, 
por indios y españoles y que no sólo sirve como 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

149 
 

mantenimiento de los hombres sino también las aves 
caseras y animales como el caballo, para engordar 
chanchos. Cuando molían el maíz en las piedras de moler o 
metates rudimentarios, kutana rumi en kichwa, 
aprovechaban la harina que cernían en mantas de algodón 
y con la que se preparaba polentas o puches y coladas, 
tamales con carne de chancho o de gallina y con la parte 
gruesa se preparaba sopas. 
 

BEBIDAS 
 

ASUA, azua, asuhua < aswa en la variante kichwa 
ecuatoriana. En el dialecto kechwa-aymara: acja, acca. En 
ambos casos significa lo mismo: chicha. Joan Corominas en 
el Diccionario Crítico Etimológico de la Lengua Castellana 
cita a Zárate (1555) y Acosta (1590) que atribuyen origen 
antillano a este vocablo y de modo especial a Oviedo, quien 
asigna este vocablo a la lengua de los indios Cuna de 
Panamá. Es más, para dicha aseveración Corominas se basa 
en el testimonio de un viajero que visitara el Istmo a fines 
del siglo XVII, Wafer, “cuando todavía estaba vivo el idioma 
indígena”, por lo que señala que chicha es abreviación de 
chichah maíz y de co-pah bebida. Y a continuación resume 
muy bien sus características: “bebida alcohólica usada en 
América y resultante de la fermentación del maíz y otros 
granos y frutos, en agua azucarada” (1974, Vol. II: 45) por 
lo que es posible que el Diccionario de la Lengua Española 
tome esta acepción de esta fuente inicial y que 
transcribiremos más adelante. 

José de Acosta habla de diversas formas de preparar la 
chicha: una de ellas es humedeciendo el maíz hasta que 
comience a germinar y luego de cocer sale muy “recio”, y 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

150 
 

en Perú lo llaman sora, y es prohibido por la ley porque 
emborracha fuertemente. Otra forma es haciendo mascar, 
lo que produce levadura, y después la cocinan. Y “otra más 
limpia” es con maíz tostado, utilizada por indios “pulidos” y 
por los españoles. 

El Padre Bernabé Cobo en “Historia del Nuevo Mundo” 
repite dichas formas: enterrando el maíz bajo tierra hasta 
que retoñe y que llaman sora, otra variante es con maíz 
mascado y otra es con maíz tostado. Una es la forma de 
preparar los indios y diferente la de los españoles. Y unas 
chichas son más embriagadoras que otras. Y unas de otras 
de diferentes colores. 
 

La chicha por ser parte del maíz era la bebida sagrada en 
los Andes, y aún en la actualidad sigue siendo de profundo 
simbolismo en los diferentes momentos de la vida 
cotidiana campesina, como ya se indicara: en las reuniones 
familiares y sociales, para iniciar o fortalecer el 
compadrazgo, en el trabajo agrícola y comunitario, en las 
fiestas mayores de los pueblos como Carnaval y en las 
celebraciones religiosas, para fortalecer las relaciones de 
parentesco; para pedir bendición a los dioses nativos y 
cristianos. 

En la misma ciudad de Cuenca, en época de Navidad, como 
parte ritual del tradicional y renombrado “Pase del Niño 
Viajero” del 24 de diciembre de cada año, constituido como 
patrimonio cultural de la humanidad, sus organizadoras 
acostumbran servir chicha en vaso desechable junto con un 
pan de pascua no sólo a los participantes sino incluso a los 
espectadores que solicitan sea para beber en ese momento 
o para llevar en fundas de plástico a los hogares, por lo que 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

151 
 

con la anticipación del caso la comisión designada prepara 
pan y la bebida andina en grandes cantidades. 

“El conocido maíz constituía el más estimado producto en 
cualquier parte. No es planta de estepas sino de tierras 
templadas y abrigadas con bastante agua, ecologías fáciles 
de hallar en los valles costeños y en el piso ecológico de la 
quechua serrana. Además de buen alimento, el maíz no 
faltaba en la despensa hogareña para una serie de 
necesidades ceremoniales y rituales; verbigracia para la 
elaboración de la chicha (asua o acja), de imparable 
consumo en la vida diaria, pero sobre todo en los aynis, 
mingas, ritos y fiestas en general”. (Espinoza Soriano, 1997: 
134). 

Como ya se dijo la palabra chicha viene registrada en el 
Diccionario de la Lengua Española: “chicha2. (De la voz 
aborigen del Panamá chichab, maíz). f. Bebida alcohólica de 
la fermentación del maíz en agua azucarada, y que se usa 
en algunos países de América”, y a continuación cita las 
variantes de esta preparación, en Chile por ejemplo con el 
zumo de la uva y manzana y en Cuba con cáscaras de piña 
y en los dos casos es una bebida fermentada. Asimismo se 
refiere a la expresión “Cultura chicha” utilizada en Perú 
para referirse “a cualquier manifestación cultural de origen 
occidental interpretada y desarrollada por inmigrantes 
andinos en ciudades grandes como en Lima”, aunque el 
sentido más general y actual es el de mala calidad, por 
ejemplo “música chicha”. Y hablando de expresiones, 
cuando estamos malhumorados exclamamos: “Me hierve 
la chicha”.  



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

152 
 

El mismo Espinoza Soriano se refiere a los nombres de esta 
bebida y a su preparación entre los Incas: “La bebida 
predilecta fue la asua, upi o acna o yamor tocto, llamado 
comúnmente chicha, palabra de origen antillano desde 
1532, introducida por los invasores hispanos. Para 
prepararla, primero fermentaban el maíz seco 
humedeciéndolo con agua y colocándolo entre hojas de 
achira en un lugar abrigado de la casa. Cuando germinaba 
brotándole raicillas, lo retiraban para secarlo, quedando 
convertida en jora. Después molían la mayor parte de ellas 
y otra mascaban para que la diastasa de la saliva motivara 
el fermento. En tal estado era echado en ollas con 
abundante agua para hervirla durante varias horas. Una vez 
fría, en cuyo estado recibía el nombre de sarayumbia, se la 
vertía en urpos o tinajas para su maceración.” (Ibidem, pág. 
149). 

Para que fermente se depositaba en grandes tinajas y sitios 
abrigados de las viviendas y el sedimento que quedaba al 
fondo se llamaba mama asua, chicha madre. 
 

JORA, jura, sora < Hura, s. k. El maíz germinado con el que 
se prepara la chicha. El sedimento o concho (consho) de la 
chicha fermentada que queda al fondo de los recipientes 
de esta bebida. Como voz sinónima: tikti, o como ya se hizo 
referencia: mama-asua, utilizada como fermento en las 
posteriores preparaciones, como ya indicara Espinoza 
Soriano: (ibidem. pág. 149). El Diccionario de la Lengua 
Española de la Real Academia trae ya incorporada esta 
palabra y anota sin más comentarios: “(Del quechua shura). 
f. Am. Mer. sora.”  



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

153 
 

Ahora bien, entre las crónicas, es en los Comentarios Reales 
de los Incas en que encontramos inicialmente al término 
sora: “Algunos indios más apasionados de la embriaguez 
que las demás comunidades, echan la zara en remojo y la 
tienen así hasta que echa sus raíces; entonces la muelen 
toda como está y la cuecen en la misma agua con otras 
cosas, y colada, guardan hasta que sazona, hácese un 
brebaje fortísimo, que embriaga repentinamente; llámase 
uiñapo y en otro lenguaje sora” (Garcilaso de la Vega, 
1973,Tomo III: 100). 

Alonso de la Peña Montenegro, 11° obispo de Quito, en 
Itinerario para Párrocos de Indios, Libro IV, págs. 438 y 439, 
detalla algunas formas de preparar la chicha que a 
continuación me permito transcribir las más interesantes: 

“3 Tercera conclusión La chicha, que se hace de maíz, se 
usa en todas las indias, aunque no en todas partes se hace 
de una manera: la que muchos Españoles beben se hace de 
maíz tostado, que molido se buelve a cocer, echándole miel 
y algunas especies, quando se hace de regalo, y está en 
infusión hasta que se aclara, y se aceda un poco. 

4 De otro modo se hace la que beben los Indios, porque 
después de cocido el maíz le mascan, y luego le vuelven a 
cocer, y le cuelan y dejan acedar y queda hecho bebida que 
embriaga. 

5 También hacen los Indios chicha de la fruta del molle, 
trayéndola y refregándola entre las manos en agua 
caliente, hasta que con suavidad le sacan lo que tiene 
dulce; luego cuelan aquel agua y la guardan hasta que se 
aceda, y esta chicha embriaga mucho (…)” 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

154 
 

“6 Cuarta conclusión. La mayor dificultad está en otro 
género que se llama yura, y en los llanos yale, y para hacerla 
guardan el maíz remojado en parte húmeda cubierto con 
hojas verdes, hasta que brote, y después de molido, le 
cuecen, y dejan en infusión, y después de colada la guardan 
y se hace tan fuerte, que poca cantidad embriaga (….)” 

“8 Del yale, o yamor, que este nombre tiene en Quito, y del 
ticti, que son bebidas espesas, como mazamorras, no hay 
duda que quebrantan en ayuno, por ser comida: y si las 
beben es accidenta (….)” Hasta aquí el Itinerario para 
Párrocos de Indios, Libro IV. Tratado Quinto. Sección I, 
Anuario Histórico Jurídico Ecuatoriano CEP, 1985 por la 
Universidad Católica de Guayaquil.  

Si revisamos la forma de preparar la chicha que tenían los 
Incas en los mencionados cronistas como Garcilaso de la 
Vega, José Acosta, El Padre Bernabé Cobo, luego en 
Waldemar Espinoza Soriano y posteriormente las 
modalidades que el obispo de la Peña Montenegro anota 
en su cuarta conclusión, observamos que en nuestros días 
aún no han variado mayormente dichas formas en las 
comunidades.  

Así en Quilloac la versión expresada por la esposa de 
Antonio Quindi, doña María confirma lo dicho, a excepción 
del mascado del maíz y de la respectiva fermentación con 
la saliva de la boca: “Se separa una porción de maíz, se lo 
pone remojado por ocho días en el patio, se cubre con paja, 
se lo deja reposar por cinco o seis días y se espera que 
broten hijuelos, o sea que germine; luego se hace secar al 
sol y una vez seco se lo muele. Posteriormente se lo cocina 
y se cierne; se prepara miel de panela en una olla aparte, 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

155 
 

sin embargo no se endulza toda la chicha sino solamente lo 
que se va a beber. A los tres días está lista la chicha para 
beber. Pasado ese tiempo comienza a madurar. La chicha 
sin endulzar puede durar mucho tiempo sin dañarse” y para 
que fermente se deja en grandes vasijas de barro o tinajas 
pucuchidoras (voz híbrida derivada de la raíz del verbo 
pukuchina: que hace hervir y de los morfemas del español 
–dora/ -s). Y luego se sirve en shilas (jarritas de barro). 

Expondremos la versión de una informante de Jima, 
parroquia de la provincia del Azuay, y se podrá comparar 
con la variante de la provincia del Cañar. “Se deja cinco días 
en remojo un almud de maíz morocho amarillo, se tiende 
luego en el suelo en hojas de achira u otras hojas del cerro, 
haciendo una cama, y una vez tendido se deja el maíz hasta 
que brote la jora. Se hace secar. Luego medio almud se 
tuesta para que salga la chicha dorada y la otra mitad se 
muele. Entonces se vuelve a remojar y se cocina durante 
tres o cuatro horas con un poco de panela, siempre 
moviendo, moviendo. Entonces se cierne y habiendo se 
deposita en tinajas si no en recipientes de plástico; y ahí se 
pone panela y ya queda ya lista para servir. Para que 
fermente la chicha recién preparada, la tinaja en que se ha 
hecho la chicha anterior se limpia un poco y se deja en el 
asiento un poco de consho”. (Rosa Elvira Yari).  

A su vez, en cada lugar se transmite de madres a hijas los 
secretos o saberes sobre cómo preparar la chicha. Por 
ejemplo Luz Loja de la parroquia Santa Ana decía que para 
que la chicha “coja sabor” se debe utilizar el maíz amarillo 
y tostar el maíz germinado en kallana (tiesto de barro). Por 
lo demás para que fermente también se cuenta los días de 
reposo, la antigüedad de los recipientes o huallos 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

156 
 

(cántaros) o tinajas en los que hace fermentar, los días y el 
lugar de reposo que tiene que ser preferentemente en un 
rincón de la casa.  

A diferencia del trago, cuyo espectro de uso es muy amplio, 
a la chicha se la bebía y aún se sigue bebiendo en ocasiones 
muy especiales, de intensa e íntima significación, aunque 
actualmente por convertirse el trago en bebida de fácil 
adquisición, en espacios similares, ha ido adquiriendo la 
función pero no el simbolismo que era exclusivo de la 
chicha. Por ejemplo para solicitar la ayuda en los diferentes 
momentos o etapas del trabajo agrícola, para la 
construcción de una casa, en las festividades menores del 
ciclo de vida y, sobre todo, en las fiestas mayores. Empero 
la diferencia con el trago que sólo embriaga, la chicha en el 
trabajo agrícola alimenta y es un tónico vigoroso. 

Sin embargo, la chicha como el hombre andino, sigue 
resistiendo los embates de la modernización. Martín 
Cahuana, dirigente de Cahuanapamba, comunidad 
perteneciente al cantón Tambo, en dos frases en kichwa, 
sintetiza el uso de la chicha: “Aswa raymikunapi upyanchik, 
shuk kutikuna minkapimi, ñukanchik wasikunapi upyanchik. 
Tukuykuna aswata upyanchik: karikuna, warmikuna, 
wawakunapash”: La chicha bebemos en las fiestas, otras 
veces en la minga, en nuestras casas también bebemos 
chicha. Todos bebemos chicha: varones, mujeres, niños 
(Traducción nuestra).  

En la actualidad, en Azuay y Cañar, existen algunas 
variedades de chicha: de jora, de maíz morocho, de maguey 
o pulque, de quinua que es muy nutritiva y sabrosa; la 
afamada y embriagadora “chicha huevona” que aún se 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

157 
 

sigue haciendo en el barrio El Lazareto de nuestra ciudad, 
que se prepara con jora, panela, huevos, cerveza y desde 
luego con ishpingo (Ocotea Quixos) y otras especias que 
son las que le dan el saborcito especial. 
 

COLADA de harina de maíz. Se hace hervir agua con canela, 
anís y azúcar, a la que se añade la harina de maíz blanco, 
removiendo constantemente para que se disuelva y no se 
formen grumos. Se cocina durante diez minutos, y ya para 
servir, si se desea, se añade leche. Cuando espesa mucho 
la colada, en kichwa se dice api, que también significa 
mazamorra. 
 

COLADA MORADA. Se acostumbra servirse en los hogares, 
el 2 de noviembre, día dedicado a la recordación y 
veneración de los difuntos. Como ingredientes principales 
se utiliza harina de maíz negro y frutas, en especial la piña, 
la mora, la fresa, mortiño y especias como clavo de olor, 
canela, ishpingo (Ocotea Quixos); sangurachi (Amarantus 
caudatus) o ataco y otros montes o hierbas silvestres o 
medicinales como se llama. En algunas comunidades 
kichwas llaman a esta colada aya api: mazamorra para los 
muertos. 

 En una olla se cocina a las especias y en otra se prepara 
una infusión de hierbas como cedrón, manzanilla, yerba 
luisa que se deja reposar por un par de horas para que 
fermente ligeramente. Aparte las frutas lavadas 
previamente y licuadas. Se mezcla la harina en agua fría y 
luego de vaciar en la olla de agua caliente se va mezclando 
y moviendo todo hasta que espese mientras hierve, 
añadiendo a todo ello panela. Se acostumbra servir con las 
“guaguas de pan”, llamadas así por la forma tradicional con 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

158 
 

que envolvían las madres a sus bebés, es decir como un 
bulto envuelto en pañales y fajas de caramelo a su rededor. 
 

CHAMPÚS. La palabra no es kichwa, ni ¿cañarismo? como 
cita con duda Alfonso Cordero Palacios, en su Léxico de 
Vulgarismos (1985: 99), sin embargo uno de los 
componentes principales es el maíz. Es una colada espesa 
de dulce preparada con ingredientes similares a los de la 
colada morada: harina de maíz blanco, yerbas y especias 
arriba citadas, pero con la diferencia de que se elabora con 
mote-pelado entero. Se remoja la harina en agua tibia, 
luego de mezclarla se deja reposar hasta el día siguiente en 
que se cocina con los otros componentes. Se deja 
fermentar un poco y se toma fría.  

Alfonso Cordero escribe con z: champuz y trae dos 
acepciones. La primera “Especie de mazamorra dulce y 
fermentada (…), y la segunda referida a la expresión “(Estar 
hecho un)” cuando las cosas o ideas están desordenadas: 
Hallarse varias cosas completamente mezcladas y 
confundidas”. Y lo mismo cuando un discurso no tiene plan 
concreto “(…) se habla de todo (…)” ((Ibidem). 

El champús es una bebida preferida en el norte de la Sierra 
del país, ya que en nuestro medio comarcano se consume 
menos y con frutas como babaco, naranjilla o chamburo. 
Esta voz viene registrada en el Diccionario de la Lengua 
Española, como oriunda de Colombia y su composición es 
más sencilla: “maíz cocido, azúcar o panela y jugo de lulu”, 
igualmente en el “Recetario del maíz” de Rosa Vintimilla 
Vinueza, en Sara Llakta, el Libro del Maíz, con el título de 
“Champús de Tabacundo” (2009: 274). 
 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

159 
 

TIKTI, s. k. Zurrapa o sedimento de la chicha que se utiliza 
para la siguiente preparación de esta bebida. En kichwa 
también se dice kunchu y como quichuismo: concho y en el 
norte del país jora. Luis Cordero trae dos acepciones: 
“Caldo del cocimiento de jora molida. Se la toma junto con 
la harina y afrecho de esta, antes de hacer la filtración para 
la chicha” (1992: 116). A este proceso se llama tictido, 
hibridismo del kichwa tikti y del morfema español –ido. 
(Sobre el Tikti, Ruth Moya hace un comentario, con 
oportunidad de la lectura de nuestro texto, que era una 
ofrenda a los dioses y huacas andinos, práctica que fuera 
perseguida por los extirpadores de idolatrías). 

Y la segunda acepción: “Mazamorra dulce fermentada” 
(Ibidem). Alfonso Cordero Palacios en su Léxico de 
Vulgarismos: “Gachas dulces que se toman frías”, y en otra 
acepción añade: “Grave amenaza que hace una persona a 
otra que en la primera oportunidad le maltratará de obra 
hasta dejarle sin aliento” (1985: 256). En este sentido se 
oye la siguiente expresión: “No me sigas jodiendo que te 
voy a sacar el tigti”, que es equivalente a “¡No me busques 
más, que te voy a sacar la m..!”.  

 

ROSERO, bebida preparada con maíz blanco que se deja al 
remojo un par de días y luego de secarlo y quebrantarlo 
fino y sacar el tamo, se extrae los shungos o corazones de 
los granos de maíz, se hace hervir en agua con azúcar y 
especias como la canela y el ishpingo y con pedazos de 
frutas como babaco, la piña, frutilla, naranjillas y hiervas 
aromáticas como cedrón, hierbaluisa, congona, etc., 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

160 
 

cocinando a fuego lento y moviendo hasta que espese 
como una mazamorra. 

 Esta receta resumida, desde luego, difiere de la forma más 
elaborada de preparar en Gualaceo, cantón de la provincia 
del Azuay, en que esta bebida es parte de su patrimonio 
cantonal Por ejemplo en el agua de especias se incluye los 
“apis” o almidones de achira. Se acostumbra beberla fría y 
en cualquier época del año con bizcochos o quesadillas, y 
no exclusivamente durante la festividad de Corpus Christi 
como trae el Diccionario de la Lengua de la Real Academia. 
Al igual que el champús también es preparada y consumida 
mayormente en el norte del país. 
 

YAMOR < Yamur, s. k. Chicha espesa elaborada en la sierra 
norte del país, sobre todo en la provincia de Imbabura, con 
algunas variedades de maíz. 

Para concluir este capítulo, hay que destacar la relación 
social y ritual que, a través de sus múltiples formas de 
preparar como comida y, como bebida la chicha, el maíz 
aún sigue vigente sobre todo en las comunidades indígenas 
de Cañar y sectores campesinos y populares del Azuay. En 
el trabajo agrícola, en la vida cotidiana, sirve para fortalecer 
la reciprocidad y el sentido comunitario en las relaciones 
familiares y de compadrazgo, en los diferentes momentos 
del proceso del cultivo del maíz y en otras actividades 
comunitarias como construir una casa comunal, reparación 
de un camino o de un puente, edificar una iglesia, etc. La 
chicha, al igual que el trago, es el elemento dinamizador sin 
el cual no funcionan las tareas y la vida comunitaria.  

  



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

161 
 

 

11 
 

OTRAS COSTUMBRES, USOS Y TAREAS REFERIDOS AL MAÍZ 

 

 
Pampamesa. Archivo Cultural de los Cañaris. Nuestro agradecimiento 
a Judy Blankenship.  



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

162 
 

En el campo, en la vida cotidiana se utiliza toda la planta de 
maíz: la mazorca, el tallo y las hojas, las raíces. Nada está 
en vano, todo sirve: Tukuy allimi. Sus granos preparados en 
diferente forma: cocinados, tostados, asados, molidos. 
Como alimento del hombre: como comida y bebida. El pelo 
de choclo, las raíces de la planta como remedio. El tallo y 
las hojas frescas como alimento de los animales y secos 
como combustible. La masa de maíz para confeccionar 
figurillas decorativas. Con las hojas secas se elabora las 
tradicionales figuras de personajes navideños y aparte de 
su empleo doméstico o casero, en nuestros días se utiliza 
en la industria farmacéutica, etc. 
 

CURUNDA < KURUNTA, s. k. La tusa del maíz que, una vez 
desgranada la mazorca, y luego que se ha hecho secar al sol 
se utiliza como combustible para cocer los alimentos o 
como abono. Así cuando ya seca como soporte de adornos 
navideños y otras figuras decorativas.  
 

CHANKA, s. k. “Cosa medio molida o quebrantada” 
(Cordero, Luis, Diccionario de Quichua-Castellano, 1992). 
En el campo y en el sector popular urbano, chanca se dice 
del maíz molido medio grueso en piedra de moler o en 
máquina de mano y con el maíz chancado se puede 
preparar sopa con carne de chancho. Molido de manera 
muy basta sirve para alimentar a los perros y cerdos; y más 
menudo el molido se emplea para las aves de corral e 
incluso para los cuyes. 

Chanka < chamka, se deriva de chamkana, v. k. “Quebrantar 
o moler groseramente alguna cosa” (Cordero, Luis, ibidem), 
y de este verbo kichwa proviene el quichuañol chancar que 
viene registrado, con el mismo sentido general, en el 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

163 
 

Diccionario de la Lengua Española: “(Del quechua 
ch’amqay, machacar, moler). tr. Am. Cen., NO Arg., Bol., 
Chile, Ecuad. Y Perú).)”. Empero Alfonso Cordero Palacios 
registra la palabra chanca y chancar en su obra ya citada 
con el significado ya expuesto aplicado al maíz y a minerales 
(1985: 100), aunque en nuestro medio también utilizamos 
con el significado de maltratar, pegar y machacar. Cuando 
alguien fastidia a otra persona hasta la exasperación, se 
dice “No me sigas jodiendo, ve, que te voy a chancar como 
a la rata”; y en el segundo caso: “Ayayauuu, carajo, ya me 
chanqué mi pobre dedo”. 
 

CHUCHUCA, s. k. El maíz amarillo suave que remojado o que 
al dejarlo en agua, se vuelve arrugado al secarlo al sol, 
pudiéndose luego de tostarlo y quebrantarlo grueso 
preparar una sabrosa mazamorra. Luis Cordero trae una 
acepción parecida: “Maíz inmaduro que se guarda seco, 
después de sancocharlo o tostarlo, para quebrantarlo 
cuando llegue el caso y preparar la comida llamada también 
chuchuca”. En su preparación se dan variantes. Puede 
hacerse con choclos que, luego de desaguarlos, se pone a 
secarlos al sol, nuevamente se los remoja. Se hace el 
refrito, se añade agua y cuando hierba se coloca el choclo 
con papas mondadas, sal, quesillo, ajo y si se dispone carne 
en pedacitos. Pero triturado de modo más basto, también 
se puede cocerlo con sal para comida de los perros, igual 
que la chanca.  

El Diccionario de la Lengua Española trae una variante: 
chuchoca. f. Am. Mer. Especie de frangollo o maíz cocido y 
seco que se usa como condimento. Y en la acepción 
siguiente: chuchoquear (Der. Del quechua chuchuqa, maíz 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

164 
 

hervido y puesto a secar), aunque el significado de este 
verbo utilizado en Chile no tiene que ver nada con el de 
chuchuka: “Armar desorden o participar en él”. Alfonso 
Cordero Palacios da dos acepciones que tampoco 
corresponden a la que hemos dado: “Especie de torta de 
patatas” y “(….) persona muy ajada a consecuencia de vejez 
o enfermedad”, aunque refiriéndose a los argentinos, 
luego de citar variantes de forma que utilizan ellos 
“chichoca” y “chochoca”, el significado expuesto difiere en 
la forma de preparar el maíz o en choclo molido después 
de hacerlo tostarlo o de sancocharlo (ibidem, pág. 115). 
 

MIGLLAR, hibridismo quichua - español < Miklllana, v. k. 
Llevar una porción de maíz o cualquier otro cereal, ya sea 
desgranado o en mazorca, en un delantal, falda, poncho, 
pollera, recogido los extremos hacia adelante a la altura de 
la cintura. Mikllar, compuesto del semantema kichwa miklla 
y del morfema castellano –ar. De mikllana se deriva 
mikllashka, y como quichuismo migllado, la porción 
recogida de cualquier grano: Wasiman sarata mikllashka 
apanki: Llevarás migllado el maíz a casa. En el campo una 
falda llena de grano funciona aún como una medida: 
Shamuk semana sara mikllayta apamunki: la próxima 
semana traerás una “falda” de maíz. Incluso el migllado 
permite la reciprocidad o intercambio de productos en 
época de cosecha de pisos climáticos diferentes, por 
ejemplo maíz de las comunidades de la zona baja de Cañar 
con papa de la zona alta. 
 

PAMPAMESA, hibridismo compuesto de dos sustantivos 
yuxtapuestos de acuerdo a la estructura kichwa: el vocablo 
castellano mesa como determinado y el determinante 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

165 
 

kichwa pampa ‘suelo, llano, planicie’, por lo que el 
significado del sintema es ‘mesa en el llano’, potrero o 
mesa a ras del suelo. 

La pampamesa es la comida comunitaria que se 
acostumbra servir sobre manteles colocados en el suelo, 
dispuestos en sentido longitudinal, a cuyos lados se van 
sentando los comensales. Sobre los manteles se va 
derramando canastas o medianos llenas de mote pelado, 
con cáscara o en choclo, papas, quesillo, habas tiernas, 
melloco, ocas, mashuas, chiviles, pedazos de carne de res, 
changas ‘piernas’ de pollo, etc. 

En esta comida participan los miembros de la comunidad o 
familiares que han sido convocados para el trabajo agrícola 
o cualquier minga o fiesta y que contribuyen con sus 
kukayuks ‘fiambres” por familia. Otras veces se invita a las 
autoridades de alguna institución parroquial, municipal o 
nacional y participantes en general como retribución de 
alguna obra material o social para beneficio de la gente del 
lugar, en tal caso los dirigentes aportan con carnes de 
gallina y cuy, huevos duros y la bebida. 

Las canastas traen las mujeres cargando sobre sus 
espaldas, envueltas en dos manteles, para que la comida se 
conserva caliente.  

En la parroquia Zhiña del cantón Nabón, de acuerdo a la 
información de Brígida San Martín, articulista de la sección 
intercultural de El Mercurio, la gente de la comunidad 
aporta con ollas de mote con cáscara o pelado, arroz, fréjol, 
papas preparadas de diverso modo: “ahugadas”, papa 
chola o papa chaucha con pepa de zambo y ají, pedazos de 
pollo asado, etc. (El Mercurio, septiembre 26 de 2016). De 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

166 
 

lo que se puede deducir que cada región o sector posee su 
propia variante de organizar y adosar su pampamesa. Pero 
las mujeres son siempre sus anfitrionas. 

  



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

167 
 

 

12 
 

ENFERMEDADES (SARA UNKUYKUNA) Y PLAGAS DEL MAÍZ. 
ANOMALÍAS, DEFICIENCIAS Y FENÓMENOS QUE AFECTAN A 

LA PLANTA 

 

ATUPA, s. k. “Mazorca inmatura o choclo que se ha dañado 
por el desarrollo de un hongo parásito” (Cordero, Luis, 
1992. El hongo va pudriendo a la mazorca con un polvillo 
como una harina negra que bien puede acabar con la 
chacra de maíz. En los sectores rurales se utiliza atupa en 
sentido figurado aplicado despectivamente a los ancianos: 
viejo, decrépito, aunque cada vez con menor frecuencia. 
 

BIÑAU, biña, biño, biñán, biñagüi. Su pronunciación 
depende de cada lugar. Luis Cordero trae en el Diccionario 
Quichua - Castellano con la grafía b. Todas las variantes 
anotadas son derivaciones de wiñana, v. k. retoñar, crecer, 
cuyos alófonos son biñana, -iñana. Más aún existe el 
sustantivo wiñawi cuyos alófonos precisamente son: 
biñawi, biñahui: retoño. La /w/ kichwa se ha transformado 
en /b/ del castellano, o puede darse el proceso inverso. 

 El biñau es una larva que aparece cuando empieza a salir 
el cogollo o ñawi en el mes de febrero o en marzo. Es decir 
cuando empieza a formarse el choclo o enchogllar 
(hibridismo compuesto del prefijo español en, del 
semantema quichuizado chogll- y del morfema verbal 
español –ar de infinitivo). Como indica Manuel Pañi, “ataca 
a la buchita de la planta”, o como dice Hilda Bermeo: “Este 
gusano aparece cuando el choclo está en buchita”, es decir 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

168 
 

cuando aparece el llamado pelo del choclo. Es una plaga 
que devora los brotes o cogollos y, que por ende, malogra 
a la planta y, si no se controla a tiempo, a toda la 
sementera. 
 

CHUGLLUKURO < CHUKLLUKURU, s. comp. de chukllu y kuru. 
Los informantes de la parroquia Santa Ana indicaban que 
era la misma biña, ya que aparece cuando está retoñando 
el choclo. 
 

GORGOJO o polilla. El Diccionario de la Lengua Española 
anota el origen etimológico de esta voz como procedente 
del latín gurguliom de gurgulio/-onis y a continuación 
señala que se trata de un “Insecto coleóptero de pequeño 
tamaño cuyas larvas se alimentan de semillas (….)”. Es la 
plaga que más ha afectado al maíz al podrir los granos de 
las mazorcas que se guarda en el soberado, por lo que para 
salvar en parte la semilla de la gramínea, en el campo se 
acostumbra amarrar tres o cuatro mazorcas por las puntas 
y colgarlas de alguna viga o garfio, warkuna, de preferencia 
en la cocina, a fin de que el humo de la leña ahuyente al 
bicho, lo que se conoce con el nombre de wayunka. (Más 
sobre esta palabra ver en el Capítulo 7 de este trabajo). Al 
guardar al maíz desgranado o en mazorca en los altillos, 
Mercedes Cumbi contaba que para ahuyentar a esta plaga 
se rodea de ramas de altamisa (marku en kichwa) (Franseria 
artemisioides), cuyas hojas son de olor penetrante.  

Otras plagas del maíz son las aves, los perros, las ratas en 
los meses de producción del fruto, sea tierno o en choclo 
en marzo o abril en la Sierra, o en tiempo de la cosecha 
mayor. Por ejemplo en el mes de marzo asoman los 
chirotes que anuncian la aparición de los primeros granos 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

169 
 

y los chugos (Phouctinus chriesegaster Less.) en el mes de 
mayo. En las tierras abrigadas como en el valle de Yunguilla, 
son las hormigas cuando está seco el grano por lo que 
comen el shungo, es decir la parte medular del maíz. 
 

HELADA, Kasa en kichwa. Especie de escarcha que cae por 
las noches o al amanecer y que cuando sale el sol quema a 
las plantas. En el campo distinguen la helada blanca: yurak 
kasa, que es benigna de la negra: yana kasa que es dañina 
cuando la chakra aún está tierna: “La helada ha jodido 
todita la chacra” como decía Benito Albarracín. 
 

HUACU < Waku, adj. k. “Envoltura vacía de lo que debía 
haber sido mazorca de maíz; espiga vana de este grano” 
(Cordero, Luis, 1992). Entre los quichua - hablantes 
también suelen oírse: wakuyashka, que se ha formado la 
tusa sin grano, sólo cubierta de hojas y que en kichwa se 
dice: “Muyu illak kurunta”. Comparativa y figurativamente 
se dice de alguien que se ha quedado sin dientes o sin 
dentadura: “Está huaco”. Sin embargo también se oye decir 
en el sentido que trae el Diccionario de la Lengua Española 
en la acepción 3: “Persona de labio leporino”.  

KURUSHKA, p. p., o kuruyashka. Se dice del maíz, de 
cualquier fruta, grano o tubérculo agusanado, es decir que 
ha caído alguna plaga. En nuestro quichuañol es común oír 
el hibridismo curushqueado, “gusaniado”; incluso referido 
a los dientes o muelas cuando están cariándose o 
corroyéndose. 

  



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

170 
 

 

13 
 

MEDICINA Y VALOR NUTRICIONAL. JUEGOS. CARÁCTER 
SOCIAL EN LA LABOR AGRÍCOLA 

 

MEDICINA NATURAL Y VALOR NUTRICIONAL. 

Garcilaso de la Vega en los Comentarios Reales de los Incas 
manifiesta “Después acá los españoles han experimentado 
muchas cosas medicinales, principalmente del maíz que 
llaman zara, y esto ha sido parte por el aviso que los indios 
les han dado de eso poco que alcanzaron de medicamentos 
y parte porque los mismos españoles (…) han hallado que 
el maíz, además de ser mantenimiento de tantas 
sustancias, es de mucho provecho para mal de riñones, mal 
de ijada, pasión de piedra, retención de urina, dolor de la 
vejiga y del caño. También la aplican los indios en emplasto 
para otros muchos males” (Tomo I, 1973: 125). 

Medicina muy similar escribe otro Cronista, el Padre 
Bernabé Cobo: “Toda suerte de chicha de maíz, (….). Se 
aprovecha contra el mal y detención de orina, contra las 
piedras de los riñones y vejiga (…). También sirve de concho 
o asiento de la masa que se hace la chicha, porque aplicada 
sobre los pies gotoso, quita el ardor y mitiga el dolor”. 

Ruth Moya refiriéndose al maíz como medicina expresa: 
“Lo que es importante destacar es que el maíz 
culturalmente una planta femenina y cálida en general se 
aplica para las enfermedades causadas por el frío y los 
procesos de infusión, tostado, asado o cocinado 
contribuyen a convertirlo en un alimento o en remedio aún 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

171 
 

más cálido” (Ecuador: Cultura, Conflicto y Utopía, 1987: 
25). 

“El llamado pelo de choclo, es decir, los largos estigmas del 
maíz, han sido utilizados por su efecto diurético. Se 
administra en forma de infusión, por dos o tres veces al día, 
medio vaso por vez. En la medicina popular también se ha 
utilizado el pelo de choclo en otras afecciones, como 
cálculos renales y la gota, así como en infecciones vesicales 
o uretrales” (Plutarco Naranjo, en SARA LLAKTA, 2009: 
188). 

El maíz si bien no es muy rico en grasa, como ya se indicó al 
hablar del porqué del nombre de “motecasado”, lo que 
contribuye para bajar el colesterol malo, sin embargo, esta 
gramínea es rica en calcio, como manifiesta Naranjo 
(Ibidem, 187), más aún como mote pelado que es 
procesado con cal y ceniza lo que aumenta el calcio. Pero, 
por el mismo autor sabemos los efectos negativos para las 
muelas, ya que desgasta la capa superficial, lo que 
contribuye a las caries. Y “El consumo frecuente de chicha 
es causa de lesiones periostiales” (Ibidem, 187). 

“Los estambres o pelo de choclo (akchachukllu) alivian las 
molestias de los riñones; la tuza quemada contrarresta las 
hemorragias vaginales; la chicha de maíz es buena para 
arrojar los cálculos renales o de la vesícula” (Hernán Loyola, 
Sara Llakta, pág. 151)28. 

                                                           
28 En el orden de la estructura de este tipo de compuestos kichwas, no es 
correcto como anota Loyola: acchachukllu que en español significaría ‘choclo 
del pelo’, sino el orden inverso: chuklluakcha cuya traducción es ‘pelo del 
choclo’ como habría querido decir. 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

172 
 

El maíz seco chancado se utiliza para refrescar los ardores 
de los intestinos. Y en la misma chacra hay otras plantas 
medicinales que se emplean con similar finalidad y aliviar 
otras dolencias, cuando nuestras madres preparan las 
ancestrales aguas de frescos. 

La chicha ayuda en problemas estomacales como diarrea: 
kicha, en kichwa, y vómito: shunku tikrachinakuk. De ahí 
que previamente se debe tomar chicha moderadamente 
cuando se come mucho, ya que regula la digestión como el 
orégano y controla el sistema bacteriano.  Mercedes 
Chuma, afamada curandera indígena de Cañar, 
recomendaba que la chicha de jora también ayudaba a 
disminuir la presión arterial alta e incluso la insuficiencia 
cardíaca y renal. 

En el campo más que en la ciudad se come mote con 
cáscara porque los mayores aconsejan que es mejor que el 
mote pelado por su valor nutricional y porque contribuye a 
limpiar el intestino por su fibra, aparte de su valor 
energético, más aún cuando se lo prepara con fréjol o en 
lugar de pan se prefiera un buen motepillo. 

 De ahí que el maíz a través de los tiempos ha sido 
considerado por el hombre indígena como alimento 
sagrado por su valor nutritivo y saludable, siempre que las 
semillas sean nativas y se cultive en tierras no envenenadas 
con abonos químicos, y el agua de riego que provenga de 
fuentes sin contaminación. Por lo demás constituye el 
componente indispensable de una dieta económica y 
equilibrada con otros productos de estas tierras como el 
melloco, la quinua, el zambo, el zapallo, la oca, la papa, la 
mashuwa, por citar los más importantes. 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

173 
 

Es más, los nutricionistas señalan que es rico en vitaminas 
B1, B3 que ayudan a controlar y regular el sistema nervioso. 
De ahí que en el área rural se acostumbra tomar una colada 
de maíz ya que existe la creencia de que permite conciliar 
el sueño. Sin embargo también recomiendan no consumir 
junto con otros alimentos ricos en carbohidratos como 
arroz, fideos, etc., ni tampoco comer en cantidades 
exageradas porque puede ocasionar flatulencia y hasta 
obesidad. 
 

JUEGOS 

MISHA, s. k. Durante la tarea del deshoje de las mazorcas, 
se realizaba el juego de las mishas, ya que actualmente ya 
no se juega o se juega ya muy poco por la escasa cantidad 
cosechada y el corto tiempo correspondiente empleado, 
por lo que según los informantes ya no justifica la finalidad 
de este juego que era amenizar las largas jornadas 
empleadas en las cosechas de tiempos de las haciendas. 

Este juego consistía en encontrar un grano o dos granos de 
color, por lo general pegados uno junto al otro, según la 
costumbre de cada lugar, ya sea rojo, morado, azul en la 
mazorca blanca o perla, mientras el grupo de deshojadores 
sentados iban llenando talegas y recipientes de maíz, en 
medio de bromas, chistes y risas. A estos granos se los llama 
mishas. Quien encontraba el mayor número de mishas, 
sería el ganador y a quien se recompensaría o premiaría 
con comida, bebida: una cola o dinero; y los perdedores 
debían entregar alguna prenda y cumplir algún castigo 
impuesto por el ganador si querían hacer méritos para su 
devolución. 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

174 
 

Cada región, comunidad o sector posee su modalidad de 
juego. Por ejemplo en San Gerardo de Huahualpata de 
Girón, en que sobrevive este juego en algunas familias 
deben encontrar un solo grano rojo o negro o una fila de 
cinco o seis de granos unidos en el momento que se 
deshoja y quienes pierdan, es decir quienes tengan menos 
mazorcas con mishas deberán entregar como prenda una 
sardina, una cola o cualquier otro alimento, sin embargo al 
final del juego todos los jugadores participan 
comunitariamente de esta comida y bebida.  

 Para la gente de Quilloac, del cantón Cañar, encontrar 
maíces con mishas es que se augura buena vida, es decir 
que es signo de buena suerte, kushi en kichwa: Misha 
sarata tarishpaka allí kawsayta willakun.  

Misha proviene del verbo mishana: competir, de ahí que el 
juego de las mishas es una competencia, en que se apuesta 
a quién recolecta más mazorcas con las características ya 
anotadas. El Diccionario de la Lengua Española de la Real 
Academia no trae este término. 

  



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

175 
 

CARÁCTER SOCIAL EN LA LABOR AGRÍCOLA DEL MAÍZ 
 

KAMARI, s. k. Presente, regalo que las familias acostumbran 
llevar al dueño de la casa en las festividades de ciclo vital 
como bautismo, matrimonio, en los velorios, a fin de 
comprometer a familiares o allegados ser padrino o 
simplemente como ayuda o contribución, así como 
también en las fiestas mayores para que se acepte algún 
cargo. Entre los alimentos que se lleva con el cuy, el pollo, 
las papas, es el mote. En las comunidades se acostumbra 
utilizar el término castellano “agrado”o su diminutivo 
“agradito” de entrañable calidez, en lugar de obsequio, o 
el mismo diminutivo kichwa kamariku. 
 

RANTINPAK, locución adverbial kichwa de finalidad, que 
procede de rantina: cambiar, intercambiar. / MAKIRANTI, 
compuesto kichwa de ranti: cambio, intercambio y maki: 
mano, lo que en una sola palabra se denomina presta-
manos. En los diferentes momentos del cultivo del maíz se 
sigue practicando formas ancestrales como la solidaridad y 
reciprocidad entre las familias en la organización del 
trabajo agrícola.  

Rantinpak, rantinkapak o makiranti, tienen que ver con un 
sistema de ayuda mutua en el trabajo agrícola, en cuanto 
al número de gentes que colaboraran con herramientas, 
comida y bebida y el tiempo en que se ocupa en el trabajo, 
lo que en algunas comunidades era muy estricto: la 
reciprocidad debía ser simétrica, es decir en igualdad de 
condiciones y alternativa entre las familias y vecinos, ranti 
ranti en kichwa, en los momentos más importantes del 
cultivo del maíz; por lo que “nadie come de balde”, nadie es 
un mugudor, hibridismo quichua de mugu y del castellano: 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

176 
 

dor, derivado de muguna utilizado en Chimborazo y Cañar 
para referirse a comer y beber de balde en fiestas y 
actividades comunitarias. Si se ayuda en la siembra o 
desyerba a cambio se recibe leña o yerba y en la cosecha 
se hace merecedor a una porción de maíz, es decir de 
bienes y servicios. 
 

MINGA < Minka, s. k. Trabajo agrícola comunal como 
siembra de maíz, papas; o trabajo comunitario e 
intercomunitario en general, por ejemplo la apertura de un 
camino, el tradicional chaquiñán, la construcción de una 
escuela o de un canal de agua, en que el beneficio es para 
toda una comunidad, por lo que colaboran familias, vecinos 
y demás miembros comunales, varones y mujeres, sin 
retribución monetaria. Es decir que es un mecanismo 
ancestral de ayuda mutua que se sustenta en la solidaridad 
y reciprocidad andinas, en que se comparte comida, 
bebida, herramientas y tiempo, los saberes ancestrales, y 
el trabajo se convierte en una fiesta de integración y de 
alegría. 

De este modo la minka, históricamente, se ha constituido 
en un instrumento milenario de sobrevivencia y de 
desarrollo de los pueblos indígenas. Un espacio de 
transmisión de una de las ormas organizativas más 
importantes de trabajo. Sin embargo a este sistema de 
asociación comunitaria lamentablemente lo han convertido en 
instrumento de explotación los colonizadores, hacendados, 
gobiernos seccionales e incluso ciertos curas que, a través 
de ella, han denigrado la misión de la Iglesia católica.  

  



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

177 
 

 

Capítulo 14 

EL MAÍZ EN LA LITERATURA (Poemas, narrativa, 
adivinanzas, tonadas, dichos, expresiones, tratamientos). 

Topónimos 

 

El maíz es la planta emblemática de nuestra cultura y de 
nuestra vida diaria, desde nuestras culturas prehispánicas, 
con representaciones de mazorca en piedra como en la 
Cultura Valdivia, Jame Coaque. Y ya en nuestra época se ha 
constituido en el motivo e inspiración para el arte en 
general y de la literatura regional y nacional. Por ejemplo 
en pintura y escultura debemos destacar los nombres de 
los más conspicuos que inmortalizaran al maíz en óleos 
como Oswaldo Guayasamín, Eduardo Kingman, Víctor 
Mideros, o el monumento al maíz en Sangolquií, Pichincha, 
de Endara. El costumbrista Emilio Lozano entre los  
comarcanos con “Cosechando maíz”, “La cosecha”, “La 
fiesta de la botija”. En la entrada al cantón Santa Isabel, 
provincia del Azuay, en el lugar denominado El Ramal 
podemos observar el conjunto escultórico dedicado al 
sembrador con la yunta y el arado. Igualmente en una de 
las calles de ingreso a la ciudad de Cañar se puede observar 
la escultura de un campesino llevando al hombro un arado. 

Si recorremos otros pueblos se puede observar 
monumentos esculpidos por artistas locales dedicados a la 
chacra o al labriego que prepara la siembra con el arado.  

Y por supuesto en la literatura, el maíz está presente desde 
el relato mítico del diluvio en tierras de la etnia cañari, en 
que dos guacamayas luego que  dos hermanos se salvaran 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

178 
 

en el cerro Amuga, los alimentaron con comida y con chicha 
preparadas a base de la gramínea. 

En las leyendas sobre la mama waka o el urku yaya y el mito 
de la riqueza en Azuay y Cañar, se los representa como los 
guardianes de los cerros o lagunas, que sorprenden a 
jóvenes pastores que llegan hasta estos lugares sagrados. 
Los tienen sometidos durante uno o dos días con sus 
noches en sus cuevas haciéndoles desgranar mazorcas y 
cuando han terminado la tarea, luego de pernoctar con 
ellos, al día siguiente los devuelven a la luz del día de 
regreso a sus casas, no sin antes premiarles con mazorcas 
de oro.  En Cañar es conocida la leyenda del cerro Charón, 
narrado por Bolívar Zaruma, en que se cuenta que Charón 
urcuyaya ‘padre o tayta del cerro’ roba o intercambiaba 
niños con sus padres por mazorcas de oro: dos si es varón 
y una si la criatura es niña. (Los Pueblos Indios en sus Mitos, 
1993: 133 – 136).  

En la poesía comarcana destacan Remigio Crespo Toral, 
Mary Corylé con “Canto al maíz”, Manuel Moreno Mora, 
Eugenio Moreno Heredia, César Dávila, Efraín Jara Idrovo, 
Jorge Dávila, Rubén Astudillo, etc. 

Nos referiremos a César Dávila Andrade en tres de sus 
grandes poemas como “Boletín y Elegía de las Mitas”  en 
que se refiere al maíz compañero inseparable de la historia 
de dolor y explotación del indio ecuatoriano: 

 “Y después: Sebastián, Manuel, Roque, Salva/ Miguel, 
Antonio. Mitayos a tierra, leña, carbón, /  pajas, peces, 
maíz, mujeres, hijas. Todos servicio”. Luego “En obraje de 
telas, sargas, capisayos, ponchos / yo, el desnudo, hundido 
en calabozos, trabajé / en cuarenta días, / con apenas 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

179 
 

puñado de maíz para el pulso / que era más delgado que el 
hilo que tejía”.  

 En “El Habitante”: “Cierta vez / el maíz había sido suyo. / 
Pero le desnudaron en la pieza / y le vistieron con 
profundos látigos”. Y en “Catedral Salvaje”  en que lo eleva 
a condición de tótem: “Y tú, maizal de altura, en verde 
arcangelería / cabeceas bajo un falo transmutado en 
plumaje! / Dulce entre todas las gramíneas, / mujer y 
muchacho a un mismo tiempo en la infinita vivienda / de 
los ídolos vestidos por la aptitud eterna!”.  

De Efraín Jara Idrovo, en el Poema del regreso: “Retorno a 
lo que siempre ha sido mío: / el sonido de encajes del 
maíz”. Y en “El mundo de las evidencias”: “Amo la poderosa 
cadera de la tierra/ y el susurrante vello de maíz de su 
pubis”. En“In memoriam”, en Sábados de gloria: “(…) el 
sonido de los tafetanes de las grandes aves de maíz (…), 
“(…) los suculentos collares de ámbar de los choclos (…)”. 

De Remigio Crespo Toral, citaremos dos hermosos textos. 
El primero que hace una descripción magistral en prosa 
poética del proceso de crecimiento de la planta de maíz. Y 
el segundo en que se va narrando el ritual del deshoje. 

Veamos un fragmento del primer texto:  

“Brota del surco, a modo de insecto con dos tenues alas. A 
poco se encumbra sobre el suelo, desplegando otros 
verdes remos, que luego se pincelan con oscuras estrías. El 
tallo toma consistencia, formando con la caña que se apoya 
en dentadas raíces, cuyas hileras ascienden. Y sube, erecto 
y gentil, lujuriosamente ataviado el follaje en cintas 
alternas de hojas. Y llega  la edad suma de su belleza. Del 
cogollo brota blanca y pigmentada, a trechos la flor, una 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

180 
 

rara y exótica por la coloración dispuesta en racimos como 
ramillete de arte inimitable. Se encumbra la flor 
garbosamente a tiempo que, a los costados de tallo 
aparecen una, dos, tres espigas…..de nácar y carey. Las 
espigas se esponjan, crecen hermosas con matices 
cárdenos y blanquecinos. ….Se hincha aquel estuche 
precioso y se cuaja adentro el misterio de la 
fecundación….” 

Y el segundo texto: un poema que lo presentaremos en los 
dos momentos de la cosecha. El uno propiamente del 
deshoje y el otro que surge a continuación de esta faena: el 
juego de las mishas. 

“Ya para la deshoja, 

junto a la parva, alegre y satisfecha  

la muchedumbre a la labor se arroja: 

es la labor final de la cosecha. 

 

Entre las secas haces derramadas 

deshecha la envoltura, 

asoman las mazorcas argentadas 

con sus perlas de nítida blancura. 

 

Palpitan a un compás los corazones, 

fruto dieron la siembra y la desyerba; 

se hacinan los montones 

sobre la blanca alfombra de la hierba. 

 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

181 
 

Y emprendemos alegres la deshoja: 

y es de ver a la niña idolatrada, 

fresca la cara, cual manzana roja, 

en el afán de todos empeñada. 

 

Y clama ¡oh inocentes alegrías! 

-Si un negro grano en las mazorcas se halla 

serás tú vencedor; y si en las mías, 

venceré yo en singular batalla.-“…………. 

(Leyendas de Hernán, Clásicos Ariel 24, págs. 95 y 96). 

 

Dentro de la narrativa nacional debemos destacar a Jorge 
Icaza. Huasipungo es la novela indigenista  ecuatoriana de 
mayor significación, que denuncia la explotación del indio 
de que fuera objeto por sus ancestrales amos: el 
hacendado, la autoridad representada por el teniente 
político y el cura; y que al final augura un futuro de 
liberación a través de la resistencia y de la  inmolación del 
protagonista de la obra, Andrés Chiliquinga.  

Pero en Huasipungo también se explicita la interrelación 
que ya se expusiera en la Introducción de nuestro libro: del 
hombre con la tierra y la chacra de maíz, a las que el 
indígena se aferra hasta la muerte como así lo expresa el 
latifundista en la novela: 

“Los indios se aferran con amor ciego y morboso a ese 
pedazo de tierra que se les presta por el trabajo que dan a 
la hacienda (…) Allí levantan la choza, hacen sus pequeños 
cultivos, crían a sus animales” (1953: 11). 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

182 
 

Y en las últimas páginas de la narración vuelve a repetirse 
esta  misma idea, primero como reflexión que se hacen los 
indios al presentir que las fuerzas del orden vienen a 
arrebatarles lo más querido y lo único que tienen: sus 
pequeños huasipungos, lo que significa  su pedazo de tierra 
en donde ha levantado su vivienda y ha plantado su chacra, 
es decir todo y nada más que aquello que les permite 
sobrevivir.  Y luego, el enfrentamiento, la lucha desigual en 
que ya no importa perder la vida, porque con su sacrificio 
se ha sembrado para siempre en sus descendientes el grito 
de libertad: “Ñucanchic huasipungoooo, caraju!”.  

Es más, a lo largo de la obra, el maíz está presente como un 
leitmotiv. Así cuando un año el patrón hace sembrar 
“mucho más que de costumbre y la tierra fue generosa”, 
por lo que” a la vista de las sementeras maduras, los 
peones murmuraron”: 

“Ahura sí pues. Guañucta cosechará el patroncitu. – 
Guañucta. – Ha de dar buenos socorritus para el pobre 
natural. – Sin tener nada, pes con la creciente. – Sin maicitu. 
– Sin papitas. – Sin nada, pes” (pág. 118). (“Guañucta”: 
bastante). 

Huasipungo, quichuismo compuesto de pungo < punku 
‘puerta y de huasi < wasi ‘casa’, literalmente ‘puerta de la 
casa’.  Por lo que este término hace referencia al préstamo 
de una exigua extensión de terreno que el hacendado hacía 
al indio por los servicios prestados en la hacienda como una 
muestra de “retribución”. Ello desde la colonia hasta la 
época de la Reforma Agraria. En general el maíz está muy 
presente en la narrativa indigenista. 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

183 
 

Actualmente en la hermosa novela “Sueño y Lluvia” de 
Jorge Dávila Vázquez, si nos referimos al contexto de 
nuestra narrativa comarcana, en que se entretejen 
elementos de nuestra identidad étnica mestiza y del 
entorno ecológico.  

En la narrativa infantil nacional: “De grano en grano” de 
Lizet Lantigua González, se resalta la interrelación del 
hombre andino con su chacra: para Sara, protagonista niña 
campesina, la chacra era su vida y, al mismo tiempo se 
sentía parte de ella; por lo que al emigrar la familia a 
España, la niña llevó un grano de choclo para sembrarlo en 
el patio de la casa en que vivirían y, de este modo, 
reproducir todo lo maravilloso que la chacra significaba 
para ella.  Y en la misma colección de la autora citada, 
Leonor Bravo con “Amaneció temprano ese día” en que se 
resalta al maíz en el mito, la historia, en la vida cotidiana de 
la familia campesina. La Princesa con ojos de maíz, de Juana 
Neira; Sumak Sara y el Dios Inti de Edgar Allan García, etc. 

 

Tonadas: 

Mientras sobreviva la cultura del maíz en estas tierras 
andinas, seguirá danzando la vida. Y así han venido 
escribiendo, cantando, bailando y haciendo bailar los 
trovadores populares del país entero. Coplas y muchas 
tonadas se han compuesto en honor a la chicha  y a sus 
bebedores, o al motivo de su chumera para poder seguir 
toreando a la vida con sus alegrías, pero también con sus 
decepciones: 

¡Quién no habrá oído aquel sanjuanito “Huallca de 
corales”, en que el pretendiente ofrece a la pretendida el 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

184 
 

oro y el moro, con tal que se case con él, mientras vende 
chicha: 

“Ay ñuca en la plaza 

mi chicha vendiendo 

longa ca queriendo 

conmigo casar”. 

Y aquel otro sanjuanito en que la chicha es la panacea de 
las desdichas: 

”Pásame un pilche de chicha 

de esa que es bien chumadora, 

quiero olvidar mi desdicha 

con chicha de pura jora”. 

¡Qué estrofas más sabrosas!, no sólo porque uno de sus 
elementos es la chicha, sino también porque el otro 
elemento tan mishki (dulce) como la chicha es el lenguaje 
español popular combinado con el colorido y la calidez de 
los quichuismos. 

Y qué decir de esa picaresca copla que trae Darío Guevara 
en el “Castellano y el Quichua en el Ecuador” (1972: 272). 
Una buena chuma se cura con chicha y algo más: 

Para un chuchaqui componer 

cuatro cosas debes saber: 

chicha, ají, buena fritada 

y una buena china acostada”, 

 

¡Y quién no habrá entonado la afamada estrofa del 
Carnaval de Guaranda!:  



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

185 
 

“Chicha quiero, chicha quiero, 

trago no; 

guambras quiero, guambras quiero 

viejas no”. 

Dentro de nuestro contexto comarcano cómo no recordar 
los versos de Remigio Crespo Toral y la música del autor de 
la “Chola cuencana” Rafael Carpio Abad, en que se exalta 
los atributos de nuestra tierra, uno de ellos el maíz. 

“Tierra de los bellos ríos, 

madre tierra en que nací, 

recubierta de frutales, 

tierra santa del maíz”. 

Y aquel sanjuanito patrio, en que se manifiesta la íntima 
relación del indio los motivos de sus alegrías en medio de 
su pobreza: 

“Los arados, los sembríos, 

las cosechas y su amor 

dan al indio en este mundo 

alegría en su dolor” 

Y aquella tonada de resonancia nacional que es cantada por 
nuestros trovadores afamados como los Benítez y Valencia, 
los Miño Naranjo, entre otros como, en que se da a conocer 
las cotidianas tareas del labriego en que, a veces, hasta la 
naturaleza y San Pedro se ponen en contra: 

“Yo saqué mi maíz al sol 

creyendo que no lloviera 

y me cogió el aguacero 

con todito el maíz afuera.  



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

186 
 

En la comunidad de General Morales  (Socarte) de la 
provincia de Cañar se sigue cantanto en kichwa la  alegre 
tonada “Socarteñita” en cuyas estrofas se asocia el tema 
del proceso de enamoramiento, declaración de amor, 
cortejo, hasta el día del matrimonio, con el ciclo del cultivo 
del maíz, es decir desde lel tiempo de la siembra hasta la 
época de la cosecha en que se concreta la celebración del 
casamiento de la pareja.  Transcribiré las estrofas 
correspondientes: 

“Sara tarpuypi, ari,                               En época de siembra 

ricurcani, ari,                                         yo te miré, 

Chaymanta pacha, ari,                         por eso desde ese 
tiempo 

 yuyaypi kanki, ari.                                en mi mente estás. 

 

Ñutu rumita, ari,                                   Una piedrecilla 

shitakurkani, ari,                                   yo te lancé, 

asik, asiklla, ari,                                     sonriente sonriente 

sakiwashkanki, ari.                               me dejaste, sí. 

 

Sara hallmaypi, ari                               En desyerba de maíz 

rimarkani, ari,                                       me declaré, 

chaskikuni, ari,                                     doy por recibido 

niwarkankimi, ari.                                me djiste, sí. 

 

Puncha punchanta, ari,                      Nos encontramos 
entonces 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

187 
 

tupanakunchik, ari,                             así día tras día,                             

ura pampapi, ari,                                abajo, en el potrero 

hawa urkupi, ari.                                  arriba, en el cerro, sí. 

 

Imashina, ari,                                       Así es como, si 

sara wiru, ari,                                      como caña de maíz, 

chakra ukupi, ari,                                muy dentro de la chacra 

wiñamukun, ari.                                  estás creciendo en mí. 

 

Sara pallaypi, ari,                                 En tiempo de cosecha 

casarasha, ari,                                      casaremos, sí, 

sumakllatakmi, ari,                              qué bello, qué lindo  

nirkankitakmi, ari.                                me dijiste, sí. 

 

Chashnallatami, ari                            Así de este modo 

casaraypika, ari,                                  cuando nos casemos 

kuyaylla upiaylla, ari,                         bebe amor, bebe,                            

upyashunllami, ari”.                           bebamos nomás. 

     (Texto proporcionado por Antonio Loja Cahuana y 
traducción mía). 

 

Expresiones: 

“Calma chicha”, para significar la tranquilidad suma cuando 
el mar está en sosiego, pero que no tiene que ver con 
chicha como la bebida amerindia. Corominas al referirse a 
la expresión calma chicha anota: “CHICHA II, adj.,  



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

188 
 

‘calma.…en el mar, falta completa de viento’, origen 
incierto, quizá del fr. chiche ‘avaro’, porque entonces falta 
el viento del todo” (Vol. II. CH –K, 1974: 45).  
Contrariamente al sentido de tranquilidad se emplea la 
mencionada expresión para describir el insoportable 
estado de ánimo de alguien, transcribimos la siguiente cita: 
“No dirás más bien nada, está con todita la chicha”. 

“Comida sin mote no es comida”, expresiones como ésta 
revalorizan la importancia que tiene el maíz dentro de la 
alimentación en nuestro espacio comarcano, de tal modo 
que sin mote en la comida del medio día y de la tarde o 
noche, el estómago como que no queda completamente 
satisfecho por la cantidad y sobre todo por el sabor especial 
que adquieren los alimentos cuando se los degusta juntos.  

En la parroquia de Cojitambo, refiriéndose al matrimonio 
mote y  fréjol como alimentos básicos en la dieta diaria, se 
dice que “son como padre y madre en los hogares lugareños 
y, por lo mismo,  los productos más cultivados”. (León Rivas, 
Efraín, en Cojitambo Más allá del Mito y la Leyenda, 1997: 
118).     

“Es más cuencano que el mote”, expresión muy típica para 
expresar la identificación del cuencano con su patria chica 
y el alimento que más consume, de tal manera que no se 
puede hablar del cuencano sin hablar del mote y viceversa, 
lo que significa que se es muy enraizado en la llakta, la 
patria chica o lugar natal, con una idiosincrasia 
inconfundible hasta en el modo de hablar, muy querendón 
de la propia tierra y, consecuentemente, que contribuye 
por su buena imagen y desarrollo.  



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

189 
 

Es más, esta expresión también se aplica a gente no nacida 
en Cuenca, pero que por situaciones de la vida se afincó 
definitivamente en ella, de modo que no sólo la llega 
querer y sentir satisfacción de vivir en ella, sino que 
adquiere un sentido de pertenencia, de identidad y se 
vincula a su vida con su trabajo, sus valores y servicio a 
favor del engrandecimiento y progreso de la ciudad. Nos 
referimos a ciudadanos que han venido de las provincias 
vecinas de Cañar, de Loja o de Riobamba, etc.; de países 
como Chille, Colombia, Venezuela, e incluso de Europa y 
Estados Unidos.  

“No has comido mote”, cuando alguien tiene que hacer 
esfuerzo en el trabajo como alzar algún objeto pesado y no 
tiene la fuerza suficiente para ello;  o cuando una tarea 
requiere bastante tiempo y no se avanza, se le encara con 
esta frase o aquella otra parecida: “Comerás mote” para 
hacer notar que el mote da fuerza y energía. Incluso en los 
campeonatos de futbol o de básquet intercolegial, se oye a 
las barras del equipo ganador gritar: ¡Ote ote ote, a ese 
equipo le falta mote!, para desalentar más aún al equipo 
perdedor. 

A la hora del almuerzo o de cualquier otra comida en los 
hogares campesinos, el dueño o ama de casa, con la 
sinceridad y generosidad que les caracteriza, acostumbran 
decir a los familiares e invitados a la fiesta: “Pasen a la mesa 
a servirse un motecito”,  o luego de la comida “Perdonarán 
nomás, siquiera un motecito”.  

Y otra del mismo estilo: “No te vayas todavía, anda 
comiendo motecito”. Esta frase que, aparentemente, 
conlleva una  simple invitación a comer en casa de un 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

190 
 

familiar o amigo, es la viva expresión de la idiosincrasia del 
campesino azuayo o cañarí o del hombre del pueblo que 
manifiesta su identidad y modo de ser acogedor, afectuoso 
y sobre todo sincero que ofrece lo que no tiene: un plato 
humeante de mote caliente: “Con mote calientito se alegra 
el shunguito”. 

Mencionando al mote, cuando no hay el pan de la tienda 
en los hogares de modestos recursos de los pueblos, se 
escucha a veces de las madres de familia ya mayorcitas esta 
frase: “Disculpará señorcito que vaya a servir cafecito con 
pancito del pobre, con pancito del gallo con quesillito”. 

“Dar calcha al burro”: Expresión muy popular, para 
referirse a quien no ha sabido aprovechar la educación y 
formación que sus padres le han brindado. No olvidemos 
que “calcha” es el forraje para el ganado vacuno. 

Así como en lengua kichwa el Padre Julio Paris trae en el 
Vocabulario de la  “Gramática de la Lengua Quichua” (1993: 
169), la siguiente frase: “Chaupi ñampi sara muru shina, 
shitashcami kani” para destacar el  grado de abandono y 
postergación en que quedó el indio luego de la invasión 
española a tierras americanas, y cuya traducción no 
requiere comentarios: Soy como un grano de maíz 
abandonado en mitad del camino. 

Existe una expresión sentenciosa para resaltar el sentido de 
integración y unidad de los pueblos y comunidades 
campesinas, atribuida a Tránsito Amaguaña29: Tantanachiy 
shuk kaspa shina kan, muruta rikpika, wachuta rin; wachuta 
rikpika, tukuy kaspata tukuchin.  La unidad es como una 
mazorca: si se saca un grano, se va la fila; si se va la fila se 
va toda la mazorca. 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

191 
 

Tratamientos: 

Sarango, es propiamente un apellido compuesto de las 
voces kichwas sara,  maíz y angu > anku ‘vena, arteria, 
bejuco, raíz’. Por lo que traducido el sintema sería raíz del 
maíz. 

Saramullo, compuesto de sara, s. k. ‘maíz’ y mullo 
quichuismo que procede de mullu, s. k., ‘chaquira’, ´cuenta 
de collar’. Connotativamente saramullo es un tratamiento 
con el que se designa a los niños traviesos o personas 
inquietas,  juguetonas. 

Sarapanga,  de sara y panga < panka, s. k. ‘hoja’. Como 
compuesto,  Sarapanka es la hoja que cubre al choclo. Esta 
voz  encontramos en una tonada típica muy popular o 
sanjuanito que se dedica irónicamente a las muchachas 
hermosas, presumidas y calculadoras que, de tanto escoger 
pareja “se quedan en la percha”: 

“Ay amor, me dices que te vas, me dices que te vas, andate 
pues, anda nomás, 

Sarapangas como vos a montones he de hallar” (el 
subrayado es nuestro). 

“Amores hallarás pero como el mío jamás, jamás”. 

No se ha tildado en la sílaba esdrújula de “andate” porque 
es transcripción literal que resalta la entonación grave o 
aguda  que acostumbra dar la gente de los sectores 
populares del norte del país a las palabras: “andá andá 
nomás”, “oyé vení acá”. 

  



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

192 
 

Topónimos: 

Mamasara, nombre de una pequeña eminencia del caserío 
Charqui, a 20 minutos del cantón Nabón de la provincia del 
Azuay. 

Saraguro, compuesto kichwa de guru, alófono de kuru, 
gusano y sara, maíz. Con este nombre se designa al cantón 
de la provincia sureña de Loja. 

Saraloma, poblado de Shaglli del cantón Santa Isabel. Según 
sus moradores el nombre tiene que ver por ser un lugar en 
donde se cultivaba y aún se sigue cultivando el maíz.  

Sarayunga, compuesto kichwa de sara y yunka, s. k. Lugar 
de clima abrigado., de modo que el semantema significa: 
‘el caliente del maíz’, por lo que se sabe que el maíz 
preferentemente ha sido cultivado en “los calientes” o 
valles abrigados. Sarayunga es un poblado ubicado en la 
zona baja de Pucará y Santa Isabel, cantones de la provincia 
del Azuay, y el cantón Pasaje de la provincia de El Oro, 
viniendo por la vía carrozable Girón-Pasaje. 

Zaruma, compuesto kichwa de sara ‘maíz’ y uma, s. k., 
‘cabeza’. Algunos autores escriben sara con z, desde el Inca 
Garcilaso, de ahí Zaruma. Es posible que el origen de la 
escritura con z, se deba a la diferencia de pronunciación de 
las sibilantes al inicio o al interior de palabras: la una forma 
es sorda: s, y la otra es sonora: z; por ello Humberto 
Toscano afirma: “En quichua ecuatoriano existen muchas 
palabras con s sonora, transcritas ordinariamente con z” (El 
Español en el Ecuador, 1953: 78) y Ruth Moya en la lectura 
que hiciera de este trabajo observa: “Sobre la /z/ creo que 
en la lengua cañari había dos fonemas /s/ y /z/, lo que se 
conserva en el kichwa local, así como en el castellano entre 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

193 
 

vocales. Y en el kichwa del Cañar existe tanto la lateral 
palatal sonora /ll/ como la fricativa palatal sonora /z/”, con 
el signo v sobre la z. 

 Ahora bien, Zaruma, es decir todo el compuesto 
literalmente  significa: cabeza del maíz. Aunque uma 
también significa cumbre, capital, copa, por lo que el 
significado del topónimo pueda interpretarse como cerro o 
colina del maíz. Y de hecho la pequeña y paradisíaca ciudad 
está edificada sobre una pequeña eminencia, hoy 
amenazados sus cimientos por el extractivismo voraz de la 
minería. 

Zhima.  El debate sobre la procedencia de la denominación 
de Jima con que se conoce a la parroquia del cantón Sigsig, 
sureste de la provincia del Azuay, gente del lugar indica que 
el nombre se debe al primer colonizador que vendría de 
España, mientras que historiadores, también lugareños, 
señalan que inicialmente tendría el nombre cañari de 
Zhima: la variedad de maíz  mencionada anteriormente. 

Cualquier planteamiento tiene que fundamentarse en 
estudios comparativos de documentos históricos 
complementados por datos de carácter lingüístico de la 
zona: toponimias, antroponimias que sí los hay. El fonema 
consonántico prekichwa fricativo palatal sonoro /z/ (con 
virguililla)  puede pronunciarse como [zh, x, sh]; sin 
embargo en el castellano de los siglos XV y XVII la x también 
evolucionó a j, y en el mismo kichwa /sh/ deriva a  [x,  j]. Por 
lo que en cualquiera de los casos Zhima, por evolución 
fonética puede dar Xima y luego Jima. 

  



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

194 
 

Transcribimos a continuación la recreación literaria de 
Eduardo Galeano sobre el mito de la creación, titulado: El 
Maíz. 

“Los dioses hicieron de barro a los primeros maya – 
quichés. Poco duraron. Eran blandos, sin fuerza; se 
desmoronaron antes de caminar. Luego probaron con la 
madera. Los muñecos de palo hablaron y anduvieron, pero 
eran secos; no tenían sangre ni sustancia, memoria, ni 
rumbo, no sabían hablar con los demás, o no encontraron 
nada que decirles. 

Entonces los dioses hicieron de maíz a las madres y a los 
padres. Con maíz amarillo y blanco amasaron su carne. 

Las mujeres y los hombres de maíz veían tanto como los 
dioses. Su mirada se extendió sobre el mundo entero. 

Los dioses echaron un vaho y les dejaron los ojos nublados 
para siempre,  porque no querían que las personas vieran 
más allá del horizonte” (Memoria del Fuego I Los 
Nacimientos, pág. 34).  

Y para concluir esta sección lingüística - literaria, puede que 
aparezca como  hiperbólico, pleonasmo o cualquier otra 
figura similar lo que a continuación voy a decir: los azuayos 
como descendientes de la etnia cañari somos hijos del 
maíz. La historia y existencia de nuestros antepasados ha 
girado en torno al maíz y, aún en nuestros días, sigue 
modelando nuestra vida. Hasta nuestro modo de hablar 
cantado parece que tendría que ver con esta planta 
heráldica, enraizada en nuestro ser y que forma parte 
esencial de nuestra cultura, del paisaje, idionsincracia e 
identidad azuayo – cañaris. 

. 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

195 
 

 

15 
 

PRODUCCION DEL LA GRAMÍNEA Y COMERCIALIZACIÓN 

 

 
Venta de torrilas. Foto: Carlos Álvarez Pazos.  



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

196 
 

En el Boletín N° 232 del  instituto Nacional de 
Investigaciones Agropecuarias INIAP-153, de Agosto de 
1992, Quito – Ecuador, leemos: En las provincias de Azuay 
y Cañar el maíz constituye un alimento básico en la dieta 
diaria de la población, en estas provincias se siembran 
46.390 has, con rendimientos de 0.6 tm/ha (INEC 1990)” y 
como causa de la baja productividad señala los suelos 
pobres, semilla de baja calidad, poco uso de fertilizantes. 
Como afirma taita Manuel María Sangurima morador de 
Nabón: “En este tiempo ya no es tan bueno el granito de 
maíz, se cosecha poco porque las tierras van quedando 
pobres y a pesar de ello todavía se puede vivir, sembrando 
zapallitos, habas, criando avecitas, cuidando animalitos 
(…)” 

Y más abajo en el mismo Boletín: “En las provincias de 
Azuay y Cañar los agricultores prefieren los maíces blancos 
y en especial el “Zhima” (blanco semi-cristalino) 
perteneciente a la raza “Cuzco Ecuatoriano”, y luego se 
refiere a las características de esta variedad mejorada, 
zonas de adaptación y recomendaciones para el cultivo de 
esta variedad de maíz número 1-153. 

En 1995, el economista Paciente Vázquez, investigador del 
Instituto de Investigaciones Sociales de la Universidad de 
Cuenca, en Campesinos del Azuay Economía, Sociedad y 
Cultura,  estudia algunos aspectos  de la provincia del Azuay 
en relación a producción, superficie o espacios cultivables, 
recursos, tecnologías, sobre lo cual he extraído las líneas 
más interesantes:  

“La mayor y la mejor parte de las tierras se dedica a pastos 
(….) evidenciando el privilegio de la ganadería sobre los 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

197 
 

cultivos”. “La producción agropecuaria del Azuay se orienta 
al mercado interno”, a excepción de las plantaciones de 
flores, que es insignificante. “La superficie sembrada 
principalmente es de maíz (….). “El cultivo de maíz se 
adapta a suelos pobres con mayor facilidad que otros 
cultivos. Su sistema radicular corto, no exige suelos 
profundos”. “(….) es un cultivo de campesinos y en el que 
se utilizan con mayor frecuencia  tecnologías 
tradicionales”. ”En Azuay predomina el minifundio. Aunque 
no existe una información reciente, se observa  una 
tendencia a un mayor fraccionamiento por la presión 
demográfica y las herencias” (1995: 23 a 27). 

En lo que se refiere a estudio de casos, por ejemplo en la 
parroquia de Jima, que es una zona agrícola-comunal, se 
cultiva el maíz y la papa en pequeñas y medianas 
propiedades, “(….) de suelos poco fértiles y clima frío (…)”. 
El maíz se cultiva asociado con el fréjol. Es una producción 
de autoconsumo. En Gualaceo, que corresponde a una 
zona agrícola-artesanal, “(….) el principal cultivo es maíz-
fréjol (…)”, que se siembra en franjas separadas por cashiles 
(surcos) de cebada, avena, arveja o quinua. “Entre la 
plantas de maíz se siembran cucurbitáceas (zambos), 
melloco y ocas (…)”, con lo que se logra diversidad en los 
cultivos; tecnología tradicional: arado de yunta y lampas 
para la desyerba; no se cambia el maíz zhima, el amarillo 
suave y el fréjol con las variedades nuevas. El maíz es un 
producto de autoconsumo, en el que se utiliza abonos 
naturales; no hay control de plagas, por lo que la cosecha 
dependerá de la bondad de la naturaleza. (Ibidem, 1995: 
29, 76 y ss). 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

198 
 

El maíz, históricamente, desde la época colonial ha sido un 
producto de subsistencia. En tiempo de las haciendas es 
cuando la gramínea abastecía los mercados de Cuenca, 
sobre todo en el siglo XVIII, no sólo por parte de los 
terratenientes sino de los mismos campesinos a través de 
sus modestos excedentes.  

El maíz, en la actualidad y a nivel mundial, constituye el 
producto más cultivado luego del trigo y el arroz. “Estados 
Unidos se impone como el principal productor de maíz, 
generando más de 240 millones de  toneladas al año (…….). 
En segundo lugar encontramos a China con más de 110 
millones de toneladas, seguido de Brasil con más 45 
millones y posteriormente Méjico con 19 millones”. (El 
Mercurio, 26 de marzo de 2017). 

Los productos comerciales que en la actualidad se elaboran 
o procesan sea como ingredientes, subproductos y 
componentes  del maíz son de carácter alimenticio, 
industrial, medicinal, ornamental o decorativo, etc.  

Entre los alimenticios, a más de los ya vistos tenemos 
maicenas, harinas, almidones, edulcorantes, aceites, 
mostazas, mayonesas, salsas, yogures, féculas, pitzas, los 
llamados “tostitos” para los niños, purés para el 
crecimiento, etc. 

Entre los industriales: envases, papel con almidón, cremas, 
alcohol, pastas de dientes, cosméticos, pañales 
desechables, textiles, detergentes, pegamentos y 
adhesivos, pinturas, insecticidas, incluso combustible para 
carros. Con el almidón de maíz incluso se procesa las 
películas de las fotografías. 

 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

199 
 

Farmacopea y medicina en general. Del maíz se extrae 
potasio, hierro y otros minerales, antioxidantes. Se procesa 
ingredientes para fármacos cardiovasculares, para prevenir 
el cáncer de pulmón, de mama, de próstata, etc. Se elabora 
la capa fina de algunas pastillas, antibióticos, analgésicos, 
etc. Estos son unos pocos ejemplos de los cuatro mil 
productos del maíz  que se hace referencia en   internet 
(siaprendes. siap.gob.mx /contenidos/2/03/maíz/ contexto 
s.html). 

Sin embargo, a nivel regional, la producción anual va 
reduciéndose. De ello dan cuenta el Ministerio de 
Agricultura y Ganadería, Acuacultura y Pesca, en que a nivel 
local se comercializa más las papas y las hortalizas, y la 
Empresa Agroazuay del Gobierno Provincial a través de su 
gerente quien, a diferencia de Jhon Atiencia, director del 
MAGAP, señala que “Azuay es plenamente agroecológica. 
Los principales cultivos son: maíz, papas y habas (…)”. 
(Diario El Mercurio, 3 de octubre de 1918). Y los mismos 
labriegos del Cañar también así lo expresan: “Kunan 
punchapika sara ashallatami tarpunchik kay pukushka 
mikunkapakllami paktan”, lo que traducido significa: En 
estos tiempos el maíz poco nomás sembramos, por lo que 
lo cosechado sólo avanza para comer. (Francisco y Luis 
Chimborazo, Caguanapamba, Tambo). 

A pesar de ello el maíz desde la época republicana hasta 
nuestro tiempo se ha constituido en una forma de trabajo, 
de comercialización y de subsistencia de muchas familias 
de diferente condiciónl social y económica: desde 
medianos y pequeños productores, negociantes del grano 
al por mayor y menor, transportistas, hasta los 
tradicionales “cargadores” y las “dueñas” de puestos de 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

200 
 

venta de mote en los mercados y ferias de los pueblos y 
ciudades. Por ejemplo en el piso bajo de los mercados de 
Cuenca se puede observar los tradicionales puestos de 
venta de maíz cocinado o mote: con cáscara acompañado 
de habas tiernas, de mote pelado, mote choclo para las 
amas de casa cuya venta se realiza desde veinticinco 
centavos la fundita hasta dólar el galón con la infaltable 
yapa para los clientes. Y en el piso alto, en la sección de 
comidas se sirve las viandas, fritadas y chancho horneado 
acompañados de mote con cáscara o mondado. 

Y a otro nivel, en restaurantes populares, en los barrios de 
las Herrerías, San Roque, El Vecino, etc. e incluso en 
cafeterías y bares para “pelucones” y gringos como el Raymi 
Pamba, se sirve morochos, tintos o aguas aromáticas con 
los exquisitos envueltos: humitas o chumales, tamales, 
quimbolos, empanadas o tortillas de choclo y de harina de 
maíz. 

Ahora bien, debemos resaltar  que algunos de estos 
emprendimientos se vienen transmitiendo por 
generaciones: desde “las mayores”: las abuelas y las 
madres “hasta las huahuas” (hijas y nietas) como dice 
Teresa Guamán del mercado Feria Libre, es decir que son 
negocios sostenidos por mujeres que, al decir de la 
informante, requieren mucho tiempo y esfuerzo su 
preparación. Por ejemplo del mote pelado, del morocho y 
de los envueltos y cuyo sabor depende de los secretos y de 
la mano de cada una de las herederas de la tradición más 
mishqui (sabrosa) y popular de nuestra gastronomía. 

 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

201 
 

Es más, la función de la mujer campesina ha sido 
históricamente trascendental en la conservación de la vida, 
de la cultura del maíz, de nuestra idiosincrasia, de nuestra 
cosmovisión a través de la preservación de semillas nativas 
u originarias del maíz, como tradicionalmente se las llama, 
o “libres” en su denominación actual; y, desde luego, de su 
cultivo. Así  en 1582 se testimonia que las mujeres “(…) son 
las que hacen las chácaras y trabajan más que ellos”, 
refiriéndose a los varones “(…). (Fray Melchor de Pereira, 
en Relación de San Luis de Paute, Cuenca a Través de 
Cuatro Siglos, 1959: 83; en Hernando Pablos, ídem p. 71) Y 
en nuestros días la mujer continúa en la ardua labor del 
campo, ya que el varón debe ocuparse del trabajo en las 
ciudades o ha emigrado al extranjero.  



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

202 
 

 

CONCLUSIONES 

 

Debemos rescatar el puesto y el valor que los antepasados 
han dado a la Pachamama y, por ende, al maíz, a la chakra 
que en nuestros días va siendo absorbida por los pastos y 
la ganadería. Lo importante es que, a pesar de que el 
minifundio día a día va fraccionándose por el aumento 
demográfico y la urbanización, a pesar de la erosión de las 
tierras trabajadas por siglos y que ha ido dejando una 
delgada capa de suelo, sin embargo más puede la 
persistencia de la tradición campesina en seguir cultivando 
su parcela y de ello deben aprovechar los dirigentes 
comunitarios para una concientización sobre la 
revalorización de esta planta mítica como alimento y factor 
cultural de identidad, de cohesión social y de referente 
histórico de la cosmovisión andina. 

El gobierno nacional y los gobiernos seccionales deben 
plantearse el principio del sumak kawsay, como una política 
que se puede alcanzar a corto, mediano y largo plazo un 
programa de vida como lo han venido haciendo los pueblos 
indígenas, lo que les ha permitido resistir más de 500 años. 
El buen vivir es una vivencia cotidiana resultado de la 
armonía y equilibrio entre el hombre como integrante de la 
familia y de la comunidad y la Naturaleza como madre; una 
vivencia en que se complementan la sencillez, la 
persistencia, el hacer lo que se tiene que hacer cada día con 
alegría y plenitud. 

El maíz ha sido de por vida el sustento alimenticio y cultural 
de nuestros pueblos  de raigambre indígena, en el caso 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

203 
 

nuestro ecuatoriano; de ahí que Martín Caguana, nativo del 
Tambo, provincia de Cañar, expresara en kichwa esa 
realidad secular de su imaginario: “Watanta watanta sarata 
tarpushpa kawsashkanchik, shinami sarata tarpushpa 
katishun. Sara ñukanchk kikikn mama ñukanchikman 
tukuyta kushka”: Nosotros hemos vivido sembrando maíz 
de año en año y así seguiremos sembrando maíz, porque el 
maíz nos ha dado todo (Traducción mía). Y mama María 
Segovia, del cantón Santa Isabel, es más explícita: “Si no 
tuviéramos maicito qué sería de nosotros”. 

Pero hace falta simultáneamente un programa  agresivo y 
permanente dentro del plan político de la CONAIE,  de la 
ECUARUNARI, de organizaciones campesinas en general, 
de los GAD parroquiales,  un programa de larga duración 
en relación al cultivo del maíz y de todo el sistema 
socioeconómico y cultural que de él dimana. Así como se 
han planteado sus históricas luchas y conquistas  por la 
tierra y por el agua, exigir de los gobiernos la REVOLUCIÓN 
VERDE como sí se ha hecho en muchas partes del mundo.  

El maíz es uno de los símbolos de nuestro patrimonio 
cultural y, por ello, de nuestra identidad comarcana, como 
hemos venido enfatizando, en que el hombre y la 
naturaleza se han ido interrelacionando en las prácticas 
agrícolas, sociales y rituales y en las manifestaciones 
gastronómicas tanto en la vida cotidiana como con ocasión 
de las festividades religiosas de los pueblos andinos. De ahí 
que para el indio, a lo largo de los tiempos, ha sido 
considerada como una planta sagrada, como parte del 
Sumak Kawsay, que permite el buen vivir en armonía con la 
familia, la comunidad y la Allpamama, Inti Tayta y la 
Pachamama. Y es así como las culturas tradicionales siguen 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

204 
 

sobreviviendo con y a pesar de los esfuerzos 
modernizantes por hacerlas desaparecer. 

Cuando Magdalena Tamay, Inocencio Loja, Antonio 
Quinde, Ángel Loja, Teresa Zhingri, Martín Caguana, 
Manuel María Sangurima, Antonio Saeteros, Rafael 
Narváez, Melchora Albarracín, Rosa Elvira Yari, María 
Yuquilema y tantos otros informantes de cantones, 
parroquias y comunidades investigados sobre el maíz, se 
refieren a las semillas nativas y jamás a los transgénicos, es 
decir a organismos genéticamente modificados en 
laboratorios que dan lugar a productos de naturaleza 
totalmente extraña y vulnerables a serios efectos y 
consecuencias. Las semillas nativas de maíz, quinua, papa, 
etc., conservadas durante siglos por los campesinos sobre 
todo indígenas, con la introducción de los transgénicos 
pierden su capacidad de resistencia a las plagas, a los 
cambios climáticos, a los insecticidas y, lo que es más, su 
diversidad genética es afectada.  

De hecho traen la muerte y desaparición de los insectos 
benéficos y microorganismos útiles para el proceso de 
polinización, de las aves transportadoras de semillas, etc., 
lo que repercute en el impacto negativo del medio 
ambiente y en la salud de quienes consumen los productos 
cosechados ya que el sistema inmunológico y la resistencia 
a los antibióticos son alterados. Y toda esta secuela de 
efectos desastrosos es irreversible, en que los únicos 
beneficiarios son las transnacionales no sólo con el 
monopolio y comercio de este tipo de semillas por las que 
se tiene que pagar un sobreprecio por derechos de 
propiedad intelectual, sino incluso por la prohibición de la 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

205 
 

venta e intercambio de las propias semillas de las 
comunidades. 

De ahí que se debe apoyar toda campaña a favor de la 
agroecología que, por citar el caso de Chunasana del 
cantón Nabón, de la provincia del Azuay, están empeñadas 
las asociaciones de mujeres campesinas, como manifiestan 
Nancy Minga Ochoa y Lina Santacruz en “Aportes de la 
Agroecología campesina: casos en la Sierra sur del 
Ecuador”, en que en producción sigue el maíz  asociado con 
fréjol, zambo, cebada, arveja luego de la pequeña 
ganadería de familias con muy poca tierra, lo que junto con 
el aporte económico de los varones permite no sólo la 
sobrevivencia sino el enriquecimiento y transmisión de 
saberes, la reciprocidad en las tareas sociales, el trueque 
de alimentos, la organización social y la soberanía 
alimentaria, aparte de la preservación y diversidad de las 
semillas y por ende la no contaminación ambiental y la 
salud humana. 

Ventajosamente esta lucha contra el ingreso de 
transgénicos en la actualidad ha sido respaldada a nivel 
legal no sólo por grupos ecológicos sino también por 
intelectuales, periodistas y docentes, por ejemplo de la 
Universidad Andina Simón Bolívar (UASB), de la Universidad 
Católica del Ecuador (PUCE) y de la Universidad de las 
Américas que han presentado una demanda de 
inconstitucionalidad en contra de la Ley de Semillas que 
permite el libre ingreso de transgénicos al país. 

Tierra sana, semillas naturales, agua de riego no 
contaminada, hábitat de pequeños poblados, corrientes de 
aire puro, cultivos con abonos orgánicos y con saberes y 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

206 
 

prácticas agrícolas andinas milenarias incidirán en la 
alimentación saludable de la familia y de la comunidad, más 
aún cuando los alimentos son propios y tradicionales, 
cocidos en recipientes de barro y con leña impregnan a las 
comidad de ese olor y sabor tan de campo. 

Resultado de esta interrelación: el organismo de vegetales, 
animales y del mismo hombre crecerá robusto, resistente 
e inmune a las enfermedades bacterianas. 

Por lo que la chacra en que nace, se cría y se cosecha el 
maíz, se constituye en una chakana interrelacionadora de 
los elementos del mundo de arriba y de abajo, del mundo 
de derecha y de izquierda, razón de ser del ALLI KAWSAY o 
equilibrio interno de cada runa como base del SUMAK 
KAWSAY o armonía macro en que el hombre, la comunidad 
y la naturaleza se complementan y forman una sola unidad. 
Y como eje o corazón de esa chakana ha estado, está y 
estará siempre la SARAMAMA, la planta de maíz. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

207 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

SARAMAMA. SARAPA KAWSAY PACHA 

KAMUMANTA KICHWA SHIMIPI UCHILLAYACHISHKA 
YUYAYLLA 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

208 
 

Kallariyuyay 

Saraka muyunmi ñukanchikpa kawsay pachapi shinallata 
runa-mishu kikinyaripipish. Paypimi rurarishka pukuykuna, 
mikuykuna, llamkaypak tantanakuy, yachaykuna, allpapi 
llamkay ruraykuna, raymikuna, aknanaykuna, ñawpa 
yachay mikuykuna, hampikuna, yuyayuk kawsay 
pachakuna, unanchaykuna shinallata 
ñawparimaykamaykuna, sumak ruraykuna wiñaykawsayta 
rurashpa rishka ñukanchikpi, ñukanchik kawsaypi, 
ñukanchik kikinyaripipish kunankaman rurarishpa 
shamushka awashkapi awllichishka shina. 

Tukuy chaytami yachakunchik Ecuador kullasuyu kuska 
allpa mamayachay ukupi, kaypimi tiyankuna kañari 
shinallata inka ñawpa runakunapa churikuna. Paykunaka 
achka ayllullakta kashkamantami yallitak Cañar markapi 
kawsankuna shinallata Azuay markapika ashallakunami 
kawsankuna.  

Kay llamkayka kanmi shimitantayachay hawa, imashinami 
shimi rimaykuna  tuparishkakuna kichwa shimiwan, castilla 
shimiwan shinallata kaypimi rikunchik ishkay shimikunaka 
rimashka kan llakta tupanakuykunapi  ashtawanpish tukuy 
pataykunapi kaykunami kan: uriyaykancha, shimikukuna, 
yuyay awarik kay tukuyka. Kay shimitantayka  kanmi mishu 
llaktamanta kuru karulla kawsakkunapa.  

Chaymantami kay umakillkakunaka castilla, kichwa, 
chakrushka shimimanta rikuchinka. Rimaymi rikuchinka 
maypi kashkata shina: antirunapa sara sapi charinayay 
kawsay pacha shutimanta shinallata unanchikrimay kallari 
shimi chapushka shimimantapish, chakra kawsay imatami 
nisha nin, imashina rakirikushka shinallata mashna laya 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

209 
 

sara tiyashkata, raymikuna pukuy pacha ukupi 
rurarishkata, mikuykuna shinallata, upyaykuna, 
hampikuna ashtawanpish. Tukuy kaytami rikuchinchik 
imashina tantalla kashkata shinallata kimirinakuypurapi 
kashtapish.   

1.-SARAPA SHUTI. Unanchikrimay sara shamunmi tahino, 
Caribe llakta rimaymanta Haití, islapi kay shimitaka 
rikuchinmi Joan Corominas ashtawanpish shuk 
yachakkunapish killkata rikuchinmi kashna s o z, 
uyaywakunawan a, o, e shinallata sinchishimisamay: máis 
o méis, owan hillak: mahis, sinchishimisamaywan.  

Kichwa shimi rimaymanta nishpaka Inca Garcilaso de la 
Vega shamunmi: zara “paykunapa tanta”. Shuktak kikin 
shutikunapika: elote, jojoto tlaolli, Méjicopi.  Shuar 
shinallata achuar shimipi: shaa manakashpaka   shana, 
záparo shimipi: saoko; Tsfiqui coloradopi: pio o piyo. 

Yurapa shuti: zea mahis, mahis “kawsachiy” shinallata 
griego shimimanta “kawsay” kawsachiy. 

Allichishka shuti sarawan: saramama, kashnami kan 
mama kanmi castilla shimipika madre: mama saraka yura 
kashkata willankapami kan. Shinallata shuktak shutikuwan 
kayankapapish mamakuna kawsayta kushkamanta 
shinami charinchi kay rimay shimikunata mamawan: 
pachamama, yakumama, allpamama.  

Tirkashpa churashpaka: mamasara, mama nisha ninmi 
puntayashka manakashpaka hatun, mamasara, shuk 
rimaypika mama llakta “hatun llakta” mamakucha, 
mamachanka. 

Mote < muti ‘sara yanushka’unanchikrimay chapushkaka 
shuktak shutita kun mikuymanta, chayta ashtawan 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

210 
 

ñawpapimi rikushun. Taripashpa yachakkunaka kaytami 
willankuna “willka yura”, “kawsayta kallarichik”, “Abya 
yalapa tanta”, “apunchikkunapa karashka”, ashtawanpish.  

 

2.- SARAMANTA ÑAWPA RIMAYKUNA  

a).- Antikrunapa ñawpayachay Garcilaso de la Vega: 
Inkakunaka sarata muchakuna karka warmi willka 
kashkamanta. Kushipata Bernabé Cobo paypa 
wiñaykawsay mushuk pachapika ninmi: chusku Ayar 
wawkikunami paypa warmikunawan inka ayllullaktata 
kallarirkakuna, paykunaka llukshirkakunami Pacaritambo 
machaymanta sara muyuwan. Antonio Calancha ninmi: 
Pachakamakmi rurashka nin ishkay runakunata, 
wañushpami kari warmipish mañashkami apunchikkman 
wañuyta manakashpaka mikunata. Inti taytaka paypa 
intiwachita kacharka warmiman, chaymantaka 
wiksayukmi tukurka. Pachakamak yayawan piñarishpa 
wawata pitishpa ukku aychata tarpurka tukuy 
chaykunamantami kiruka sarata kallarichirka. 

Kañari ñawpayachaypika kay pachapi yaku huntashka 
washaka ishkay wakamayakunami chawpi warmi ukku 
chawpi pawashpa purik wiwakunami ishkay kishpirishka 
wawkikunaman Amuga urkupi kararkakuna sara tantata 
shinallata aswata, shinashpa paykunawan sawarinkakuna 
shinallata kañari wawakunata charirkakuna. 

b.- Quiché ñawpayachay. Apunchikkunaka tawka kuti 
runata rurasha nishpa ushashkakuna sara kurpawan 
shinallata tukuy yuyaykunawan: ukkukuna kuyurishpa 
pakta pakta kachun, yuyayshaywan, rimaywan shinallata 
paykunata muchachunkuna. PopolVuhmi kay 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

211 
 

ñawpayachaytaka willan apunchikkuna kari- warmita 
rurashka sarakurpallawan  

 

3.- SARA. WIÑAY KAWSAY IMASHINA KASHKATA 
RIKUNCHIK SUYUK UKUPI. 

Kallari maypi kashka, wiñay kawsay shinallata 
yurarikchayachik. Achka taripashpa yachakuna ninkunami 
saraka chawpi Abya yalamanta shamushkata, kaymanta 
shamukka Teosinte, shutimi kan taririshkami 8.000 watapi 
Cristo manarak wacharikpi. 

Antikruna taripakkunaka nishkakunami Ayacucho–Perú, 
llaktapi sakirishkata tarishkata 5.000 Cristo manarak 
wacharikpi. Ñukanchik mama llakta Ecuador ukupika 
saraka taririshkami Valdiviapi allpa ruraykunapi kunanka 
shutimi Las Vegas Sta. Elena markapi 6.000 watapi Cristo 
manarak wacharikpi., Machalillapi, Chorrerapi, shinallata 
Jama Coaquepi. Imashinami Plutarco Naranjo willashpa 
tukuchin kayta nin, “saraka charinmi ashtawan chawpipi 
kallarita”. 

Killkakamayuk Willashkakuna. Yura shina, imashina 
tarpushka, mikuna, runa kawsay shinallata aknanayta 
tarinchimi kay taripashpa killkakunapi Fray Bartolomé de 
las Casas, Gonzalo Fernández de Oviedo, Pedro Cieza de 
León, Bernabé Cobo, el jesuita José de Acosta, Felipe 
Guamán Poma de Ayala, Garcilaso de la Vega. 

Mitmapachak watakuna. Cuenca mishu llakta kallarishka 
kipaka, Hernando Pablos (1582- S.XVI) ninmi, saraka 
tarpushpa mikushka kashkami “mantenimientokunapi” 
Azuay shinallata Cañar ukupi chaytapish willankunami 
ishkay yachachik kushipatakuna kay llaktakunamanta San 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

212 
 

Francisco de Paccha, San Luis de Paute, San Francisco de 
Peleusí de Azogues, Cañaribamba, Gualaxio, 
ashtawanpish. 

Ishkay wata patsak kipa (S.XVIII), “Gobernación colonial 
de Cuenca” yachariyaypika Leonardo Espinoza, Lucas 
Achig, Juan Chacón Cuenca hatun yachay wasipa Instituto 
de Investigaciones Sociales IDISpa taripakkunaka 
ninkunami saraka  runakunamanka may achka alli 
kashkata: “runa, chakra, sara kanmi shukpi kimsanchishka 
shina, ñawpa Cuenca marka ukupika”, kay pukuykunaka 
ashallami katuna karka, kikin mikunkapalla pukuchina 
karka, kikin charishka hillaykunawan llamkashpa. Tarpuy, 
pukuchiy shinallata mikunkapak, shinapish chakraka 
yallirkami runapa mikuytaka, chaymantami yallimana 
llamkachishpa pukuchirkakuna hatun allpayuk 
pachakunapi mishukunaka.  

Kunanlla pachakupi ima tukukushka,” Campesinos del 
Azuay. Economía, Sociedad y Cultura” kamu killkapika 
(1995), Paciente Vázquez, Jima, Gualaceo, Paute, 
ashtawanpish ayllullakta purishpa taripashkapika 
willanmi: Achka allpakunaka kiwakunapami kan 
shinallatak ashallalla sara chakra tarpushkapish tiyanmi, 
kaykunaka kikin mikunkapalla tarpushpa pukuchishkami. 

  

4.- CHAKRAKUNA.  

 Pakta yuyaykunaka ninmi: achka yachaymi kan 
runakunapa yuyay kawsay ukupika. 

Joan Corominas taripay yachak willachikmanka chackraka 
nisha nin sementera castilla shimipika, shinallata 
killkakamayuk patsak chunka sukta watapi tiyakkunaka 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

213 
 

ninkunami chácara  (variante por epéntesis de chacra). 
Kichwawan castilla shimiwan chapushkapi kashnami nin: 
chacarero, chacarería shinallata chagra oclusiva sorda k 
uyaripi, g kushkami. 

Chakra: a) Allpayukpa tarpuna wasi allpa kuchullapi, 
kaypika tiyanmi sara tarpushka. 

b) Shunku ukukaman yuyay: “Runapa muyundipi 
tiyashkaka tukuymi kawsayta charin”. Kayka nisha ninmi 
runawan pachamamawan pakta pakta kanamanta tukuy 
kaypi tiyashkapi kay pachapi, hawa pachapi shinallata uku 
pachapi: yurakuna, wiwakuna, pawashpa kawsak 
wiwakuna, kurukuna; inti, yaku, wayrakuna ashtawanpish. 
Kay tantariyka mana chukisurkuypachu kan. Kayka kanmi 
pakta pakta sumakta pachamamata mana wakllichishpa 
kawsankapak.  

Pampa willkapimi kawsayka kallarin shunkupika sarami 
kan, punchantami karan shinallata allpapi llamkashkami 
kan, kaypimi runakunawan tantalla kushikuna tiyan 
aylluwan, cumunawan shinashpami kikinyarikunata 
shinchiyachinka.  

Chakrawan chimpapurakka kanmi: tupu kallari pukina 
rimaymanta shinallata aymara, kichwa shimipi mutsuyta 
charin. Shuktak shimikunaka chakrawan pakta paktami 
kan kaykuna: huacho, cazhil, raya). 

 

5.- YURAPAK RAKIKUNA: 

Raíz: sapi, kichwa shimipi: raku sapi; anku, ñañu sapi. 

Tullu: tullu Fig. tulluyashka. tawkayachik: taralla: 
Chakishka tullu pallashka kipa pankata pitishkamanta. 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

214 
 

 Panka: Tawka shutikunatami charin kichwa shimipika 
pukushka pachakunapi  mutsuykunaka kaykunami kan: 
panka maykan yurapapish. Saraman nishpa pankaka 
mamasarata killpanmi. Sarapanka, chinchaysuyu Ecuador 
llakta ukupika,  chuklluta killpak panka shinallata 
chayllawanta umakunata pilluna. “Sarapanka kan layataka 
tawkakunatami tarisha”. 

- Llaca < llaka k. Sara yurapa llullu panka wakrakunaman 
karankapak. Chapushka shimikuna: llacado: despellejado; 
magullado. 

- Calcha < kalcha: Hatun pallashka washa chakishka panka, 
kalcha. Kalchawanmi parva rurarin. 

- Pucón < pukun k., de pukuna ‘madurar’. Mamasarata 
killpak tawka pankakunami kan. Kaykunaka mutsuymi kan 
sara kurpata pillunkapa chumales manakashpa 
umakunata. 

- Sisa: kari Tutktu, k., Polenka chichuchin warmi sisata 
quiquipi < kiki chayka tullu chawpipimi kan. Chukllu ña 
rurarikukpimi sara akchapish rikurin: sara-accha  buchita 
nishka, rikurishpa shamun shuk kuytsa shina. 

Antropomorfización Runayachichishka: sisa: uma: cabeza; 
panka: rikra; sapi: chaki. 

-Choclo < chukllu ‘kaspa llullu sara; enchogllar ‘murukuna 
wiñamun’. Mamachukllu, wawachuckllu. Mamantin 
wawantin. 

Pukushka kaspa: kaspa k., kaspayana shamun.  Tusa, 
raquis: kurunta kichwa shimipi, maypimi llullu murukuna 
wiñashpa katin: enchogllando. 

 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

215 
 

6.- TAWKALAYA SARA IMASHINAKASHKA 

Imashinakashka: Kay yuraka monoicami kan, 
sisakunamanta chinkayachishkami kan; angiosperma, 
ovariowan; gramínea ayllu; género zeae; especie maydea; 
warmi; llakta wiñay: sinchi yurami kan shinallata may 
pampakunapipish pukunmi. 

Samiyachiy: Tullpupi, sinchiyaypi, wallpay shinallatak 
llatun, tawka laya ima shuti kashka: Garcilaso de la Vega 
shinallata Guamán Poma: muruchu, sinchi; capya, ñutunlla 
shinallata yurak; chullpi, yunga, aruaysara. Bernabé Cobo: 
tullpukunapi: yurak, yana, killu, tawka tullpu. 

- Luis Cordero: muruchu: sinchi, killu; zhima, perla; yurac: 
blanco; yana: violáceo manakashpaka puka; hatun cusco; 
zhubay: killu shinallata  ñutulla (tusillo). 

- Ñukanchik Azuay llaktapika: capia, canguil: ñutulla 
shinallata mishki; cusco: hatun shinallata violáceo; chullpi: 
apilla, pizhuyashka, zhiru (kamchankapa); yurak muruchu, 
hatun shinallata perlado, killu muruchu sinchi; sapón: killu, 
raku, apilla (kamchapak), zhubay; zhima yurak shinallata 
killu, sinchi, Pautepi  shinallata Gualaceopi,  Girónpi shina. 
Santa Isabelpi zhima yurak, sinchi shinallata killu, 
kayarinpishmi argentino, yunga, chalca kamchapa, tusillo  
zhubaypi, capulí  Shagllipi,  chintillu  San Alfonsopi.  

Kushipata Juan de Velasco willakunmi shuktak laya 
sarakunata carapali: puntón, yurak, chawpiyay; 
tumbaqueta. 

- Kañar (Socarte, Suscal, Quilloacpi): muruchu yurak 
shinallata killu, zhima, yurak guagal: apilla, suni, uchilla 
muru, yurak ankasyashka, yunkamanta; sapón: sinchi, 
raku, mishki, kurundaka puntapi tukurin. 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

216 
 

 

7.- SARA TARPUYPA PACHAKUNA.  

Tarpuynapi imakunallata rikuna kashka: mama kullki 
kamay yaykushkamanta mushukyashkakuna 
yaykushkamanta kayka Azuaypika sinchimi kan; kayka 
Cañarpika tulluyarishkami kan, chaymantami ñukanchikpa 
ñawpa kawsay yachayka tarpuy mikuyka chakra 
llamkarishpa katikun ashtawan sinchiyashpa runa 
kawsayta sinchiyachishpa., Quilloacpika paykunapak 
ayllullakta ukupi allparan watapachachikta rikushpa 
pushankuna chakanata umayachishpa chaypimi rikunkuna 
pachakunata (intishayayllipyay shinallata intikinrayllipyay) 
tarpuy pukuy pacha shinallata raymikunata rikuchin 
shinashpa churuka rikuchinmi kawsay yallikushkata 
kutikushkata pachakutikpi. 

1.-Allpata allichina,  kuski killa. Chakraka samarinmi (sitwa 
killa shinallata karway killa), kalchata tawka yachina, 
rupachina, wañuta churana, mana alli sachakunata 
anchuchishpa allpata kuyuchina. Tamyachunka willkay 
runakunaman mañanchik: San Miguel Arcángel, 29 kuski 
killa., San Francisco, 4  wayru killapi., Señor de Girón  12, 
Virgen del Rosario el 17, San Judas Tadeo el 28 de wayru 
killapi.,  Vallepi. (Creencias: alfanjazo, cordonazo, 
rosariazo).  

2.- Yapuy Pacha, wayru killapi, yuntawan manakashpaka 
tractorwan, ñutuchinkuna chambakunata azadonwan  
manakashpaka lampawan chaypa kipa cruzachina  chayta 
rurankapaka maquimañachiwan llamkamunkuna 
mañachishpa kutichinkapak.  



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

217 
 

3.- Tarpuy pacha: wayru killapi manakashpaka sasi killapi. 
Chaypak wasaka mana, yuraka viciopimi rin, llullu 
killapipish mana tarpuna mamasara ismun. Ashalla allpa 
tiyakpika tulawan mana kashpaka takllawan tarpuna. 
Kallarinami kan hawakunapira, chaypa kipaka pukrukunapi 
chaypa kipaka  ura yunkakunaman Yanapankunami 
yapukkuna minkakkuna: ayllukuna, kuchulla kawsakkuna, 
kumparikuna, piunkuna. (Allpa achka kakpika, minkatami 
rurarin pamba mikuywan yupaychana nin).  

4.- Hayllamay pacha. Puntaka kapak killapi ruranrinmi, 
yura ña 15 manakashpaka 20 cm charikpi, lampawan 
manakashpaka rasquillowanpish: tantachi hillay. 
“Yanapachun nishpa makita mañankuna”. Ishkay nikipika 
hallmarinmi 50cm charikpi., kulla killapi manakashpaka 
panchi killapi, kaytaka rurinmi lamponwan manakashpaka 
llachuwan, “ishkay niki pampay”  “desnabada”, “pichana” 
allpata kuyuchishpa shinallata tikrashpa churarin, chaypak 
washaka tullu yura muyuntipi allpata churana.  

5.- Pawkarpacha, sisapacha, panchi killapi: Allpamama 
kushiwanmi katallin, chukllu ñawikunami rikurimun. 

6.- Llullu muru punta pallay: chakrana, pawkar killapi. 
Chakrunatami: tukuy murukunawan allichin. 

7.- Pukushka murukuna pallay pacha, raymi killapi.  
Allpamamata shinallata Intitaytatapish yupaychayankuna. 

Tipina pachakuna shamun, kay pachapika tipinami kan: 
kaspata pukunmanta llukchina. Chaypak washaka 
iskunami katin. Mishakunawanmi pukllankuna. Akllana 
sumaymana kaspakunata muyupa. Kalchata parvachinami 
katin. Murukunataka chakichinami wayunkapi 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

218 
 

wakaychinkapa wata hundapi mikunkapa /mana kashpaka 
ashallata katunkapa achka allilla pukushka kakpi.  

 

8.- RURAYKUNA, PAKCHIRURAYKUNA, SHINALLATAK 
MUTSURISHKA HILLAYKUNA SARA TARPUY PACHAPI. 

Ñawpa pachapi yanapay hillaykunawan kunan, pacha 
hillakunawan chimpapurakpika kaykunaka achkatami 
llakichishpa shamushka  pachamamata wakllichishpa, 
allpata yallimana saykuchishkakuna mapa hampikunawan 
kawsayta tukuchisha nishpa kaypika wañunkunami 
wiwakuna shinallata runakunapish.  

Chaymantami imakay allpapi llamkashpa kawsak kichwata 
rimak: Allichikka: allpata allichin manarak tarpushpa, 
paymi kaman, karan, allichin paypa kikin mamata shina, 
mana wakllichin, mana mapa hampikunawan allpata 
chapun, pay kawsayta mikuyta kushkamanta. 

Chalana, castilla shimi infinitivomanta –ar: ‘Pallashka 
washapi mashkana sakirishka sara muruta shinallata 
kaspata; tantana. 

Chapurishka shimikuna: chalador tarishka runata 
tantashka maymanta kashkata mana yachashpa. 

Taki, ‘troje, murukunata wakaychina’, chayllatami: Kullka, 
shinapish shuktak laya acepcionkunawan taripashpa 
yachakkuna nishka shina. Kamu killkashkapika “Relación 
de la Gobernación de Cuenca a través de Cuatro Siglos” 
Manuel Albornoz (1959: 6), en el Acta de fundación de la 
ciudad de Cuenca en 1557, willanmi ‘taki’ nishpa.  
Shinallata taripashpa killkak Jesús Arriaga “Apuntes de la 
Arqueología Cañari” kamupi: Cullca,  uchilla urku maypimi 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

219 
 

pakarichishka Tumipampa llakta Cusco shina 
chakinimanka Collcampata inkakuna maypimi murukunata 
wakaychinata rurarkuna.  

Taripashpa yachak Hernán Loyola  “Geografía Sagrada: 
Arqueo-astronomía de Pumapungo-Guapondelig” kamupi, 
Cullca tawka laya yuyaypi willanmi: pacha, uchilla urku, 
Pléyade Qöllka, Siete Cabrillas, pawkar killa purinmi  
intishayakllipyaymanta pacha nishka uchilla urku hawapi 
sara pukuy kallaripi: Pawkar Raymi, sara taki hatun pallay 
pachapi.   

Cañarpi imashina sara wakaychinamanta: kaspata 
ishkushka washaka, chakichinami kan, tinajakunapi 
gorgojo ama chayarichun, shinallata wayunkapi, 
guirguirpi; Azuay markapi ishitirapi pillushpa, tinajakunapi, 
altillupipish. 

Wayunka: Maki apana akllashka kaspa, pukunkunawan 
tantachishka viga kaspipi warkunkapa, garfiopi mana 
kashpaka clavopi pankakunamanta hapishpa, yanuna 
ukupimi kana kan tullpa kushni gorgojota anchuchichun 
mana kashpaka alero wasi punkupipish.  Ishkaykunapitami 
kayta rurana kan muyuta wakaychinkapa, shinallata alli 
washata apamunkapa alli achka sara pukuchunpish.  

Llacar,  Chapushka shimi castillawan sapika kanmi llakana, 
v. k., castilla shimiku –ar: llullu pankakunata tullumanta, 
makiwan anchuchina kalchayachishpa, chashna 
anchuchishkamantami mamasaraka rakuyanka. 
Chapushka: llacado, “makita llakarirkani”. 

Tipidor, Chapushka shimi castillawan sapika kanmi tipi, 
tipinamanta v. k. castilla shimiku –dor. Kaspa 
umayashkamanta pukunkunata llukchinkapak hillay. Kay 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

220 
 

hillayka kanmi kaspimanta puntayachishka manakashpaka 
shuk clavopish kanata ushanmi.  

Lampa s.k. Pala manakashpaka azada metalmantami kan, 
llampu, kaspi cabowan tantachishka shuk metromi kan. 
Mutsunchimi tawka allpa llamkay ruraykunapi: allpata 
kuyuchinkapa, hallmankapa, larkakunata pichankapak, 
parkuna yakuta wachukunapi rakinkapa.  

Taglla < taklla. Kaspimanta rurashka ñawpa hillay 
allpamanka mana achkata ukupi yaykun. Ashallalla allpata 
llamkashpa chakrankapa mutsuriy hutkushpa muyuta 
churankapa.  

Kay rimaywanmi Shiñapi, Tarquipi, Suscalpi nishpa rikuchin 
hierromanta rurashka reja yapunkapa allpapi  
churarichishpa ñutunchinkapa  

Taglla layallatami tula tiyan: kayka ishtakalami kan 
manakashpaka kaspi uraman ñañuyachishka, kayka 
tarpunkapami kan sarata, purututa, yucatapish 
yunkakunapika.  

Imak kichwa tulana  ninmi tular  castillapi ninmi  tuksina: 
“ama sinkata tuksirichu”. 

Toglla < Tuklla, s.k. Chakra kaspapi kakpi yaykushka 
atukkta hapinkapami kan. Shinallata atallpakunata 
hapinkapa wasi kuchuman chayarikpi. Allkukunata 
watankapapishmi. Manakashpaka imakunallata 
warkunkapa kan.  

Yunta. Ishkay kari guagracuna < wakrakuna  umapi 
yugushkakuna, chay chukpimantami shuk hatun  suni kaspi 
llukshin rejapi tukurinkapa allpata kuyuchinkapa. Kaspika 
mangopimi tukurin, kayka kapukta alli makiwan 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

221 
 

charirankapami lluqui makiwanka ankuta charirankapa: 
angu < anku, k., wiwakunata chutiypa.  Sara tarpunkapak 
shuktak hillaykuna: llachu, k., allpata kuyuchinkapa mana 
alli sachakunata llukchinkapa, wachuta rurankapa lampa 
shinallata hatunyachishka lampónwapish.  

 

9.- RAYMIKUNA, AKNANAYKUNA SHINALLATA IÑIKUNA 
TARPUY PACHAKUNAPI  

Sara tarpuy pacha raymikuna tawka llaktakunapika 
tukushkami folclórico (riksinkapak); shuktak 
llaktakunapika ñawpa raymi kawsayta 
sinchiyachimunkuna. 

1.- Tarpuypa allpata allichina, kuski killapi. Kushikuyka 
kanmi Kuya Raymi: 

- Coyoctorpi. Ashtawan wiñaykawsaymi kan, kay raymika 
warmimanmi kan Killamaman, Allpamaman shinallata Inti 
Taytaman. Warmi yayuchiypa raymimi. Challaykuna. 

-  Punta Corral ayllu llaktapi, Turi,  San Agustínpa raymi 
paka tarpushkakunata shinallata wiwakunata kaman 
(tukuri karwa killapi manakashpaka kuski killa kallaripi). 
Chapushka raymi: kayka nisha nin ñawpa raymi shinallata 
folclórica: escaramuzakuna shinallata tushuykuna/ botija 
aparishka muyushpa purina; wakrakunata katina, aswa 
yawar shina. 

- Jima, Sigsig llaktapi. Akllawarmi Rosarioman karachun 
mañankuna runakunaman, wiwakunaman shinallata 
tarpushkakunaman. Sara, mikunayuyukuna; aswa 
raymikuna challayta churankuna willkakna intipunchapi.  



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

222 
 

2.- Hallmay pacha, Kapak Raymi, Navidad. Cañarikunaka 
Turipi tiyak wakapaman rinkunami, kunanka Señor de 
Belén shutirishkami kan. Chakra allpata apankuna/ 
manakashpaka wiwakunapa akchata shinashpaka chay 
machimanta allpata apamunkuna.  

3.- Llullu muru pukuy pallay, chakrana: Pawkar Raymi 
pawkar killapi, Carnavalwanmi paktan. Tayta Carnaval, 
charikyanamanta ñawpa rimay manakashpaka 
achkayachina shinallata wakchayaypish: Yarcay, 
wakchayaymanta ñawpa rimay. Pawkar killa 
tukurikpi/ayriwa killa kallaripi: chagruna (fanesca)  
Semana Santa punchakunapi. Ayriwa “waranka yaku”. 

4.- Hatun pallay pacha, raymi killapi, Inti Raymi, Corpus 
Christi católico: yupaychanami Inti taytata shinallata 
Allpamamatapish. Cañarpika ayllullaktakuna tantarishpa 
rurana raymi: wawakuna, yuyakkuna hatun yaya 
mamakuna, kari, warmikuna. Saramamatami wadupi 
apankuna Socarte llaktapi shinallata Suscal llaktapi.  

Cujitampu llaktapika, sarapa raymi: kaykawanka ñawpa 
kawsayta sinchiyachinkapami kan tarpuykunata, 
pallaykuna, mikuykunata. Wasipika yanapashka 
ayllukunatami yupaychankuna kallarimanta pacha 
llamkanakushkamanta kaykunataka mikuywan: cuywan, 
mutiwan, chumalwan shinallata jura aswawan.  

Pukuy pachamanta nishkakuna. Ima pacha 
tamyanamanta willakkuna 

Tarpuytashinallata tamyata ñawpachinkapa 
manakashpaka washayachinkapa. Kuyvivi nishka pawak 
wiwata rikunkuna kuski killapi shinallata wayru killapi, pay 
wakakta uyashpaka ña tarpuna pachami kan. Yana razuka 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

223 
 

tamyatami willan, yurak razuka mana. Shinallata 
Golondrina, pawak wiwaka sasi killapimi tamyata willan. 
Cañarpika suksukmi wakan sasi killapi. Santa Isabel 
markapi, San Alfonso ayllullaktapika añanku ñampi 
purishpa rikurin, manakashpaka waykumanta puyu 
wichayakpi; Shagllipika azulejokuna rikurikpi; puyuka 
wichayamunmi Girónmanta pacha Santa Ana 
runakunamanka willan.  

Killamanta nishkakuna. Llullu killapi sarata tarpukpika 
tulluka ñañuyashkami wiñan shinallata yallimana 
pankawan. LLullu killallapita hallmakpika atupami tukun 
yana pulvillu kaspata ismuchin.  

Shuktak nishkakuna. Allpata allichina pachapika karimi 
allpata ñutunchina kan shinallata warmika muyutami 
wachukunapi churan, ashtawan alli wiksayuk kashpa, 
chaypi allpaka pukukun. 

Ñawi ña llukshimushka kakpika allinllami chakra ukupi 
purina kan kay pachakunapika allpaka wiksakuymi kan. 
Tarpuy pachapi, hallmaypi shinallata pallaypi kacharita 
mañananami kan Allpamaman sumakchaymanta. 
Chaymantami karana kan shinallata upyachina maykan 
runakunaman shina mana chashna rurakpika allpa 
tulluyashpa mana pukunchinka. Aknanayta churanami 
chawpi papata, mutita shinallata aswata. Chakra 
chawpipika shinallata manyakunapika  churanami kan 
takapuchishpa cuy manakashpaka atallpa tullukunata. 

 

  



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

224 
 

10.- MIKUNAKUNA SHINALLATA UPYAYKUNA. 
IMAYHUMA WANKURIY KAWSAY SHINALLATA 
AKNANAY. 

Inkakunapak pachapika saraka willkami karka. Mikunkapa 
shinallata upyankapa. Tayta intiman shinallata 
Pachamaman karanami karka, aknananaypi challay 
raymikunapi churashpa. Kunan punchakunapipish 
challaykunata churashpa katinkunami kay 
ayllullaktakunapi shina: Gualalcaypi, Valle llaktapi, Cuenca 
markapi; Coyoctorpi, Quilloac Cañarpi intishayakllipyay 
kuski killapi manarak tarpushpa shinallata pallay pachapi. 

Hatun apunchikamak raymikunapika kunariykunami 
willakayrunakunaman sarata tarpuy pallay pachakunapi, 
kaymi kan punta mikuy ayllu llaktakunapika shinallata 
mishuyashka llaktakunapi, mamallaktapi, hatun llaktapi.  

Tawka layata allichishpa shinallata mikuna: yanushpa, 
kusashpa, kamchashpa, hillipi, pillushpa, apishpa; 
sapallata manakashpaka shuk mikuykunawan 
tinkinakuchishpa; upyaypi; aswa, roseropi, champúspi 
ninkuna.  

Yanushka: motepi < muti k., sapalla manakashpaka 
kachiwan mikuy. Arishka mankapi  yantawan yanushkami 
sumaymana ashnay shinallata mishki malli kan kununllata 
mikukpi; chukllupi, parukpi, carawan manakashpaka 
lluchushka. Ayllullaktapi kawsak runamanka mana 
tiyanchu mikuy muti illaklla. Tinkinakunkapami kan mana 
miski mallillatachu kun ashtawanpish shinchiyachin 
punchanta allpa llamkaypi “mana utka shaykunkapa” 
shinallata mishu llaktapi wasi ruraypi, tukuyman kancha 
ruraykunapi llamkankapa suktakunapipish, ukayushpa 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

225 
 

apashkalla manakashpaka rantishkalla ashallami kan 
“Chushakllata mikukpika mana charin”, “mana wiksapi 
tiyarin”. 

Muti, tawka laya kashkakuna shinallata tinkichishpa 
allichishpa mikuna kaykunawanka shuktak laya 
mikuykunatami llukchinchi:   

Motecasado, Muti, castilla shimi casadowan chapushka. 
Kayka kanmi muti lluchushka hilli purutuwan shinallata 
kusashpa rurashka llallawan, ajowan, kachiwan, 
cominowan shinallata tullpushka wiranwan maykan kutika 
tantachinchimi aychawan manakashpaka kuchi chakiwan. 
Runa ayllullaktapa sinchi mikuymi kan, allpa llamkaypi 
mana utka saykunkapak.  

Imamanta casado kashka, ishkay murukunamanta 
tinkirishka kan: saraka proteinapi wakchami: 10.2% 
purutuka kuti 28.0%; saraka hidratos de carbono charin: 
81.1% shinallata 4.7% wira; shinallata purutuka 34.1% 
shinallata wira 1.3%, taripashpa yachak Plutarco Naranjo 
niska shina “sawarishka mikuykuna” kay hillika tukyupa 
riksishkami kan shinallata alli mukuy. 

Kawkamuti,   kawka k., chawpikaman yanushka. 
Kawkamuti kichwa shimipi. Pukushka sara ishkushka 
kaytaka mikunami carawan chawpikaman yanushkata. 
Shuk willaypika ninmi ruku musukuna mana 
sawarishkakuna.  

Motechoclo, castilla shimipi chapushka choclo shinallata 
mote. Chukllumuti kichwa shimipi. Kaytaka yanushpa 
mikunallami kurundawan manakashpaka ishkushpa, 
kusashpa: payllata manakashpaka llullu habaswan, 
hillipipish shuktak mikuypipish kachiwan.  



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

226 
 

Moteparug, castilla shimipi chapushka: paruk, k., 
mutimanta shamun. Parukmuti, kichwa shimipi. Pallashka 
sara pukumushka mana yalli pukushka mana yalli llullu. 
Yanushkaka chukllu mishkilla mallimi kan shinallata ña 
ñutunlla sinchiyashpa kaspayamushka. 

Motepatashka, patashkamuti kichwa shimimanta. 
Patashka patanamanta shamushka shimi: 
chururinakunkaman yanushka, alli yanushka kashkamanta 
sisa shina paskarin.  

Motepata, mutipatashka pata chinkarishka shimi 
patashka. Ñukanchik kaypika carnavalpi mikuna hilli, 
kaytaka rurarinmi kaykunawan: tocinowan, longanizawan, 
cuchicarawan, chapushka shimi kara, k. pellejo, cáscara 
shinallata cuchi, cerdo kaytaka chapushpa kusashpa 
mishkichishka llallawan, ajowan, kachiwan, shinallata 
puntayashpa tantachishka muti lluchushka, shinallata 
chapunami ashalla avenata manashpaka arrozta wirata 
anchuchinkapa. 

Motepillo < pillushka-muti kichwa shimipi. Pillu 
chinkarishka shimi pillushka castilla shimipi ‘envuelto’, 
yallishka pacha pilluna ‘envolver’. Kayka karanti muti 
mana kashpaka lluchushka shinallata wirawan kawishka, 
lulunwan, kachiwan, makinchuyakwan shinallata 
llallawan. Alli shamushkami kan shuk mutipillushka sacha 
yakuwan manakashpaka paku yakuwan chinchipi tanta 
ranti, tutamanta puncha llamkayta sinchiyachichun.   

Motesucio, kichwa shimimanta chakrushka mote 
shinallata castilla shimimanta sucio lluchushka, muti kayka 
mapawirawan chapushka < mapa ‘sucio, negro’ y wira 
‘grasa, manteca: kuchi wira puchushkata chapushka. 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

227 
 

Kaytaka rurarinmi llallawan, ajowan, kachiwan. Kay 
chapushka shimika castillami kan: shuti ashtawan 
shutilliwan, kallari shimi shina, kichwa shimipi kashpaka 
mapamuti kanmanmi, kaywanka willakunmi pampapi 
urmashpa mapayashkata. 

 

Kachiwan pillushkakuna: 

Cuchichaqui, Kichwa chapushka shimi castilla shimimanta 
shamun coche shinallata chaqui< chaki ‘pie’; es decir 
‘nisha ninmi kuchi chaki ’. Shinallata kuchi shamunmi 
cochimanta cochino rimaymantapish. Kay rimaymanta 
ashtawan yachasha nishpaka kayta rikuy “Nuestra Habla 
Regional. El Quichua y el español en las Palabras 
Compuestas (2010: 58). 

Cuchichaqui, Tamalillopak tawka laya kayka rurarinmi killu 
zhima sara kutawan, kachiwan, tullpu wirawan, 
makinchuyakwan kayka chawpipimi rin makiwan ñitikpika 
wawapa chaki layami tukun. Chaypa kipaka wikundu 
pankawanmi pilluna (Guzmania epífeta). 

Chivil (chigüil / chivil / chihüillo) cuchichaqui layallatami 
riksinchimi shuktak laya rimaykunapi chivil shimiwan 
kaytaka. Luis Cordero chihuilla nishpami kayan. Wawa 
kurpa, nishka shina, wikundu pankapimi pilluna canutillo 
layatapi. 

Chachi, mana riksishka shimi. Luis Corderopak killka 
kamupi mana tiyanchu shinallata kushipata Paris, 
manallatak Léxico de Vulgarismos Azuayospi. Tawka laya 
pillushkakuna katuy rantiy punchapi tiyan kay 
markakunapi Pautepi, Gualaceopi, Santa Isabelpi, 
shinallata Cuenca mishu llaktapi.  Kayka killu muruchu sara 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

228 
 

kutawan rurarinmi. Kurpataka mishkichina kuchi wirawan, 
kachiwan makinchuywan, tullpu wirawan kaytaka 
pillunami achira pankawan yanunami kan samayyakupi 
shuktak pillushkakuna shina. 

Tamal. Nahuamanta kallari shimi: tamalli (Diccionario de 
la Real Academia de la Lengua. Empanadaman rikcha sara 
kutamanta kurpa achira pankapi pillushka manakashpaka 
sara pankallawanta. Kurpa chawpipika: tantachishpa 
kusashka llallawan, ajowan, kachiwan, tullpu wirawan, 
shinashpaka churanami kuchi aycha pakita manakashpaka 
atallpa aychata, llullu wisya shinallata rakacha lulun 
chiktashka, tukuy chaytami samayyaku hatun mankapi 
yanuna chay shutika kanmi tamalera kanmi.  

Mishkimanta pillushkakuna: 

Chumal, Cañari kallari shimi mashkashpa taripak Alfonso 
Cordero Palacios. Luis Cordero willanmi chugmal nishpa.  
Kay tamalilloka rurashkami kan llullu chukllu kutashkawan 
shinallata kurpashkaka kusashkami kan kaykunawan: 
tullpu wirawan, mishkiwan shinallata pitilla kachiwan, 
aníswan, tiyakpika ashalla makinchuwanpish. 

Chakrana pachakunapi manakashpaka llullu murukunata 
pallay rurarinmi  chaypimi chumalada nishkaka mana illan,  
chapurishka shimi  chumal shinallata castilla shimiku –ada, 
kayka nisha ninmi chumales hatun mankapi yanushka  
ayllukunaman, mashikunaman karankapa yapuypi, 
tarpuypi hallmaypi  yanapashkamanta.  

Quimbolito, mana riksishka shimi. “Tamalman rikcha 
achira pankapi pillushka, chapushka sarakutawan, 
mishkiwan, wirawan, lulunwan, pasaswan shinallata 
aníswan” (Cordero Palacios, Alfonso (1957). 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

229 
 

Timpulo, kallari shimi mana riksishka kan shinallata maypi 
mana killkashka tiyakun kichwa shimi kamupi shinallata 
Lengua Española kamupi mana tiyanchu. Killu muruchu 
sara kutawan mana kashpa zhima sarawan rurarinmi 
panelawan mishkichishpa kaspa chakishka pukunwan 
pilluna kan shinallata churarinmi, makinchuta wallpay 
triangular shinami llukshin. 

Saramanta ashtawan mikuna, mishkichishka mana 
kashpaka paktachiykuna. 

Camchamote < kamchamuti k.; kamchashka 
manakashpaka kamcha. Kallanapi kamchana. Kay 
kamchaka mana illanchu fritadawan, karawan 
manakashpaka kuchi morcillapi shinallata encebolladopi 
tantachishka uchuwan, chifleswan shinallata shuk 
yakuwaksiwan mana kashpaka cebadawan rurashka 
yakuwan. Kichwa-rimakkunaka ‘kamchashimitaka’ 
shimisapa runakunata ninkunami. 

Canguil < kankil, s.k. Tawka laya saramantami kan 
kamchakpika tukyanmi. Wawakuna yuyakkuna apanata 
ushankuna kukayushpa purinkapak rishpa, mashikunawan 
ñanta rishpa; shuyukuyukman rishpa mana kashpaka 
wasipi kashpa yawirkarikuyta rikunkankapa tiyarishpa 
ashtawampish. 

Chuspa, s.k. Tawka laya rimaypimi riksinchi shina: 
[shushpas, lluspas, chuspas]. Sara kutamanta rumpa 
kurpashkami kan, chaypa kipaka tantachishpa kusana 
llallawan, ajowan, kachiwan, tullpu wirawan. Chay ukupika 
churanami makinchuta maykan kutikunaka wakra aychata. 
Chay rurashka hillipi tantachishkami kan, kusashkakunaka 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

230 
 

shukpi rurashkami kan. Mikuy chayllata kakpipish 
churankunami mutiwan manakashpaka kamchawan. 

Kukayu, s.k. Allpapi llamkak runa mikunata apan chawpi 
punchapi mikunkapa, llamkana pampaka wasimanta achka 
karupi kashkamanta. Manakashpaka purinkapa rinaman 
mutika shinchi mikuy kanmi, tantachishkami kan papawan, 
mutiwan maykan kutika aychawan. Allichishka shimi coca 
< kuka, s.k. kichwa shimiku –yuk ‘charik’, ‘paypak 
charishka’. 

Machica < mashka, s.k. Kayka sara kutamanta 
manakashpaka cebada kutamanta kanata ushanmi. 
Ishkaykunapimi chapukunata ruranalla <  chapu, s.k., 
kayka kutakunata mishki sacha yakuwan kanmi, paku 
yakuwan, kampikuta yakuwan chapuna. Chaputapish 
ninkunami shuktak rimaypika tawka laya imakunapish 
chayllapi tantachishka kakpi. Shinallatak shimi rimaykuna 
chayllapita tantachishka kashkamanta shuktak rimayta 
yachakukushpa manarak alli yachashkamanta. 

Tanda < tanta, s.k., sara kurpawan mana kashpaka 
cebadawan,  yakuwan rurarin, kachiwan mana kashpaka 
mishkiwan, wirawan makinchuwan, mana 
makinchuwanpish, aniswan.   

Tortillakuna. Tiyanmi chukllumanta, sara  kutamanta, trigu 
kutamantapish. 

Chukllu kutashkawan turtilla maki kutanapimi kutana 
mana kashpaka ñawpa pachakuna shina rumipi kunan 
punchakunapika rurashpami katinkuna 
ayllullaktakunapika. Kallarinkapaka allichinami kan 
kusashpa llallata, ajota, kachita, tullpu wirata ashallalla 
mishita kay tantachishpa kusashkaka kurpa chawpipimi rin 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

231 
 

shinashpaka uchilla muyushka tantatami rurana ashalla 
ninapi kurpashpa turu kallanapi. 

Yurak saramanta turtilla. Shuk wisina purupimi churana 
sara kurpata alliyachishpa makinchuwan, tullpu wirawan, 
kununlla yakuwan shinallata  kachiwan. Kurpataka tanta 
ñitishka rikchatami rurana, kichwapika llapishkami 
kayarin. Chukllu turtilla shinallatami turu kallanapi 
churana killimsa hapichishka ashallalla ninapi kusankapa. 
Ashalla ashallatami tikrashpa rina kan pakta pakta 
kusarichun.   

 Kashata ninkapaka saraka tukuy tiyashka 
mikunakunawanmi tantachishka kashka, allpata 
llamkashpa kawsak ayllullaktakunapi Cañar markapi 
shinallata Azuay markapipish. Shinallata 
mishuyashkakunapa wasipipish mana illan. Chaymantami 
kay markapi kawsakkunataka shuk marka runakunaka 
ninkunami “Cuencanuka muti mukukmi” chaywan 
ñukanchik pi kashkata rikunkuna shuktak nishkakunaka 
kaykunami kan shina “Mutika wakchakunapak tantami 
kan”, “Tukuy puncha Tayta Dios kushka tanta”. 

 

Upyaykuna 

Chicha,  [asua, azua, asuha] < aswa  Mamallakta Ecuador 
kichwa shimipi llakta rimay Quechua-aymarapi: acja, acca. 
Joan Corominas Diccionario Crítico Etimológico de la 
Lengua Castellana kamupi , Zárate (1555) y Acosta (1590) 
ninmi kay shimika antillapi kallarishkata, shinallata 
Oviedomi nin kay shimika Panamá mamallakta Cuna 
runakunamanta shamushkata. Kay katipimi rikushun “(…) 
Abya yalapi mutsushka machachinkapak upyana shinallata 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

232 
 

kayka rurarinmi sarata shinallata shutak murukunata 
shinallata mishki murukunata mishki yakupi pukuchishpa” 
(1974, Vol. II) kallari willak Diccionario de la Lengua 
Española kamu kaymantami kallarik laya rikurin. 

Killkakamayuk José de Acosta, Historia Natural shinallata 
Moral de Indias (1954) shinallata kushipata Bernabé Cobo 
Historia del Nuevo Mundo kamupika tawka laya 
ruranatami ninkuna: sarata wiñankaman yakupi churashpa 
chaypa kipa yanuna “sinchi” llukshinkaman shinallata Perú 
mamallaktapika sora shutiwanmi kayankuna kayka 
sinchitami machachin. Shuktak layapika kashtushpami 
rurana chaypa washaka yanuna. “shuktak chuyanlla 
kamchashka sarawan” runakuna mutsushka sara kamcha 
“llampuchisha” shinallata shuk llaktamanta mishukuna. 

Aswaka saramantami kan, chaymantami Antikunapaka 
willka upyana karka, kunan pachakunapish sinchitami allpa 
llamkak runakunaka mutsunkuna tukuy tawka laya kawsay 
pachakunapi shina: ayllu tantanakuypi shinallatak 
wankuriy kawsaypi, allpa llamkaypi, ayllullaktayukpi, 
achikyayakunata kallarinkapak manakashpaka  tarpuy 
pukuy pacha raymikunata  sinchiyachinkapak  shinallata 
ayllullaktapi tiyak hatun raymikunata rurankapak shina: 
pawkar raymi shinallata apunchikamakpa raymikuna. 

Waldemar Espinoza Soriano ninmi kay upyanapa 
shutikunataka inkakuna imashina kayashkata shinallata 
imashina rurakkashkata: “(…) asua, upi o acna o yamor 
tocto, tawka rimaypika kayanchimi aswa nishpa (…) 
shinallata imashina ruranata (“Los Incas Economía, 
Sociedad y Estado” (1997: 149 - 151)).  



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

233 
 

Imashina ruranamanta kallaripi Garcilaso de la Vega 
tarinchik nishkata (1973: Tomo III: 100). 

Alonso Peña Montenegro, Quitupak kushipata, 
Runakunapak kushipatapak Itinerariopi, kamu  IV, págs. 
438 - 439 willakun tawka laya aswa ruranakunata.  

Kunan punchakunapika tawka laya aswa ruranakunaka 
ñawpa puncha shinallatami mana chinkarishkachu. Sigsi 
marka Jima ayllullaktamanta Rosa Elvira Yari kashnami 
nishpa willan: “Almud muruchu sarata pichka 
punchakamami sakina hura wiñankaman, chaypa kipaka 
achira panka hawapimi shikwashpa churana shuktak urku 
pankakunapish kanata ushanmi, chaypimi sakina kan sara 
wiñankaman. Shinashpa chakichina kan. Chaypa kipa 
kamchana chawpi almudta killunlla aswa llukshichun, 
shinallata chawapitaka kutanami kan. Chaypa kipaka 
yakupi churanallatami kan shinashpa yanuna kimsa chusku 
sayllakunata ashalla mishki chankakawan tukuy pacha 
kuyuchiranami kan. Shinashpaka shushunami chaypa 
washa turu tinajapi mana kashpaka hatun purupi 
churana”. 

Willashkaka rikchami kan Cañar marka Quilloac 
ayllullaktamanta María Pichasaca Guamán kashnami nin. 
Turumanta puñu manakashpaka tinajakutaka 
pukuchidoras nishpami kayankuna pukuchinamanta 
shamun, kay shimika chapushka shimimi kan castilla 
shimikuwan –dora/s 

Sapan kushkakunaka, sapan ayllukunami yachankuna kikin 
aswata imashina ruranata, kaykunataka wawakunaman 
yachachishpa sakishkakuna. Shina sarataka kallanapi 
kamchana kashka, samarina punchakuna, ñawpa 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

234 
 

wallukuna samachina kuska, chankakawan mashna 
mishkichina kashkata, ashtawanpish. 

Ñawpa pachakunapika aswata upyakuna karka kunanpish 
upyashpami katinchi kushikuy punchakunapi. Hayak 
yakuta karankunami ayllu ukunapi shinallata 
ayllullaktayukpi, shinapish aswaka willka shinallata 
aylluman karankapami kashka. Shuktak nishkapika hayak 
yakuka machachinkapallami kan, aswaka shinchiyaytami 
kun allpa llamkaypi purinkapa. Chaymantami aswa 
shinallata antikpak runaka chikan kawsayta mana 
chaskinata yuyashpa kawsan. Martin Caguana ayllullakta 
pushakka kay mutsuy upyaymanta rikuchinmi: “Aswa 
raymikunapi upyanchik, shuk kutikunaka minkakunapi, 
wasikunapi  upyanchik. Tukuykuna aswata upyanchik: 
Kari, warmi, tayta, mama, wawakunapish”. 

Yurak sara kutamanta api. Yakupimi nuyuchina kan 
timpuchina kan aniswan, canelawan, clavo de olorwan, ña 
llukchina kashpaka tiyakpika ñuñutami churana.  

Maywa api kaytaka kunkunami sasi killa ishkay punchapi, 
ayakunapak punchapi,  kichwa shimipi: aya api, wawa 
tantawan. Kaytaka sara kutawan rurarinmi kay 
tullpukunami kanata usan: yana, maywa, mishki murukuna 
shinallata especiaskuna, kaykunaka yanurinmi wisina 
purukunapi. Kutataka razu yakupimi nuyuchina, chaypa 
washaka mishki muru shinallata especias timpushka 
yakuwan chapuna, shinashpa kuyuchina shankuyankaman 
tukuy chaypika chamkakata churana. 

Champús. Rurana murukunaka maywa apipa layallatami 
kan. Shinapish shuktak layami tukun kayka lluchushka 
tukuy mutiwan rurarinmi.  



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

235 
 

Rosero. Yurak sarawanmi rurarin ishkay punchata yakupi 
sakina kan; chaypa kipaka chakichina sara murumanta 
shunkukunata llukchina kan; ñañuman tikran shinashpaka 
timpuchinami kan canelawan, ishpinguwan, mishki muru 
pakikunawan shinallata miskinlla sachakunawan. Tukuy 
kayta ashalla ninata hapichishpa kuyuchirana 
sankuyankaman. 

 

11.- SHUKTAK KIKINRURAYKUNA, MUTSURIYKUNA 
SHINALLATA SARAMANTA RURAYKUNA.  

Ayllullaktakunapika sara yuraka tukuymi mutsurin: kaspa, 
tullu, pankakuna, sapikuna. Ima mana yankachu kan, 
tukuytami puncha kawsaypika mutsunchi. Murukunataka 
tawka layapimi allichinchi: yanushka, kamchashka, 
kusashka, kutashka; mikunapi shinallata upyanapi. Chukllu 
akchata, kurundata, sapikunata hampipa. Tulluwan 
shinallata llullu panka (llaka) shinallata chakishka  pankata 
wiwakunaman karankapa. Sara kurpataka pillushkakunata 
shinallata tantatamanta chikanpika ushankunami 
rikchakunata rurankapak hampikkamak  kapukamaypi. 

Curunda < kurunta, s.k. ‘tuza, raquis’ Kupa 
chakishkakunataka chawrapami mutsurinchiy ninata 
hapichinkapa shinallata mikunata yanunkapa  yanta mana 
tiyakpi. Shinallata shuktak rikchakunata allichinkapa 
watapi maykan pachapi. 

Chanca < chanka, s.k. “Chawpikaman pakishka mana 
kashpaka kutashka” (Cordero, Luis, 1992). Ayllullaktapika 
shinallata mishuyashka llaktapika chankataka sara 
rakullata kutashkata rumipi kayankunami manakashpaka 
maki kutanapi. Sara chankawanka ruranata ushakunami 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

236 
 

hillita kuchi aychawan, ashtawan ñañuta kutashkaka 
allkuman, kuchiman, kincha ukupi tiyak wiwakunaman 
shinallata kuykunaman karankapak. 

Chanca < chankana, v. k. ‘pakina, sarata rakullallata 
kutana’. Kay imachikmantami quichuismo llukshin chancar 
unanchashkami kan kayta ninkapa wakllichinkapak, 
makankapa shinallata machakankapa: “Ukucha shinami 
kantaka chankasha” kay unanchawan kunkakarashpa 
maykanta pampapi waktana; shinallata kay unanchawan 
chankay, ñutunchina: “Ayayau. Ñami rukata chankari 
caraju”.  

Chuchuca < chuchuka, s. k. Ñutunlla killu sara yakupi 
churashka pizhuyashka tukun intipi chakichikpi, chaypa 
kipaka kamchanata ushanchikmi shinallata rakuta 
pakinchi. Mazamorrata kachiwan manakashpaka 
mishkiwan ruranata ushanchik, chuklluwan chaypak kipa 
yakuta kapishpa, intipi chakichina. Kusashka washaka 
chushakyachina chuklluta papa mondadawan, kachiwan, 
makinchuywan, ajowan. Sara chankashkata ruranata 
usharinmi shuk mazamorrata kachiwan allkukunaman.  

Migllar, chapushka shimi kichwawan castilla shimiwan 
mikllana v. k. sapimantami llukshin castilla shimiku –ar 
imachiknallamanta. Pitikuy ishkushka sarata apana mana 
kashpaka kaspata chankallipi, punchupi, anakupi mana 
kashpaka ukunchipi tantachishkami kan ñawpaman. 
Allpapi llamkashpa kawsak runa- warmikunamanka 
ukunchi hunda murukunata apana shinallata shuktak laya 
murukunata apanaka medidami kan. 

Pambamesa < pampamesa. Chapushpa allichishka 
shutikkuna: kichwa-castilla, tikrashpa churashkami kan 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

237 
 

kichwa rimayta: mesa shinallata pampa ‘suelo, llano, 
planicie’, tukuy shimi unanchaka castillapika kaytami nikun 
‘mesa de suelo, mesa de potrero’. 

Pambamesa tantanakushpa mikunakunata ninkunami, 
kaykunataka pampapi mantakunata tindishpa 
churankuna, chay muyuntipimi runakunaka tiyarinkuna. 
Manta hawapi lluchushka muti tazha tallinkuna, mana 
kashpaka karawan muti yanushkata, chuklluta, papata, 
makinchuyta, llullu habasta, ullukuta, ukata, mashwata, 
chivilta, chumalata, paki wakra aychakunata, atallpa 
chankatapish ashtawanpish., “paykuna imashimami 
munashkata” 

Tantanakushka ninchikmi mikuypika kayashka tukuy 
kuchulla ayllukuna shinallatak ayllullaktakunami 
tantarinkuna, llamkaypak kayashkakunapish 
manakashpaka minka tantanakuypa yanapakkunapish 
kayashkakuna paykunaka ayllupi tukuymi kukakuyta 
apashpa churankuna.  

 

12.- UNKUYKUNA, LANCHAKUNA SHINALLATA YURATA 
LLAKICHIKKUNA. 

Atupa, s. k. “Kaspa mana alli pukushka mana kashpaka 
chukllu wakllirishka hungumanta” (Cordero, Luis, 1992), 
kaspapimi ismushpa rin yana ñututa allpayashpa mana 
kashpaka yana kuta tukun shinallata kay hunguka tukuy 
charkatami llakichinata ushan. Ayllullaktapika shukta 
rimaypika kayankunami mana alli rimaypi  yuyakkunata  
kay unanchakunawan ‘rukuyashkakunata ’. 

Biñan. Rimayka sapan kuskakunapi rikuchin: [biña, biño, 
biñán, biñagüi, biñau]. Kay tawka layaka wiñawi, s. k.,  



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

238 
 

llukshinmi;  [biñawi, biñahui] rimarinmi, castilla shimipi 
‘retoño´ maypimi/w/ tukun [b]  kichwa diptungupi 
shinallata mañashka castilla shimipipish.  

Wiñawi wiñanamanta, v. k. shamunmi, [biñana, -iñana] 
‘mallkiyay, wiñana´. Biñanka shuk kuru rikurinmi kukullu 
manakashpaka ñawi ña rikurimukpi panchi manakaspaka 
pawkar killapi. Kuruka rikurimi chukllu ña buchitapi kakpi 
kayka kanmi akcha ña llukshimukpi yura ña kuytsa kakpi. 

Gorgojo, polilla. Killka unancha rikuchi kamu Real 
Academia de la Lengua  kallarishpa latínpi gurgulium / onis  
apamunmi killkashpa ninmi “Uchilla coleóptero kurumi 
kan payka muyukunatami mikushpa kawsan (…). Kay 
kurumi yallitak sarata llakichin kaspakunata ismuchishpa; 
kay kurumanta kishpichinkapaka wayunkata rurashpami 
kaspakunataka watana kan, shinallata kaspakunata 
pampapi churana kan manakashpaka iskushpa 
altillukunapi altamiso sachawan muyundita harkashpa 
(markus, en k.). Shuktak llakichik wiwakunaka kaykunami 
kan: chiruti pawkar killapi, chugukuna aymuray killapi), 
allkukuna, ukuchakuna, yunkakunapika añankukuna.    

13.- HAMPIK SHINALLATA SARAKA UKKUTA 
SINCHIYACHINKAPAK, PUKLLAYKUNAPA. ALLPA 
LLAMKAPAK RANTINPAY.  

-  Inca Garcilaso de la Vega shuktak llaktamanta 
shamushka mishukuna parlashkata ninmi “tarishkakunami 
saraka wiksata charik kashka kawapi, shuk allikunata 
charishkata allimi kan purutu shunku mana alli kakpi, ijada 
mana alli kakpi, rimikunapak, ishpa yaku tantarishkakapi, 
ishpapurushinallata caño nanaypa”. (1973, Tomo I: 125). 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

239 
 

- Kushipata Bernabé Cobo tikunakunmi Garcilaso de la 
Vegawan sara yura hampikunata charishkamanta 
aswamanta rimashpa.  

- Kunan punchakunapika Ruth Moya ninmi sara yuraka 
chiri unkuykunata hampinkapami kan, kunuk sacha 
kashkamanta. Kamchashpa, kusashpa, yakururashpa 
mikunata ushankunami. (Ecuador: Cultura, Conflicto y 
Utopía, 1987: 25). 

- Plutarco Naranjo ninmi chukllu akcha alli kashkata 
ayaynipa shinallata gota nishka unkuypa (SARA LLAKTA, 
2009: 108). Shinallata ninmi sara mana yalli wira, 
proteinata charishkata calciotaka achkatami charin, 
shinallata mana alli kashkatapish rikuchinmi mama kiruta, 
kirukunata ismuchinkami (Ibidem, 187). 

- Hernán Loyola: “Kurunta kushaskaka yawar 
kacharirishkatami  harkan; sara aswaka ayaynitami 
hayakinmanta shitachin”. (SARALLAKTA, 2009:151). 

- Mercedes Chuma, Cañar hampik warmi: saraka 
ashallayachinmi ankuta ñitichishpa shinallata 
“insuficiencia cardía” shinallata renalta. 

Chakishka chankashka saraka wiksa rawrayta chiriyachin. 
Aswaka wiksamanta unkushkakunapami alli shina: kicha 
unkuypa, kuynaypa rikushpalla upyakpika 
mikushkakunatami pakta pakta ruran.  

Karanti mutika achka alli mikuymi kan lluchuska mutita 
atishpa chunchullikunatami pichan paypa kaytuwan. 

Alli mikuyta yachakkunaka ninkunami saraka charinmi 
achka vitaminas B1 shinallata B2 kaykunami “sistema 
nervioso” yanapankuna, harkankuna. Chaymantami 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

240 
 

ayllullaktakunapika sara api manakashpaka machka apita 
upyankuna puñuyta charinkapa. Shinapish mana yallimana 
mikuna kanchu supichishkamanta. 

 

14.- SARAMANTA SUMAKRIMAYACHAY (Hayllikuna, 
katikniykuna, imashi imashikuna, takikuna, nishkakuna, 
rimashkakuna, hampirinakuna). 

Saraka ñukanchikpak willka yura kanmi shinallatak 
punchanta kawsaypa ñawpa pachamantami rikuchishpa 
shamushkakuna rumipi, allpa ruraykunapi kay ñawpa 
llaktakunapi Valdiviapi, Jama Coaquepi shina, wiñay 
kawsayka kunan punchakunapipish yuyayta kushkami 
sumakruray shuyukuna shinallata sumarimayachayta 
yuyarishpa churachunkuna suyukunapi shinallata mama 
llakta ukupi. Shina shuyupi shinallata llankllakamapi kay 
shutikunami kan: Oswaldo Guayasamín, Eduardo 
Kingman, Víctor Mideros, Endarapa rikcha rurashka 
llankllakama Sangolquípi, Pichinchapi, kawsayta shuyuk 
Emilio Lozano “Sarata pallashpa”, “Botijapak raymi”. Cañar 
mishu llaktapi tiyak shina tawka rikcha shayakunkuna 
allpapi llamkak runa yapuyta urmuschishpa apakuk. 
Shinallata yuntawan yapukwan Santa Isabel kitiman 
yaykuna Ramalpi Azuay markapi.  

Sumak rimayachaymanta nishpaka sarataka ñawpa 
rimaykunapi rikunchikmi, yaku allpapachapi 
hundamukpika Cañari runakuna, urku Amugaman 
wichayashpa kishpirishkakuna chaypimi ishkay 
wawkintimanka ishkay wakamayakuna karashkakuna 
mikunata shinallata upyanata murukunamanta 
rurashkata. 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

241 
 

- Mamahuacamanta shinallata urkuyayamanta ñawpa 
rimaypika urkukunapa, kuchakunapa, harkachikuna 
chayukyankapak ñawpa rimaykuna, Cañarpika Charonmi 
urkuyayaka wawakunata shuwan manashpaka rantinpak 
kuri kaspakunamanta kari kakpika ishkay wawa, warmi 
kakpika shuk chaskin. 

- Comarcana hayllikuna kaykunami: Remigio Crespo Toral 
imalaya kashkata willachinmi prosa poéticawan sara 
wiñanamanta shinallata ishkay niki killkapika willanmi 
tipinamanta shinallata misha pukllaymanta. Mary Coryle 
“Saraman Haylliwan”; Manuel Moreno Mora, César Dávila 
Andrade “Boletín y Elegía de las Mitas” runapaka llaki 
kawsaypi kakpish, kipaka “El Habitante”, “Catedral 
Salvaje” saraka totem ninmi yallichinmi; Efraín Jara 
“Poema del Regreso”, Rubén Astudillo “Responso por tu 
tierra irremediable”, ashtawanpish. 

- Runa katikninakunapika quiteño Jorge Icazami kayta 
rurarka, shinapish pay killkaska Huasipungu kamu 
runakunaka mamallaktata yallishkami: runapa 
wiñaykawsayka achka llakichishkami kashka ñawpa 
amukunamanta: hazhindayukmanta, kitilli 
apukkunamanta, kushipatakunamanta shinapish 
runakunaka sinchikayta hapishkakunami allpawan 
kimirinakushpa sara chakrawan wañuy punchakaman. 
Chaypimi chukllata shayachin, murukunata tarpun, 
wiwakunata wiñachinkuna” (1993: 11).     

Kunan puncha comarka katikninakunapika Jorge Dávila 
Vázquez: “El Sueño y la Lluvia”, kawsayrikchapika 
saramanta willanmi kawsaypachak kashkamanta.   “De 
grano en grano” Lizet Lantigua González;  Leonor Bravo 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

242 
 

“Amaneció temprano ese día” wawakunaman 
killkarkakuna, etc. 

-Tonadakuna.  

Antipak allpapi sara wiñaykawsayta charikpika kawsayka 
tushushpami katinka. Chashnami killkashpa 
shamushkakuna, takishpa, tushushpa llaktapi tiyak tukuy 
trovadorkuna. Rimaytakita, tunadakunata allichishpa 
saraman nishpa, aswaman shinallata upyakkunaman 
manakashpaka machayman kawsayta toreashpa 
katinkapa. 

Shinami “Huallca de collares”: “Ay ñuca kancha pambapi / 
ñuka aswata katukunkuna……”, mana kashpaka Sanjuanito 
aswa hampi llakikunapami kan: “Pilchi aswata apamuy / 
chay alli machachikta/ ñuka llakikunata kunkarisha nini / 
huramanta aswallawan. 

Shinallata mana kunkarinchichu Darío Guevarapa 
rimaytakita: “Sinchi chuchakita allichinkapaka/ chusku 
imakunatami rurana kanki/ aswa, uchu, alli 
fritada/shinallata shuk alli china siririshkata”; 
manakashpaka Guaranda carnavalpa killka: “Aswatami 
nini, aswatami nini/ tragutaka mana;/ kuytsata nini/ 
payata mana”. 

Remigio Crespo Toral, Rafael Carpio Abadpa takiwan: 
“Tierra de los bellos ríos / madre tierra en que nací / 
Recubierta de frutales, / tierra santa del maíz”.  Benítez - 
Valencia, Miño Naranjo pacha kawsaypak llakikunata allpa 
llamkaykunapi ima laya kashkata takinkunami: “Ñuka 
saratami intiman llukchirkani/ mana tamyanata yuyashpa 
/ tamya hapirkami/ kanchapi tukuy sarawan”.   

  



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

243 
 

Nishkakuna: 

“Ama imata ninkichu, tukuy aswawanmi kan”., “Mikuna 
muti illakka mana mikunachu kan”., “Mutita yallik 
cuencanumi kan”., “Mana mutita mikushka kanki”., “Muti 
mikunami illakun”., “Ote ote ote kay equipomanka mutimi 
illan”., “Amarak richu, mutillatapish mikushpa rinki”., 
“Ushuman kalchata karay” pi mana chaskin maykanman 
oportunidad kushkata: wawamanka yachay, mana 
paktachikman llamkay. Transito Amaguañapa kichwapi 
riksishka rimay kaypimi nin runa ayllullata, llakta 
tantachinamanta: “Tantanachiy shuk kaspa shina kan: 
muruta rikpika wachuta rin; wachuta rikpika tukuy 
kaspata tukuchin” castilla shimipi ninmi: La unidad es 
como una mazorca de maíz: al sacar un maíz se va la fila, si 
se va la fila se acaba toda la mazorca. 

Allichinkapak tiyanmi shina saramullu pukllak wawakunata 
ninkapa; sarapanga sumak kuytsakunata ninkapa; llakta 
shutita willankapa shina Sarayunga, ‘caliente del maíz’ 
Pucara markapi llakta kiti kuchullapi sakirin, Zaruma: 
‘cabeza del maíz´ kay kitipillapitami sakirin; Saraloma  
Nabónpi shinallata Shagllipi, ashtawanpish. 

Kay rimay- sumakrimariy seccionta tukuchinkapa kay 
nishkaka hiperbolicomi rikurin: Azuayukunaka Cañari-
incakunapak wawa wawakunami kanchik sarapa 
churikunami kanchik. Ñukanchipak ñawpa yayakunapa 
kawsayka sarapimi muyushka karka, kunan 
punchakunapipish muyushpami katin ñukanchik kawsaypi, 
ñukanchik pamba rikunapi, yachankunami ñukanchikpa 
takishka rimayta, ñukanchik kikinyarita, ñukanchik 
wiñaykawsayta, ñukanchik kawasayta. Imashinami nin 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

244 
 

Martín Cahuana kichwa llaktapi nishka shina: “Saramama 
ñukanchikman wiñaypak tukuyta kushka” Mama maíz 
siempre nos ha dado todo.  

 

15.- PUKUCHISHKA SHINALLATA SARATA KATUNA. 

En el Boletín N° 232 del Instituto Nacional de 
Investigaciones Agropecuarias INIAP 153 (Agosto / ,1992), 
killkanmi: Azuaypi shinallata Cañarpika saraka 
runakunapak punchanta punta mukuymi kashka, 
shinashpami kay markakunapika 46.390 has.  tarpunkuna, 
kay rendimientowan 0.6 tm/ha (INEC 1990) ashalla 
pukuytaka rikuchin wakcha allpakunata, wakllirishka 
muyukunata, ashalla fertilizantekunata churakpi. (Loja 
markamanta Pindo llaktami ashtawan yalli sarata pukuchin 
mama llakta ukupika)  

Mamallakta ukupi shinallata hatun mamallaktakunapi 
kunan punchakunapi tukuy laya mikunakunami rurarin, 
kapukamakpi, hampikuna, ornamentalkuna ashtawanpish. 
(4.000 aproximadamente). 

Shinapish suyu ukupi sara tarpuy pukuchika 
ashallayashpami katin. Shina kashpapish Republicana 
punchamanta pacha saraka kunan punchakunapipish  
llamkarishpami katin, katunkapak, ayllullakta ukukunapi 
mikunkapalla tawka laya kawsak runakunapa wakchapak 
shinallata chayukpak: uchilla pukuchikkunapa shinallata 
hatun pukuchikkunapapish, murukunata hatun uchilla 
katuy rantiypa, apariykanchakunapa, ñawpa pachamanta 
“aparikkuna” shinallata katuna rantina pambapi mutita 
tiyarishpa katukkuna ayllullaktapi shinallata mishu llaktapi, 
Cuenca mishu llaktapi tiyak ñawpak yachak wasikunapi 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

245 
 

katunkuna: Herreríaspi, San Roquepi, Vecinopi, 
ashtawanpish., katunkunami shañupyaywasipi shinallata 
upyaywasikunapi “chayuk kari-warmikunaman” shinallata 
chikan runakunamanpish Raymi Pambapika katunkunami 
muruchuta, tintuta, kampikutata, manakashpaka mishki 
yakuta chumalawan, kimpuluwan,tamaleswan, 
empanadawan,chukllu turtillawan shinallata sara 
kutawan. 

 

  



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

246 
 

 

TUKUCHINKAPA 

Kutichimana kanchik ñawpa pacha kawsayta, yuyayta, 
kamayta Pachamamamanta yuyarishpa, sara 
chakrakunaka kunan punchakunapika chinkarishpami 
shamun kiwakunamanta, wakrakuna wiñachinamanta, 
llaktallichishkakunamantapish, shinakakpipish ashalla 
chakrakunaka ñawpa yachay kawsayta sinchiyachishpami 
katinka. Chaymantami tarpushpa katikpika mana 
chinkarinkachu. Kayta rikushpami ayllullakta pushakunaka 
yuyarichina kan wawakunaman sarata kunanyachishpa 
tarpushpa katinkapa mikuypa shinallata kawsaypacha 
sapipa, kikinyaripa, ñukanchik wiñaykawsay antirunapa 
pamawayrikuy kay pachapi ama chinkarichun.   

Saraka kay pacha kawsay llaktapika achka alli mikuymi 
kashka, chaymantami patrimonio culturalpa unancha 
tukushka ñukanchik kikinyari comarcanapika. Shinashpami 
runakunamanka tukuy pachakunapi mana hawalla willka 
yura kashka Sumak Kawsayman apan ayllukunawan, 
ayllullaktakunawan shinallata ñawpa pacha wakakunawan 
willkakunawanpish shina: Pachamama, Intitayta, 
Yakumama, Allpamama maypimi chakraka chakana shina 
tukushka tinkichishpa hawa pachapi, ukupachapi kawsay 
wiwakunata, runa shinallata pachakawsay tinkirinkuna 
shuklla tukunkapa. Chakanapak chawpi shunku shinami 
tiyakushka, tiyakun, tiyakunkara SARAMAMA, sara 
yuraka. 

Carlos Alvarez Pazos rurakpak killkashka kamumanta 
Castilla shimipi uchillaya chishka yuyayllata. Kichwa 
shimiman tikrachik: María Leonor Paguay Saeteros, Suscal 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

247 
 

kitimantami, Licenciada en Ciencias de la Educación, 
Especialidad: Historia y Geografía payka kanmi. Shinallata 
Magister (c) en Educación, mención Educación 
Intercultural Bilingüe. 

  



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

248 
 

 

ABREVIATURAS 
 
 

Adj. / adj.                               Adjetivo/ adjetivo 
Adj. k                                       Adjetivo kichwa 
Am. Mer.                                América Meridional  
ant.                                          antiguo 
Cap.                                         Capítulo 
der.                                          derivado 
Ecuad.                                     Ecuador 
esp.                                          español 
f.                                               femenino 
f. e.                                           sustantivo femenino español 
fig.                                            sentido figurado 
k.                                               kichwa 
msnm.                                      metros sobre el nivel del mar          
or.                                             origen 
pág.                                          página 
págs.                                        páginas 
P.                                              Padre (sacerdote) 
p.p. (part. pasivo)                  participio pasivo 
s.                                              sustantivo masculino 
s.c.                                           sustantivo castellano 
s. comp.                                  sustantivo compuesto 
s.f.                                            sin fecha 
s. k.                                          sustantivo kichwa 
s. k. comp.                              sustantivo kichwa compuesto 
sig.                                           siguiente 
ss.                                            siguientes 
v.                                              verbo 
v. k.                                           verbo kichwa 
V.                                               Véase. Ver 
<                                                proviene de…… 
>                                               da origen a………..  
  



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

249 
 

 

INFORMANTES 
 
Acero, Antonio, vendedor de papas en los días de feria, nativo de Quilloac del 
cantón Cañar, de 59 años. 
 
Albarracín, Melchora, agricultora, nativa de Sayausí, parroquia del cantón 
Cuenca, de 70 años de edad. 
 
Bermeo, Hilda, campesina del anejo de San Alfonso del cantón Girón, de 47 
años. 
 
Bravo Molina, Rosa, campesina de Cojitambo, de la provincia del Cañar, de 
63 años. 
 
Cabrera Fajardo, Liduvina, nativa de Shaglli parroquia de Santa Isabel, de 59 
años. 
 
Caguana, Martín, nativo de Caguanapamba del cantón El Tambo, Cañar, de 
57 años, dirigente de la comunidad. 
 
Castro, Espinoza, Agustín, exsíndico y dirigente de la comunidad de 
Potrerillos de la parroquia Socarte, General Morales, de Cañar, de 57 años. 
 
Castro, Moisés, campesino de Pachón, comunidad de la parroquia de Suscal, 
agricultor y dirigente de la Organización indígena parroquial UNOIS, de 60 
años. 
  
Chimborazo, Belisario, líder indígena de la Comunidad de Quilloac, con 
Masterado en Educación Bilingüe Intercultural, abogado, ex alcalde de Cañar 
durante dos períodos, de 47 años. 
 
Chimborazo, Francisco, dirigente nativo del Tambo, provincia de Cañar, de 50 
años. 
 
Chuma, Mercedes, curandera de la comunidad de Correucu del cantón 
Cañar, de 79 años. 
 
Durán, Celestino, oriundo del cantón Santa Isabel, de 80 años. 
 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

250 
 

Escandón, Napoleón, mestizo, nativo de la parroquia General Morales 
(Socarte), Cañar, de 68 años.  
 
Guamán Falcón, Magdalena, nativa de Cañar, magister en Educación 
Intercultural Bilingüe, de 61 años. 
  
Guamán, Teresa, vendedora de mote del mercado Feria Libre de Cuenca, de 
58 años. 
 
Huasco, Santiago, nativo de Socarte, de 47 años. 
 
Jaigua, José, ingeniero agrónomo, profesor de la especialización de 
Agronomía de la Unidad Educativa del cantón Nabón, de 59 años. 
 
Lalbay Guamán, Manuel Eduardo, campesino nativo del anejo San Alfonso 
del Cantón Santa Isabel, de 46 años. 
 
Loja, Ángel, nativo de la parroquia Santa Ana de la provincia del Azuay, de 66 
años. 
 
Loja, Antonio Caguana, nativo de Socarte, de la provincia de Cañar, de 68 
años. Dirigente y síndico de la comunidad. 
 
Loja, Eloy, campesino del cantón Sigsig, provincia del Azuay, de 51 años. 
 
Loja Loja, Inocencio, indígena de la comunidad de Collauco, de la parroquia 
de Suscal, agricultor y dirigente campesino de la Zona Baja de la provincia de 
Cañar, de 77 años. Fue el principal impulsor y líder de la Reforma Agraria de 
esa Zona. 
 
Narváez, Rafael, agricultor de la comunidad Victorilla perteneciente a la zona 
intermedia del cantón Santa Isabel, de 77 años. 
 
Neira, Blanca, campesina de la parroquia El Valle del cantón Cuenca, 
comerciante de granos, frutas y de verduras, de 60 años. 
 
Nieves Rebeca, campesina de San Gerardo de Huahualpata del cantón Girón, 
Presidenta de la Asociación de mujeres agricultoras. 
 
Paguay Guamán, Antonio, labriego de Suscal – Cañar, de 65 años. 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

251 
 

Pichasaca Guamán, María, campesina de Quilloac, curandera de la 
comunidad y profunda conocedora de saberes ancestrales, de 73 años de 
edad.  
 
Pichasaca, Santiago, oriundo de Quilloac, Cañar, de 42 años. 
 
Pichasaca, Teresa, nativa de Quilloac, del cantón Cañar, negociante de 
cereales, de 48 años. 
 
Quinde, Antonio, nativo de Cañar, de 75 años, exmaestro y Rector del 
Instituto Pedagógico Intercultural Bilingüe de Quilloac desde 1988 hasta el 
2009. De acuerdo a su propia información con  tres años de estudios en 
Derecho en la Universidad estatal de Cuenca y cuatro años de Antropología 
en la Universidad Salesiana en Quito. Jubilado desde el 2010. 
 
Saeteros, Mercedes, campesina, oriunda de Suscal, de 59 años. 
 
Sangurima Quishpi, Manuel María, indígena de Patapamba del cantón 
Nabón, de la provincia del Azuay, de 79 años. 
 
Segovia Mendieta, María Dolores, campesina de Lunduma, comunidad de la 
zona central del cantón Santa Isabel, partera y curandera y líder a nivel 
regional y nacional, de la estirpe de Dolores Cacuango y Tránsito Amaguaña, 
de 85 años de edad. 
 
Shingri, Teresa, campesina de la comunidad de Punta Corral de la parroquia 
Turi, del cantón Cuenca, de 59 años. 
 
Tepán Yunga, María, indígena de Patapamba, del cantón Nabón de la 
provincia del Azuay, de 75 años. 
 
Yari, Rosa Elvira, nativa de la parroquia Jima, perteneciente a la provincia del 
Azuay, de 64 años. 
 
Yuquilema Guamán, María, campesina de la parroquia Cañaribamba 
perteneciente al cantón Santa Isabel, provincia del Azuay, de 49 años. 
 
Zumba, Pedro, dirigente nativo del cantón Suscal, del cantón Cañar, de 47 
años. 
 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

252 
 

 
NOTAS 

 
1.- Realidad denominada también “Región Centro Sur” de la sierra 
ecuatoriana, formada inicialmente por la nacionalidad cañari y los 
conquistadores incas, luego por el Corregimiento español y, más tarde, por 
lo que sería la Gobernación colonial de Cuenca que incluía a lo que ahora son 
las provincias de Azuay y Cañar, realidad que en la Revista N° 14 del IDIS” se 
define como un proceso histórico y cultural peculiar más que una acotación 
geográfica” (1985: 129 y ss.).  
 
2.- Lo andino, entendido como una categoría que engloba aspectos como el 
geográfico, étnico, cultural, ecológico que, si bien se originó en lo indio, sin 
embargo actualmente trasciende a lo mestizo, a lo cholo, lo afro; a los 
sectores predominantemente popular y medio de la sociedad. 
Geográficamente se demarca dentro de los Andes que incluyen el páramo, la 
montaña, el valle, las estribaciones que se extiende a la Costa y al Oriente; lo 
urbano y lo rural. Es decir lo andino como dimensión multiétnica, geográfica 
y sociocultural, diversidad que se sintetiza en una unidad. 
 
3.- Sobre este vocablo veremos detenidamente más adelante, en el capítulo 
3 de este trabajo. 
 
4.- Se refiere a la ciudad imperial del Cuzco. 
 
5.- En el dialecto peruano q’ellu y en el dialecto ecuatoriano killu, significa 
amarillo. 
 
6.- El autor de esta compilación es Víctor Manuel Albornoz, Compilador de 
las Relaciones Geográficas de Indias en “Cuenca a Través de Cuatro Siglos”, 
págs. 46 y 47. 
 
7.- El Padre Julio Paris era conocedor de los dialectos del centro y del sur: 
Chimborazo, Cañar y Azuay, así como también del norte serrano, como anota 
Ruth Moya en el prólogo de la obra mencionada. 
 
8.- En Centroamérica denominan milpa: tierra destinada al cultivo del maíz y, 
a veces, de otras semillas, según el Diccionario de la Lengua Española, aunque 
en Hombres de Maíz de Miguel Ángel Asturias, esta palabra se utiliza 
indistintamente para parcela o planta de maíz. 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

253 
 

9.- Lo escrito en cursiva es mío. 
 
10.- Voz españolizada, igual tupos. 
 
11.- Jatunruna. Era el individuo que aportaba con la mano de obra en toda 
clase de trabajo, ya sea familiar, comunitario o estatal en el Tawantinsuyo. 
Los jatunruna constituían la mayoría de la población. (Espinoza Soriano, 
Waldemar, ídem. 1997: 284). 
 
12.- Chakana, es un símbolo que en la cultura andina se representa como una 
especie de cruz cuadrada y que entre los cañaris se aplica al tiempo, al 
espacio, al ciclo vital del hombre, al proceso del cultivo del maíz o ciclo 
agrícola sara wata, al ciclo festivo o celebrativo, a la vida en general. Sin 
embargo cada región, cada comunidad posee su forma cultural de 
interpretar, aplicar y representar la simbología. Variantes encontramos por 
ejemplo en el cantón Nabón, Azuay (Ver El Mercurio, del 7 de diciembre de 
2016), y en Quilloac en Cañar. 
 
 Chakana se traduce por escalera, parihuela o camilla, cruz cuadrada. Como 
verbo significa hacer puente. Este término sirve también para referirse 
astronómicamente a la Cruz del Sur que, en la Unidad Educativa Intercultural 
Bilingüe de Quilloac, de la parroquia del mismo nombre del cantón Cañar, 
utilizan para incorporar al Calendario Vivencial Comunitario (Quilloac 
Runakunapa Kawsay Pacha Yachay). Sin embargo, en todas las comunidades 
las mujeres son las encargadas de trazarla. 
 
Aplicada al ciclo agrícola del maíz: sara muyu, la chakana es una cruz  con 
cuatro cuadrantes que corresponden a los dos solsticios y a los dos 
equinoccios del año solar y, por ende, a los cuatro momentos del cultivo con 
sus respectivas celebraciones o raymis: koya raymi equinoccio de septiembre, 
inicio del ciclo o tiempo femenino, de la siembra; kapak raymi, solsticio de 
diciembre y máxima fuerza femenina; pawkar raymi, época de florecimiento, 
equinoccio de marzo, inicio del tiempo masculino; Inti raymi, época de 
cosecha, solsticio de junio y máximo tiempo masculino. 
 
Cada cuadrante consta de tres meses. El solsticio de verano espacialmente 
se lo ubica al este y temporalmente corresponde al mes de diciembre; el 
solsticio de invierno corresponde al oeste y temporalmente a junio. El  
equinoccio de marzo espacialmente corresponde al norte y el equinoccio de 
septiembre, se lo ubica al sur. 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

254 
 

13.- Espiral, churu en kichwa, en la concepción andina la representación de 
la vida en continua transformación o pachakutik, es decir el proceso cíclico 
que avanza y se repite, pero que cada repetición no es igual sino que está 
sujeta a cambio, a movimiento, muyuy en kichwa. Los espirales son siete y 
parten de un núcleo en que se representa al sol y a la luna, símbolos de 
identidad andina. El Diccionario de la Lengua Española trae la palabra churo 
con dos acepciones: en Bol. y Ecuad. caracol y en Col. y Ecuad. rizo (de pelo). 
Es posible posible que churo provenga del kichwa cuyo significado es de 
caracol. De churu se deriva el diminutivo churuku. 
 
14.-  Sobre este término y chakitakalla se verá en el Capítulo 7. 
 
15.- Tishana, vocablo empleado en el habla kichwa del Cañar actual ya que, a 
excepción de Luis Cordero, no existe en otros diccionarios con el significado 
dado, pero sí como escarmenar.  
 
16- Makita mañachi, forma de solidaridad y reciprocidad en el trabajo agrícola 
entre familias. 
 
17.- Nos referiremos a esta palabra cuando tratemos de la voz tarpuy en la 
misma página. 
 
18.- En el Boletín N° 232 del Instituto Nacional de Investigaciones 
Agropecuarias INIAP, de agosto de 1992, refiriéndose a las provincias de 
Azuay y Cañar, establece como zonas altas desde 2700 a 2900 msnm y zonas 
bajas desde 2400 a 2699. 
 
19.- Estos, a su vez, son derivados de minkana, v. k. Colaborar en tareas o 
trabajos agrícolas o comunitarios, previa petición del dueño del terreno o del 
dirigente, quienes retribuyen con comida y bebida. 
 
20.- Pampamesa. Remitirse al Capítulo 10 de este libro, titulado: Otros usos, 
tareas y costumbres referidos al maíz, en donde tratamos detalladamente 
sobre este vocablo.  
 
21.- Información personal del autor de este libro, presente en el ritual. 
 
22.- Durante los solsticios el sol está más lejos de la tierra y más cerca durante 
los equinoccios. 
 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

255 
 

23.- Motepata, compuesto kichwa al que nos referiremos en el siguiente 
capítulo: Comidas y bebidas, carácter social y ritual. 
 
24.-  Cuy < kuy, s.k. Roedor de la especie de los cobayos, conocido también 
como conejillo de indias. 
 
25- En el libro Quinto de los Cabildos de Cuenca (1559 – 1587) se expresa 

que veinte años después de la fundación de la doctrina de Sant Francisco 
de Peleusi de Azogue Cojitambo ya era “un pueblo consolidado  y un 
importante asiento mestizo” (Ver en Juan Chacón o en el artículo de 
Marco Robles en el libro de Efraín León Rivas titulado “Cojitambo. Más 
allá del mito  y de la Leyenda”, 1977: 118). 

 
26- Uyansa, s. k. Agasajo que en los sectores rurales aún se acostumbra hacer 

por ejemplo por la inauguración o terminación de una casa, por lo que 
el dueño brinda comida y bebida por la mano de obra prestada en la 
construcción. Sin embargo, en el contexto de las festividades se entiende 
como el día final o despedida de la fiesta que el prioste y otros cargos 
subalternos ofrecen en sus casas a los colaboradores y demás miembros 
de la comunidad. En los poblados e incluso en ciertos barrios urbanos 
aún se escucha “darás la uyansa” a quien estrena un par de zapatos o 
un vestido nuevo, en el sentido de propina que su propietario debe dar 
en dinero o alguna golosina. Alfonso Cordero Palacios registra esta voz 
en su  Léxico de Vulgarismos Azuayos, pero como cañarismo. 

 
27.- Abreboca. Del v. abrir y del s. boca. Copa de trago que se acostumbra 

servir a los invitados antes de una comida suculenta, más aún cuando el 
plato fuerte es con cuy asado o chancho y sus derivados como morcillas, 
chicharrones, cascaritas, etc., por lo que se oye decir: “Para que entre en 
provecho y no patee el puerco es bueno tomar un buen abreboca”. 

 
28.- En el orden de la estructura de este tipo de compuestos kichwas, no es 

correcto como anota Loyola: acchachukllu que en español significaría 
‘choclo del pelo’, sino el orden inverso: chuklluakcha cuya traducción es 
‘pelo del choclo’ como habría querido decir. 

 
29.- Rosa Elena Tránsito Amaguaña, más conocida como mama Tránsito. Es 

referente de liderazgo y una de las activistas más importantes junto 
Dolores Cacuango del Movimiento Indígena ecuatoriano. 

 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

256 
 

 

BIBLIOGRAFIA 
 

ALULEMA PICHASACA, Rafael, Yachay Ñan Nro. 4,  Instituto Superior 
Pedagógico “Quilloac” Bilingüe Intercultural, Cañar – Ecuador, 2012. 

ÁLVAREZ PAZOS, Carlos, Corpus Christi en Socarte Ritualidad de Propiciación 
y Fertilidad del Ganado, Instituto de Investigaciones Sociales - IDIS -, 
Departamento de Cultura de la Universidad de Cuenca, Cuenca – 
Ecuador,  2002. 

---, Nuestra Habla Regional El Quichua y el Español en las Palabras 
Compuestas, Tercera Edición, Facultad de Filosofía, Letras y Ciencias de 
la Educación de la Universidad de Cuenca, 2010. 

ARRIAGA, Jesús, Pbro., Apuntes de Arqueología Cañar, Imprenta del Clero, 
Cuenca, 1922. 

ASTURIAS, Miguel Ángel, Hombres de Maíz, Biblioteca Asturias, Alianza 
Editorial, Primera Reimpresión, Madrid, 2008. 

BEYERSDORFF, Margot, Léxico Agropecuario Quechua, centro de estudios 
rurales andinos “bartolomé de las casas”, Cusco – Perú, 1984. 

CAIMI ÑUCANCHIC SHIMIYUK PANCA, Ministerio de Educación y Cultura 
Pontificia Universidad Católica del Ecuador ILL – CIEI, Primera Edición, 
Quito, 1982. 

CIEZA DE LEÓN,  Pedro, “La Crónica del Perú”, Espasa Calpe S. A., Madrid, 
1941. 

COBO, Bernabé, “Historia del Nuevo Mundo”, Biblioteca de Autores 
Españoles, Madrid, 1946. 

CORDERO, Luis, Diccionario Quichua - Castellano Castellano - Quichua, 
Colección Kashkanchikrakmi 1, EBI Proyecto de Educación Intercultural 
Bilingüe, Corporación Editora Nacional, Quinta Edición, Quito – Ecuador, 
1992.  

CORDERO, Luis, Enumeración Botánica, Provincias del Azuay y Cañar de la 
República del Ecuador, Afrodisio Aguado S.A., Segunda Edición, Madrid, 
1950. 

CORDERO PALACIOS, Alfonso, Léxico de Vulgarismos Azuayos, Cuenca del 
Ecuador, Editorial Casa de la Cultura Ecuatoriana Núcleo del Azuay, 1957. 

COROMINAS, Joan, Diccionario Crítico Etimológico de la Lengua Castellana, 
Biblioteca Románica Hispánica, Reimpresión, Editorial GREDOS, Madrid, 
1974. 

 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

257 
 

CRESPO TORAL, Remigio, Leyenda de Hernán, Clásicos Ariel 24, Biblioteca de 
Autores Ecuatorianos, Editado por Publicaciones Educativas “Ariel”, 
Guayaquil – Quito – Ecuador. 

CUENCA A TRAVÉS DE CUATRO SIGLOS, Compilación, Prólogo y Notas de 
Manuel Albornoz, Dirección de Publicaciones Municipales, Tomo 
Primero, Cuenca – Ecuador, 1959. 

CHACÓN, JUAN, SOTO, PEDRO, MORA D, Historia de la Gobernación de 
Cuenca 1777 – 1820, Estudio Económico-Social, Instituto de 
Investigaciones Sociales de la Universidad de Cuenca IDIS, Cuenca – 
Ecuador, 1993. 

DÁVILA ANDRADE, César, Antología Poética, en Colección Básica de Escritores 
Ecuatorianos 6, Casa de la Cultura Ecuatoriana, Quito – Ecuador, 1975. 

DE ACOSTA, José, Historia Natural y Moral de las Indias, Biblioteca de Autores 
Españoles, Vol.73, Ediciones Atlas, Madrid, 1954. 

DE LA PEÑA MONTENEGRO, Alonso, Itinerario para Párrocos de Indios, 
Madrid, 1771, Anuario Histórico, Jurídico Ecuatoriano IX, Ediciones 
Corporación de Estudios Y Publicaciones CEP, 1985, Quito – Ecuador. 

DE VELASCO, Juan, La Historia del Reino de Quito, Tomo I La Historia Antigua, 
Clásicos Ariel, Biblioteca de Autores Ecuatorianos 1. 

DICCIONARIO DE LA LENGUA ESPAÑOLA Real Academia Española, Vigésima 
Segunda Edición, Espasa, un Aporte  Cultural de EL COMERCIO la vida a 
diario (10 tomos) Impreso en Rotapapel, España, 2001. 

DICCIONARIO KHECWA – ESPAÑOL, Tucumán, Universidad Nacional, 1945. 
EL MERCURIO, Diario Independiente de la Mañana, Cuenca, junio 9 y 22 de 

junio de 2014. 
EL MERCURIO, Diario Independiente de la Mañana, Cuenca, septiembre 28 

de 2017. 
ENSAYOS SOBRE HISTORIA REGIONAL, La Región Centro Sur, recopilación, 

Instituto de investigaciones Sociales de la Universidad de Cuenca (IDIS), 
Casa de la Cultura Ecuatoriana Núcleo del Azuay, Cuenca – Ecuador, 1982. 

ESPINOZA SORIANO, Waldemar, Los Incas, Economía, Sociedad y Estado en 
la Era del Tawantinsuyo, Amaru Editores, Tercera Edición, Perú, 1997. 

ESTERMANN, Joseff, FILOSOFIA ANDINA Estudio Intercultural de la sabiduría 
autóctona andina, Ediciones Abya - Yala, 1ra. Edición, Quito – Ecuador, 
1988, Autoedición Abya – Yala Editing, Quito – Ecuador, 1998. 

GALEANO, Eduardo, Memoria del Fuego I Los Nacimientos, Siglo XXI Editores 
S.A., Madrid, en coedición. 

GARCILASO DE LA VEGA, Inca, Comentarios Reales de los Incas, Biblioteca 
Peruana, Ediciones PEISA, Lima – Perú, 1973. 

 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

258 
 

GUEVARA, Darío,  El Castellano y el Quichua en el Ecuador, Editorial de la    
Casa de la Cultura Ecuatoriana, Quito, 1972. 
GRIM, Juan M., La Lengua Quichua (Dialecto de la República del Ecuador), 

Friburgo de Brisgovia, 1986, Edición Facsimilar reimpresa por el Proyecto 
de Educación Bilingüe Intercultural, Convenio MEC-TEZ, Quito, 1989. 

GUZMÁN, Manuel, S.J., Gramática de la Lengua Quichua (Dialecto del 
Ecuador), Tip. de “Prensa Católica”, Quito – Ecuador, 1920, Edición 
Facsimilar reimpresa por el Proyecto de Educación Bilingüe Intercultural, 
Convenio MEC-GTZ, Quito, l989. 

JARA IDROVO, Efraín, El mundo de las Evidencias, Departamento de Difusión 
Cultural de la Universidad de Cuenca, 1980. 

---, Grandes textos líricos, Ministerio de Cultura y Patrimonio, Primera 
edición, Quito Ecuador, 2015. 

IDROVO URIGÜEN, JAIME, Cojitambo: Vitalidad y Encrucijadas Históricas, 
Editorial Casa de la Cultura Núcleo del Cañar, (s.f.). 

INSTITUTO NACIONAL DE INVESTIGACIONES AGROPECUARIAS INIAP -153, 
Boletín Divulgado N° 232, Quito – Ecuador, 1992. 

KICHWA Yachakukkunapa Shimiyuk Kamu Runa Shimi – Mishu Shimi  Mishu 
Shimi – Runa Shimi, Diccionario Escolar Intercultural Bilingüe de las 
Lenguas Ancestrales, Ministerio de Educación, Colección Runakay N° 3,, 
Ecuador, 2009. 

LANTIGUA GONZÁLEZ, Lizet, De grano en grano, Maratón del Cuento 7., 
Quito, una ciudad que lee, s.f. 

LARA, Jesús, Diccionario Qhëshwa – Castellano / Castellano Qheshwa, 
Editorial “Los Amigos del Libro”, La Paz – Cochabamba, 1971. 

LEÓN RIVAS, Efraín, Cojitambo. Más allá del Mito y la Leyenda, Casa de la 
Cultura Ecuatoriana Núcleo del Cañar, Azoguez – Ecuador, 1977. 

LIRA, Jorge A., Diccionario Kkechwa – Español, Tucumán: Universidad 
Nacional, 1945. 

LOYOLA VINTIMILLA, Hernán, Geografía Sagrada: Arqueoastronomía de 
Pumapungo –Guapondelig, Edición General: PROMAS-CUENCA, 
Universidad de Cuenca, 2016. 

MINGA OCHOA, Nancy, Agroecología en el Sur del Ecuador, publicación de la 
Coordinadora Ecuatoriana de Agroecología – CEA -, Gráficas Lituma ISBN, 
2017. 

MOYA, Ruth, Ecuador: Cultura, Conflicto y Utopía, Ediciones Cedime, 
Colección Difusión Cultural 5, Quito, 1987. 

MOYA, Ruth, ECUADOR PLURAL.: Palabras y Textos,  Proyecto de Educación 
Bilingüe Intercultural EBI, Cuenca, 1992. 

 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

259 
 

ORDÓÑEZ DE COBOS, Carmela, Cocina Moderna, Talleres Gráficos de la 
Editorial Amazonas, Cuenca – Ecuador, 1958. 

PARIS, Julio, Gramática de la Lengua Quichua con Estudio Introductorio y 
Notas a la Gramática y al Vocabulario de Ruth Moya, EBI Proyecto 
Educación Bilingüe Intercultural, Corporación Editora Nacional, Colección 
Kashkanchikrakmi volumen 5, Quito – Ecuador, 1993.  

PAZOS BARRERA, Julio, La Cocina del Ecuador Recetas y Lecturas, Segunda 
Edición, El Chasqui Impresiones, Ecuador, 2014. 

POPOL VHU Las Antiguas Historias del Quiché, Colección Popular, Fondo de 
Cultura Económica, Séptima Edición, Méjico, 1964. 

REVISTA DE ANTROPOLOGÍA N°18 de la Casa de la Cultura Ecuatoriana 
Núcleo del Azuay. 

REVISTA idis 14, Revista del Instituto de Investigaciones Sociales de la 
Universidad de Cuenca IDIS, Cuenca – Ecuador, 1985. 

SARA LLAKTA El Libro del Maíz, Ministerio Coordinador de Patrimonio Natural 
y Cultural y Universidad de Cuenca, Quito, 2009. 

SISAYUK SHIMIPAMPA Diccionario Infantil Kichwa, Universidad de Cuenca 
Departamento de Estudios Interculturales (DEI) Dirección Nacional de 
Educación Intercultural Bilingüe (DINEIB) UNICEF, Gobierno de Finlandia, 
Cuenca – Ecuador, 2009. 

TORRES FERNÁNDEZ DE CORDOVA, Glauco, Lexicon Etnolectológico del 
Quichua Andino, ED. Tumipamba 2002. Impreso en Ecuador. 

TOSCANO MATEUS, Humberto, El Español en el Ecuador, Revista de Filología  
Española.- Anejo LXI, Madrid, 1953. 

VÁZQUEZ, Honorato, Reparos sobre nuestro lenguaje usual, Segunda Parte, 
Casa de la Cultura Ecuatoriana, Núcleo del Azuay, Cuenca Ecuador, 1992. 

VÁZQUEZ MÉNDEZ, Paciente, Campesinos del Azuay Economía, Sociedad y 
Cultura, Instituto de Investigaciones Sociales IDIS de la Universidad de 
Cuenca, Cuenca – Ecuador, 1995. 

YÁNEZ COSSÍO, Consuelo, Léxico Ampliado Quichua – Español / Español – 
Quichua, Corporación Educativa Macac, Quito, 2007.   

ZARUMA, Luis Bolívar, Los Pueblos Indios en sus Mitos N° 5, Ediciones Abya – 
Yala, Segunda Edición, Quito – Ecuador, 1993. 

  



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

260 
 

 

SEMBLANZA BIOGRÁFICA 

 
Carlos Álvarez Pazos (1944, Cuenca-Ecuador) 

Licenciatura y Especialización en Lengua y Literatura en la Universidad de 
Cuenca; Diplomado en Lingüística, Dialectología y Metodología en Lenguas 
Indígenas en el Instituto Caro y Cuervo de Bogotá; Maestría en Ciencias 
Sociales con especialización en Antropología e Historia de los Andes 
concedido por la Flacso en convenio con el Centro de Estudios Regionales 
Andinos “Bartolomé de las Casas” del Cusco. Ejerció la docencia en 
establecimientos de Educación media y superior: en la Facultad de Filosofía 
en asignaturas de su especialidad; en el Departamento de Idiomas como 
profesor de kichwa (actualmente Instituto de Idiomas); investigador en el 
Instituto de Investigaciones Sociales de la Universidad de Cuenca (IDIS). 
Autor de El Quichua en los Compuestos del Español Popular de Cuenca, 
Corpus Christi en Socarte, Nuestra Habla Regional, obras publicadas por la 
Universidad de Cuenca. Coautor de Pequeño Atlas de la Sabana de Bogotá 
en Estudios de Dialectología Hispanoamericana (Universidad de Tokushoku, 
Tokyo); Runa Tantanacuicuna Suscalmanta (Tomos I y III), IDIS-UNOIS. 
Miembro de la Casa de la Cultura Ecuatoriana Núcleo del Azuay. Ha 
participado en cursos, simposios, talleres de capacitación y otros eventos 
sobre lengua y cultura andinas dentro y fuera del país. 
 

 



Saramama La cultura del maíz                                                       Carlos Álvarez Pazos 

261 
 

Este libro es un testimonio lexicológico sobre la temática del 

maíz, como expresión de la lengua y de la cultura del ámbito 
geográfico del Azuay y del Cañar: comunidades y pueblos de 
raigambre indígena y del contexto popular y medio urbano. 
Esta publicación es una muestra de la interrelación 
sociolingüística, presente en los sectores sociales anotados y 
en todos los niveles de la lengua predominantemente en el 
léxico y semántica, que se manifiesta como expresión de 
lenguas en contacto entre el kichwa y castellano, en situación 
de diglosia y bilingüismo. 
El lenguaje devela el contexto: la persistencia de la Cultura del 
Maíz, a través de saberes, prácticas, creencias, ritos, relaciones 
de trabajo, festividades, como raíz e imagen de nuestra 
identidad indo-mestiza en la región azuayo-cañari, comarca en 
que el hombre y la naturaleza se han ido interrelacionando 
histórica-mente como una trama y urdimbre indisolubles, y 
ello a través del maíz, que se ha constituido en uno de los 
símbolos emblemáticos de nuestro patrimonio cultural, 
nuestra planta madre, de ahí SARAMAMA, título en el que se 
enmarca y dimensiona el texto. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

            
 


