
Reflexiones desde el Anáhuac del Sur               Editorial El Canario 

I  



 

 

 

  



 

 

 

 

 

 

 
 

REFLEXIONES  
DESDE EL ANÁHUAC 

DEL SUR 

 
José R. Reyes Ávila 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



I 

 

 

 

 

REFLEXIONES DESDE 
EL ANÁHUAC DEL SUR 

 
 José R. Reyes Ávila 

 

 

FICHA TÉCNICA 

Título: Reflexiones desde el Anáhuac del Sur 

Autor: José R. Reyes Ávila 

Editor: Ángel Bolivar Fajardo Pucha 

Año: 2025 

Editorial: El Canario  

Ciudad de Publicación: Cuenca - Ecuador 
 

CRÉDITOS 

Portada: John Díaz Estrella 

ISBN: 978-9942-7432-5-1 

Diseño y diagramación: Editorial El Canario 

 
Se autoriza la reproducción total o parcial de este material, en cualquier medio o soporte, siempre 

que se otorgue el debido crédito al autor. Queda prohibido su uso con fines comerciales o 

lucrativos, y cualquier obra derivada deberá distribuirse bajo la misma licencia (CC BY-NC-SA). 

 

   



II 

 

 

 

 

Quiero dar el crédito que merecen a todos aquellos amigos 

que fueron lectura de mi columna en el periódico “el país” y 

en especial a Hugo Romero director del diario en aquella 

época y al Dr. Víctor Hugo Ramírez Camacho por sus 

constantes observaciones e invaluables aportaciones.  

 

A todos Gracias eternas.   



III 

 

 

 

 

 

“Uno no puede ponerse del lado de quienes hacen la 

historia, sino al servicio de quienes la padecen”. 

- Albert Camus 

 

 

 

“Un pueblo sin el conocimiento de su historia pasada, origen 

y cultura es como un árbol sin raíces”. 

- Marcus Garvey 

 



IV 

  



V 

INTRODUCCIÓN 

El presente libro surge de una cuidadosa selección de 

artículos propios publicados con anterioridad en el diario “El 

País” de Honduras desde agosto de 2022 a marzo 2025. He 

seleccionado treinta y cinco artículos, que guardan relación 

con nuestra tradiciones e historias olvidadas. 

 El gran Anáhuac comprende según el maestro Guillermo 

Marín Ruiz, desde Nicaragua hasta Canadá incluyendo las 

islas Antillas, un espacio cultural habitado desde siempre 

por los hijos del maíz. Una misma matriz cultural y filosófica 

que nos une desde siempre, pero que algunos se han 

empeñado en que olvidemos esa unión histórica. 

 Los artículos surgen después de haber vivido en un 

hermoso país llamado México (Puebla) siendo originario de 

Honduras y migrante que ha tenido la suerte de vivir en 

otros países como España o Inglaterra durante los últimos 

treinta años. Vivir en México me hizo reencontrarme con 

mis raíces ancestrales, un viaje al inicio de nuestra 

existencia, que ha sido sepultada por los últimos quinientos 

años de historia. Me resultó paradójico ver lo poco que se 

escribe de nuestra historia común a pesar de tener más de 

nueve mil años juntos. Hoy nos separan las fronteras físicas, 

pero la matriz cultural es la misma; somos hijos del maíz. 



VI 

Nahuas, mayas, lencas, cholultecas, chontales y mestizos 

somos la misma gente. 

La selección de artículos se ha realizado con el objetivo de 

que el lector pueda escoger el título que considere 

adecuado y apropiado a sus necesidades e intereses 

intelectuales.  Mi idea es compartir estas reflexiones, que 

surgen desde la vivencia propia, no soy un experto del tema 

simplemente observo, comparo y saco mis conclusiones a 

través de la experiencia vivida. He tratado de utilizar un 

lenguaje sencillo para llegar a la mayor cantidad de 

personas; espero haber acertado, a veces los abogados, 

somos muy barrocos en el uso del lenguaje.  

Como usted observará en los artículos ofrecidos la 

perspectiva manejada desde un principio, es abierta a una 

visión regional (mesoamericana) debido a la cercanía 

cultural ya señalada.  

Me parece necesaria una perspectiva regional de la historia 

y de los problemas sociales en nuestro entorno ya que, 

cualquier visión local es insuficiente. No se puede tener un 

texto adecuado; sin un contexto correcto. 

No quiero terminar sin mencionar, que parte del trabajo 

viene motivado, por la colaboración establecida hace casi 

cuatro años con la Asociación de Cooperación y Desarrollo 



VII 

Económico de los hondureños en Gerona (ACODEHGI) a 

quienes quiero manifestar mi agradecimiento de forma 

especial. Debo agradecer de forma muy especial y en 

particular a María Cristina Sancho Sancho por todo su 

apoyo en mis visitas a Gerona; a José Manuel Castellano Gil, 

quien fue el principal motivador y promotor para la 

concreción de esta obra y finalmente a Angel Fajardo Pucha, 

ex alumno de José Manuel quien fungió como editor para 

que este libro salga a la luz y no puedo olvidarme de Angela 

Mendoza Buchanan y Clara Estrella Quevedo.  

Olvidamos nuestro “origen común”, estamos divididos en 

países, con fronteras físicas, que nada tienen que ver con 

nuestra cultura común mesoamericana. Espero que resulte 

de su interés. Tegucigalpa M.D.C 18 de abril de 2025. 

  



VIII 

ÍNDICE 
 

1. CUANDO DIOS LLEGÓ AL ANÁHUAC ............................. 10 

2. LA FIESTA DE MUERTOS EN MESOAMÉRICA ................ 15 

3. CACAO, REGALO DE MESOAMÉRICA A LA 
HUMANIDAD ........................................................................ 20 

4. COYOL O COCOYOL .......................................................... 25 

5. LOS TOLTECAS Y QUETZALCÓATL, EL DIOS CRISTO DE 
MESOAMÉRICA .................................................................... 29 

6. GASTRONOMÍA MESOAMERICANA E IDENTIDAD ..... 34 

7. LOS MATAGALPA TEXIGUAT Y LOS NAHUALES.......... 39 

8. BIOTECNOLOGÍA ANCESTRAL DEL MAÍZ Y SU 
MUTACIÓN TRANSGÉNICA ................................................44 

9. APELLIDOS NAHUAS Y MAYAS EN NUEVA ESPAÑA .. 49 

10. EL TAMAL HUASTECO Y LAS MUJERES MAYAS ........... 54 

11. MIGRACIÓN Y MESTIZAJE DE GONZALO DE 
GUERRERO ............................................................................ 59 

12. LOS CUATRO ACUERDOS TOLTECAS ............................ 64 

13. ¡OTROS DESCUBRIERON AMÉRICA Y COLÓN VINO 
DESPUÉS! ............................................................................... 69 

14. EL ADÁN LENCA Y LA COMIZAGUAL .............................. 74 

15. LOS NAHUAS Y EL NÁHUATL EN CENTRO AMERICA ..79 

16. MEDICINA PREHISPÁNICA, TEMAZCAL Y EQUILIBRIO
 ................................................................................................. 84 

17. LA NO GASTRONOMÍA HONDUREÑA ........................... 89 



IX 

18. MUERTOS Y PERROS EN XIBALBÁ ................................... 94 

19. MANCHA MONGÓLICA, EN NOSOTROS ....................... 99 

20. EL DÍA DEL JAGUAR, ANCESTRALIDAD Y OLVIDO ..... 104 

21. EL COLIBRÍ UN PÁJARO LEYENDA ................................. 109 

22. INGENIERÍA GASTRONÓMICA ANCESTRAL .................. 114 

23. HAMACAS, CAMAS PREHISPÁNICAS ............................. 119 

24. MIGRACIÓN, ORO Y GENOCIDIO CALIFORNIANO .... 124 

25. ¿PULPERÍA O PULQUERÍA? ............................................... 129 

26. LA TORTUGA NAHUAL ...................................................... 134 

27. MECAPALERO Y LÉPERO ................................................... 139 

28. MONOPOLIO Y TABACO .................................................. 144 

29. ¡¡ SIETE MOTIVOS PARA FUMAR PUROS!! .................... 149 

30.EL AZUL MAYA .................................................................... 154 

31. ¡ARAHUACAS Y ANAHUACAS! ........................................ 159 

32. PATOS, TORTUGAS Y ARDILLAS ..................................... 164 

33. METATES EN LA “MISTERIOSA” CIUDAD BLANCA ..... 169 

34. ¡LA VERDADERA BARBACOA! .......................................... 174 

35. MUJER LENCA Y MITO ....................................................... 179 

 

 

 

 



Reflexiones desde el Anáhuac del Sur               Editorial El Canario 

10 

CUANDO DIOS LLEGÓ AL 
ANÁHUAC 

 

El Nuevo Mundo es descubierto por Cristóbal Colón el 12 de 

octubre de 1492. Esta fecha hoy se conoce en Iberoamérica 

como el Día de la Hispanidad. Que, como en cualquier otra 

fecha festiva, algunos celebran y otros aborrecen.  

En estas tierras, las fiestas y celebraciones siempre tuvieron 

un sentido completamente diferente para los habitantes del 

Anáhuac, quienes tenían por mundo la porción de tierra 

comprendida entre el océano Pacífico y océano Atlántico; 

desde la actual Nicaragua hasta lo que hoy es Utah, en 

Estados Unidos de América. Era el mundo de los mexicas 

antes de la conquista. Adelanto esto porque en esta área se 

desarrollan los eventos que hoy tratamos.  

Descubrir estas tierras lejanas trajo todo tipo de 

experiencias y acontecimientos, tanto para nativos como 

para conquistadores. Pero, indudablemente, un evento 

trascendental es la llegada de “Dios” a un lugar de “gente 

desnuda que no comía carne y creía que en los cielos existía 

un Dios creador” (ese Dios era Quetzalcóatl, 



Reflexiones desde el Anáhuac del Sur               Editorial El Canario 

11 

evidentemente). Así lo señala Morales Padrón en su libro 

"Teoría y Leyes de la Conquista”. 

En 1486, unos años antes del descubrimiento, Cristóbal 

Colón ofreció un proyecto a los Reyes Católicos para crear 

una nueva ruta hacia las Indias por el océano Atlántico. En 

aquel momento, era prioridad la conquista de Granada, 

pero el proyecto fue cuestionado y se demoró. Al final, la 

reina Isabel concedió apoyo a Colón para su expedición y 

dio su beneplácito. Fue así como el 12 de octubre de 1492 las 

embarcaciones llegan a tierra firme, no al destino deseado, 

y topan con un continente nuevo, iniciando la colonización 

de América. 

En ese mismo año de 1492, el papa Alejandro VI (Alejandro 

Borgia), mayor autoridad religiosa de Europa concedió a 

Isabel de Castilla y Fernando II de Aragón (Reyes Católicos) 

una serie de ayudas y ventajas para promover el proyecto 

de conquista y de expansión del reino, liderado por el 

Almirante Cristóbal Colón.  Como parte de esa ayuda, el 

Papa promulgó cuatro bulas, y convirtió a los Reyes 

Católicos en los administradores de las posesiones de la 

iglesia en las Indias Orientales: 

Bula intercaetera, el 3 de mayo de 1493, a efectos de 

extender la fe católica y a la vez legitimar el viaje de 



Reflexiones desde el Anáhuac del Sur               Editorial El Canario 

12 

Cristóbal Colón. Asigna a los reyes las tierras descubiertas, 

excepto aquellas bajo dominio de señores cristianos; era la 

bendición papal para conquistar e imponer la religión. 

Bula eximiae devotionis, promulgada el mismo día que la 

anterior, favorecía la “propagación del imperio cristiano”, y 

convierte a los Reyes Católicos en administradores de los 

bienes de la iglesia en las Indias Occidentales. 

Bula intercaetera, 14 de mayo del mismo año: la novedad 

más importante que introdujo fue la definición de un 

meridiano al oeste, del cual todas las tierras «halladas y por 

hallar» pertenecerían a los Reyes Católicos. 

Bula Dudum Siquidem, de 26 de septiembre del mismo año, 

limita a los portugueses a no intervenir en los nuevos 

descubrimientos. 

Ya con la bendición papal, los conquistadores llegados al 

Anáhuac empezaron el proceso de evangelización (en 

México) a partir del año de 1520, para lo cual se enviaron 

misioneros franciscanos para inculcar la fe a los hijos de los 

Tlatoanis Mexicas, y luego al resto de la población. 

Los españoles aplicaron una política de doble conquista: la 

militar, y la espiritual (conversión de los nativos al 

cristianismo). Estaban autorizados, legitimados y 

bendecidos para ello. 



Reflexiones desde el Anáhuac del Sur               Editorial El Canario 

13 

Todo lo que existía entre cielo y tierra pasó a pertenecer a 

los reyes y a la iglesia. La Corona y el Vaticano procedieron 

a patrimonializar estas tierras en el nombre de Dios; el 

Anáhuac cambió de dueño, cambió la percepción de lo 

divino, cambiaron las deidades, y un nuevo Dios y una 

nueva fe habían llegado para quedarse.   

Junto con los franciscanos y resto de autoridades religiosas, 

más adelante llegaría una institución conocida como “El 

Tribunal del Santo Oficio de la Inquisición de México” que 

fue establecido en 1571 para ejercer un control ideológico y 

religioso sobre la población, procurando normas de 

conducta que regirían la vida en el Anáhuac. Buscaba 

fortalecer la fe, perseguir herejías, prácticas judaizantes y 

mantener la unidad religiosa.  

El Tribunal del Santo Oficio trajo la práctica de juicios 

sumarios (juicios inquisitivos), en la que de ser cierta 

cualquier denuncia anónima por no seguir los mandatos 

cristianos, podía tener como consecuencia ser quemado en 

la hoguera. La pena de muerte y la tortura serían utilizadas 

como mecanismo de control psicológico sobre los 

acusados. El Tribunal de la Inquisición era una cosa muy 

seria. Y ¿cuáles eran las amenazas en estas tierras? Entre 

otras, hay que señalar que el Tribunal perseguía con 

especial ahínco la herejía, es decir, cualquier creencia que 



Reflexiones desde el Anáhuac del Sur               Editorial El Canario 

14 

estuviese en desacuerdo con la Iglesia Católica. Un abanico 

indeterminado de supuestos. 

Este Tribunal, entre 1571 y 1820, mediante juicios 

inquisitivos, se encargó de perseguir y castigar la herejía, la 

apostasía, la hechicería, las supersticiones, la fornicación, la 

blasfemia, la idolatría, la brujería y la lectura de libros 

prohibidos, entre otros hechos, considerados delitos en ese 

entonces; todo para proteger la fe cristiana. 

En conclusión, así llegó Dios al Anáhuac, por el binomio 

corona-religión de la mano, con nuevas creencias para 

imponer su visión del mundo a los nativos. No hay ninguna 

duda de que, en estas tierras, hace apenas quinientos años, 

conocemos a Dios. 

  



Reflexiones desde el Anáhuac del Sur               Editorial El Canario 

15 

LA FIESTA DE MUERTOS EN 
MESOAMÉRICA 

 

En estas fechas de finales del mes de octubre e inicio de 

noviembre, hay dos celebraciones populares muy 

conocidas: una de tradición celta irlandesa conocida como 

Halloween (Víspera de Todos los Santos o Dí de Brujas), 

celebrada el 31 de octubre; y otra de tradición prehispánica, 

llamada Día de Muertos, en los días 1 y 2 de noviembre. 

Coinciden en fechas, pero tienen un origen opuesto. 

Adelanto que, en Mesoamérica, desde el Estado de Puebla 

en México hasta el Golfo de Nicoya en Nicaragua, la 

festividad de Día de Muertos se celebra con anterioridad a 

la llegada de los europeos, propia de nuestra tierra; 

Halloween es una celebración europea y es muy seguida 

por los norteamericanos. Son días festivos, y respecto a las 

evocaciones e invocaciones no tienen nada que ver una 

fiesta con la otra; hay mucho desconocimiento sobre la 

festividad de muertos. Hablaré en este artículo únicamente 

del origen de nuestra fiesta prehispánica: “Día de Muertos”, 

patrimonio cultural de la humanidad. 



Reflexiones desde el Anáhuac del Sur               Editorial El Canario 

16 

Dicho lo anterior es importante tener claras dos cosas: ¿qué 

es lo que estamos celebrando, y por qué lo estamos 

celebrando?  

Nuestros antepasados, los aztecas, mayas, mixtecos y otras 

minorías, en la época precolombina (9.000 AC a 1492 DC), 

ofrecían culto a los muertos. Esta costumbre “mágica” 

consistía en la reverencia del aborigen a sus muertos con 

ofrendas florales, comidas y bebidas tradicionales 

derivadas del maíz como los tamales, atol y chocolate. La 

primera ración de comida y bebida se ofrendaba a la tierra, 

y el resto se consumía por la familia. Esto creaba un vínculo 

sagrado con sus deudos.  Esta costumbre prehispánica del 

Anáhuac persiste como tradición hasta nuestros días. 

El pueblo de Teotihuacán, lugar donde los hombres se 

hacen Dioses, acostumbraba a hacer ofrendas de comida, 

copal, vasijas, cuchillos, piedras de jade, semillas en honor 

a los muertos para que estos llegasen con bien al Mictlán 

(inframundo), lugar donde moraban las almas. Los rituales, 

en relación con los muertos, eran permanentes en el pueblo 

teotihuacano y transcurrían en vida y después de esta. Vida 

y muerte eran dos caras de la misma moneda. 

Para el pueblo maya esta festividad tiene sus matices. Es una 

variante con un banquete denominado “Hanal Pixán”, que 



Reflexiones desde el Anáhuac del Sur               Editorial El Canario 

17 

viene a ser la comida de las ánimas. Se desarrolla, en 

concreto, en la península de Yucatán, como una celebración 

de tres días en donde los autóctonos invocan a sus muertos 

para convivir con ellos durante ese espacio de tiempo; se 

reserva un día para los niños, otro día para los adultos y otro 

para las ánimas. En algunos lugares, aparte del banquete, se 

lleva mariachis a los difuntos, música de marimba, carreras 

de cintas. Siempre ha sido una fiesta llena de alegría, nunca 

de tristeza. 

En el territorio mesoamericano el rito sufrió un cambio 

radical con la conquista europea: los elementos autóctonos 

fueron sincretizados, la tradición cambió y esa fusión de dos 

culturas generó una celebración muy colorida, ecléctica, 

con más representaciones y variedades que hacen a la fiesta 

tan singular. 

Fray Diego de Landa (segundo obispo de la Archidiócesis de 

Yucatán entre 1572 y 1579), relató la importancia de un altar 

maya en casa, dedicado a los muertos, evidenciando la 

“presencia del difunto” en ese mismo espacio, utilizando 

una figura de barro en cuyo interior se depositarán las 

cenizas de un antepasado. Para los mayas, la vida y la 

muerte provenían de fuerzas sagradas, y eran energías 

contrarias complementarias; no existía temor a los muertos 

ni a la muerte, la convivencia con ella era permanente.  



Reflexiones desde el Anáhuac del Sur               Editorial El Canario 

18 

El escritor Octavio Paz, a finales del siglo pasado, apuntaba 

en relación con la fiesta de muertos: “la indiferencia hacia la 

muerte es la indiferencia hacia la vida, a pesar de que se 

encuentre presente en muchas cosas que hacemos, y de 

rendirle una especie de culto, el mexicano se burla, la festeja 

y juega con ella”. Creo que los que vivimos por aquí nos 

identificamos con lo que dice el escritor. 

La fiesta de muertos está llena de “vida”, color, ofrendas, 

calaveras de dulce, pan de muerto, flores, pintura o cromo 

para las ánimas, calabaza en tacha, tortillas, tacos, gorditas, 

tamales, maíz, licor, copal e incienso entre otros. Son 

elementos comunes en la región con sus diferentes 

variantes. Una fiesta en toda regla. Por algo esta celebración 

es considerada patrimonio cultural de la humanidad, y los 

gobiernos de la región (excepto México, claro está) 

deberían preocuparse más por preservarla; es una fiesta de 

todos los mesoamericanos. Es nuestra celebración. 

Sin lugar a duda, hoy, la festividad de muertos es una fiesta 

hispana cristiana que se celebra en la región 

mesoamericana, fusión de dos culturas que un día se 

encontraron para siempre y que dejaron a la humanidad 

este legado llamado “fiesta de Día de Muertos”. No se puede 

entender que lo autóctono haya sido sustituido por lo 



Reflexiones desde el Anáhuac del Sur               Editorial El Canario 

19 

hispano o viceversa, pero hay que comprender la 

diversidad cultural; y encontrar el justo medio.  

Mictlán, Xibalbá, cielo, infierno, “lugares de destino” según 

como quiera verlo, siempre han estado habitados por las 

ánimas; todo depende de quién le cuente la historia a usted. 

El lugar de destino de las almas es incierto, el futuro es 

incierto, la vida también es incierta; lo cierto es que 

debemos honrar a los que amamos, en vida y después de 

ella. Feliz Día de Muertos.  

  



Reflexiones desde el Anáhuac del Sur               Editorial El Canario 

20 

CACAO, REGALO DE MESOAMÉRICA 
A LA HUMANIDAD 

 

El cacao es un fruto propio de las Américas, domesticado 

ancestralmente por olmecas, toltecas, mayas y mexicas. En 

su forma genérica se conoce simplemente como chocolate, 

pero es mucho más que eso.  El cacao es el denominador 

común de las culturas mesoamericanas, ingrediente 

primario de bebidas, moneda de cambio, bebida ritual, y 

base de platillos ancestrales. Hoy hablaremos de lo 

ancestral, dejando para otro momento el chocolate como lo 

conocemos en la actualidad. 

Se sabe que el cacao fue “domesticado”, al menos hacia el 

1,500 antes de Cristo, por los habitantes de Mesoamérica. 

El fruto era parte integral de toda la actividad humana.  

Gracias a la herencia maya y mexica podemos disfrutar de 

una serie de bebidas que tienen como base el cacao: 

chocolate, pinol, téjate, pozol, champurrado, etc. Todas 

ellas siguen procesos gastronómicos milenarios. Era el 

alimento que se consumía en la ciudad de Teotihuacán 

(donde los hombres se convierten en dioses), y en el resto 

de la región. 



Reflexiones desde el Anáhuac del Sur               Editorial El Canario 

21 

La comida no podía escapar al embrujo del cacao. Sirva de 

ejemplo el mole, que consiste en una salsa al más estilo 

barroco con más de 35 ingredientes: chocolate, chiles, 

semilla de calabaza, banano, ajonjolí entre otros; molidas 

previamente en metate, siguiendo un procedimiento largo y 

especial para finalmente ser la base de cocción de un 

guajolote (pavo), un pollo, o como salsa para un tamal. 

Exquisito y delicado, en donde la palabra manjar se queda 

corta. Las recetas son muchas, solo en México hay más de 

50 tipos de moles, lo que refleja una gastronomía altamente 

desarrollada y compleja. Un verdadero sello de identidad 

cultural.  

El cacao, en medicina ancestral, se utiliza para tratar el 

asma, diarrea, fracturas, hijillo, inapetencia, malaria, 

parásitos, pulmonía, tos, cólicos y envenenamientos. El 

aceite de la semilla se usa para curar heridas, erupciones, 

quemaduras, labios rajados, afecciones dérmicas, dolor de 

muela, fatiga, malaria y reumatismo; las hojas tiernas, como 

desinfectante. Las bondades del cacao son interminables, 

tiene más antioxidantes que él té verde y que el vino tinto, 

vitamina c, serotonina, además de ser un excelente aliado 

para prevenir enfermedades cardiovasculares.  

Desde un punto de vista medioambiental, las plantaciones 

de cacao pueden imitar a los bosques naturales ayudando a 



Reflexiones desde el Anáhuac del Sur               Editorial El Canario 

22 

restaurar las plantas nativas y las especies silvestres, 

aumentando los recursos hídricos y absorbiendo dióxido de 

carbono. Sin embargo, esta maravilla ancestral tiene como 

contraparte, menos agradable: la comercial. 

El cacao es materia prima (un commodity con el que se 

especula en los mercados), cuya calidad, cantidad y precio 

están en negociación permanente. En el mercado se habla 

de la trazabilidad del cacao, es decir, del diseño de todo el 

proceso que implica su producción: desde la siembra hasta 

el consumo final, revisando todos sus procedimientos para 

profesionalizarlo, volviéndolo “más técnico, más europeo y 

menos ancestral”. Luego, con las certificaciones del 

producto, alcanzar a legitimarlo para su posterior 

desembarco en destino. Resulta paradójico que en pleno 

siglo XXI nos digan cómo tenemos que plantar, cosechar y 

exportar el fruto, si queremos venderlo en otros mercados. 

En un viaje de ida y vuelta el cacao regresa a nuestras casas 

en forma de tableta, azucarado, con leche, nueces, 

caramelo o simplemente en polvo, envasado en el formato 

más creativo imaginado. Compraremos el cacao para 

prepararnos una taza, sin ningún miramiento ni reflexión; a 

lo mejor influenciados por la marca o por un anuncio. 

Recibimos de vuelta el cacao como algo “chic”, a la vez que 

denostamos lo propio por “no ser o parecer moderno”; eso 



Reflexiones desde el Anáhuac del Sur               Editorial El Canario 

23 

es poca identidad cultural. Un mercado así entendido 

produce, lógicamente, una merma cultural y económica 

importante. Hay que cambiar esa visión y comprender la 

importancia capital de este fruto. 

Un informe de Cáritas Diocesana del año 2020, titulado 

“Hacia la sostenibilidad de las cadenas de suministro de 

cacao”, deja un dato global fulminante: “para unos 50 

millones de personas la producción de cacao es su principal 

sustento. Sin embargo, sus ingresos contrastan con lo 

obtenido por los fabricantes de chocolate, que reciben 

alrededor del 40% del precio final de una tableta, o los 

minoristas, cerca del 35%. Se trata de un mercado en alza, 

que se estima que alcanzará en 2024 los 162.000 millones 

de dólares. Estos ingresos quedan, además, en pocas 

manos: solo 3 grandes empresas concentran el 60% del 

procesamiento mundial de cacao, mientras otras 6 

empresas controlan el 40% del mercado global de consumo 

de chocolate”. 

En conclusión, el informe plantea una serie de medidas 

dirigidas a la Unión Europea –principal consumidor del 

chocolate— para favorecer cadenas de suministro de cacao 

más sostenibles y humanas, entre ellas la obligación a las 

empresas de trabajar con “cacao producido de acuerdo con 

criterios sociales y ambientales adecuados”. 



Reflexiones desde el Anáhuac del Sur               Editorial El Canario 

24 

Sin lugar a duda, la producción de cacao necesita de una 

revisión jurídica y social a efectos de evitar estas relaciones 

tan desiguales, y es preciso buscar más protección social 

para los productores de este fruto en los mercados. No 

debería ser visto simplemente como un commodity.  

Hay que dignificar más al cacao en nuestra región, 

incentivando, promoviendo y fortaleciendo su cultivo y 

consumo interno, con políticas de negocio justo y que siga 

siendo parte de nuestra dieta. Su cultivo fue, es y será parte 

importante de nuestra historia precolombina, colombina y 

actual. Debemos reconocer y tener siempre presente que, 

las culturas prehispánicas de Mesoamérica le regalaron el 

cacao a la humanidad; el alimento de los dioses.  

  



Reflexiones desde el Anáhuac del Sur               Editorial El Canario 

25 

COYOL O COCOYOL 
La planta prehispánica del futuro y la leyenda del 

enano de Uxmal 

 

El coyol, o cocoyol, es una planta nativa de las américas 

cuyo conocimiento se encuentra recogido en la leyenda 

maya quiché del Enano de Uxmal. Esta leyenda relata que, 

un día, en el reino de Uxmal, una mujer sin familia ni 

descendencia conocida, mientras regresaba a su casa de 

paso por el bosque, encontró un huevo. Lo tomó, lo limpió 

y lo guardó en su matate. Al llegar a casa lo colocó en un 

recoveco, y, al pasar los días, del huevo nació un niño, el 

cual fue adoptado por aquella mujer. Luego de un tiempo, 

este niño se convirtió en un hombre que jamás creció en 

estatura, es decir, se quedó enano. Este enano tocaba un 

tunkul (especie de tambor prehispánico) con un palo, 

sacando sonidos que llegaron a los oídos del rey.  

El rey sabía que los sonidos del tunkul anunciaban “el fin del 

reino”, tal como rezaba una antigua profecía, y ante tal 

amenaza, con mucha preocupación, mandó a buscar al 

autor. La sorpresa fue mayúscula cuando vio que el tunkul 

era tocado por un enano. No lo podía creer. A fin de 

determinar quién se quedaría con el reino, sometió al enano 



Reflexiones desde el Anáhuac del Sur               Editorial El Canario 

26 

a tres pruebas: la primera consistía en pavimentar una calle 

y unir las ciudades de Uxmal y Kabah en una noche. El 

enano puso una piedra en el suelo, su madre hizo magia y 

se unieron las ciudades. En la segunda prueba el enano 

debía construir la casa más alta de Uxmal. Nuevamente, 

pidió ayuda a su madre y construyó en una noche, con un 

poco de magia, “la pirámide del adivino", la más grande de 

Uxmal. En la tercera prueba tendría que someterse a un 

duelo a muerte con el rey, utilizando un ramo de coyoles 

como arma. Ambos buscaron los coyoles, cada uno por su 

parte. El enano los encontró y fue a donde su madre a 

pedirle su bendición. Ella, con mucho amor, le frotó la frente 

con una tortilla y pidió a los dioses por él; y el enano partió 

al duelo. Ya en el lugar acordado, el rey lanzó un primer 

golpe, un “coyolazo” a la cara del enano. Este ni se inmutó. 

Respondió al ataque con un golpe fulminante, liquidando al 

rey de Uxmal y convirtiéndose en el nuevo rey.  

La leyenda relatada es parte de la cosmovisión del árbol de 

coyol, conocido desde México hasta Brasil. Es una especie 

autóctona, explotada hace más de 3,000 años y 

proveedora de “vino de coyol”, que no es otra cosa que la 

savia del árbol, la cual se degusta sorbida del tronco con 

pajas de caña una vez que este es cortado, derribado y 

perforado.  



Reflexiones desde el Anáhuac del Sur               Editorial El Canario 

27 

En México esta bebida es conocida como “taberna”, muy 

consumida en los estados de Guerrero y Quintana Roo. No 

solo el “vino” se aprovecha del árbol, también las raíces son 

utilizadas en infusión para contrarrestar los efectos de la 

diabetes, al igual que el aceite de la planta, el cual es muy 

valorado en cosmética para la elaboración de cremas. En la 

Sierra Madre de Chiapas, la taberna es muy consumida, y se 

le atribuyen propiedades medicinales en la cura de úlceras 

y gastritis; dicen que “cura todo”. De hecho, hay relatos 

populares de época de pandemia donde se afirma que 

mucha gente salvó su vida gracias al consumo de taberna. 

Relatos hay en todas partes. En el estado de Oaxaca es una 

bebida tradicional para el Día de Muertos, y señalan los 

lugareños que la extracción de la savia de la planta requiere 

de mucha tranquilidad, cariño y amor para que esta no se 

vuelva atolito; en caso contrario, se vuelve amarga y es 

difícil curarla. El fruto de esta genial palmera se prepara en 

dulce, y del fruto seco se extrae una semilla en forma de 

coco que se tritura y se machaca con panela, resultando una 

pasta oscura que, al agregarla al maíz molido, se obtiene el 

pozol de maíz, bebida prehispánica llena de tradición y 

cultura. 



Reflexiones desde el Anáhuac del Sur               Editorial El Canario 

28 

El Gobierno de Brasil hace unos años proyectó que el árbol 

de coyol estuviese a disposición de la industria energética 

para producir biodiesel, pero la iniciativa no prosperó.  

Hoy se habla de que el coyol es el nuevo oro verde por sus 

múltiples usos. Esta planta lleva desde “la noche de los 

tiempos” entre nosotros, y un gran porcentaje de la 

población desconoce su existencia, así como sus 

implicaciones culturales y socioeconómicas. El coyol es un 

proyecto que vino del pasado prehispánico al presente. Lo 

mismo sucede con el chocolate, la vainilla y el chile; 

seguimos descubriendo las propiedades organolépticas, 

culinarias y comerciales de estos frutos ancestrales. Todo 

está por hacer con ellas, y el coyol no es la excepción. 

Actualmente, el coyol es visto como una planta polivalente 

con usos comerciales, gastronómicos e industriales, y se 

puede concluir con que se desconoce en gran medida su 

historia ancestral. Después de más de tres mil años, este 

árbol continúa entre nosotros, habita en el bosque y la 

mayor parte del tiempo pasa desapercibido, esperando un 

guiño para ser parte de la vida diaria de la gastronomía, el 

comercio y cultura general. Esperemos que un tunkul suene 

en algún lugar del bosque y le imprima vida al coyol, y 

podamos catar la bebida milenaria regalada por los 

ancestros, y aprovechar sus derivados. 



Reflexiones desde el Anáhuac del Sur               Editorial El Canario 

29 

LOS TOLTECAS Y QUETZALCÓATL, 
EL DIOS CRISTO DE 

MESOAMÉRICA 
 

Hace miles de años, en el sur de México, los Toltecas eran 

conocidos como “mujeres y hombres de conocimiento”, 

científicos y artistas que formaron una sociedad para 

estudiar y preservar el conocimiento espiritual, y las 

prácticas heredadas de sus antepasados. 

Hay que señalar, además, que los Toltecas fueron 

depositarios de un “grado de conocimiento” al que se 

llegaba a través de escuelas selectas que estaban en la 

cúspide del Anáhuac. Las civilizaciones del área fueron la 

suma de muchas y diversas naciones unidas por elementos 

en común: maíz, medio ambiente, matemáticas, 

astronomía, gastronomía, filosofía, religión y educación 

obligatoria y gratuita, durante tres mil años, tal como señala 

Guillermo Marín Ruiz en su libro Pedagogía Tolteca.  

En el año 895, en la ciudad de Tula o Tolán, hoy Estado de 

Hidalgo, nacería el rey más importante de los toltecas: Ce 

Acatl Topiltzin Quetzalcóatl (Uno Caña Nuestro Señor 

Serpiente de Plumas Preciosas), hijo de Mixcóatl. Es el rey 



Reflexiones desde el Anáhuac del Sur               Editorial El Canario 

30 

tolteca de mayor importancia para la cultura 

mesoamericana por su legado religioso filosófico. De este 

personaje se sabe que fue concebido cuando su madre se 

tragó una piedra de jade; estudió para sacerdote 

consagrando su vida al dios Quetzalcóatl, la serpiente 

emplumada, antiguo dios de Teotihuacán, protector de la 

cultura y la civilización. Cuando Topiltzin accede al trono de 

la ciudad de Tolán lo hará bajo el nombre de Quetzalcóatl 

quien representa la sabiduría y la búsqueda del más allá, 

como lo explica el Dr. Miguel León Portilla en su libro 

“Interpretación del Mito”. Su biografía se conserva en los 

Anales de Cuauhtitlán, y en Los Informantes de Bernardino 

de Sahagún, entre otros. Entonces, ¿se trata de un rey o de 

un dios?  

Quetzalcóatl convertiría la capital Tolteca de Tolán en la 

“gran ciudad”, donde se enseñarían las artes civilizadas, se 

practicaría el celibato y se eliminarían los sacrificios 

humanos. Allí tenía su casa de ayuno, penitencia y oración, 

y era donde se retiraba a meditar. El conocimiento religioso 

transmitido por Topiltzin estaba respaldado por esta 

“cultura madre” que durante tres milenios intentó responder 

a las preguntas “¿quién soy?”, “¿de dónde vengo?” y 

¿adónde voy? Es decir, buscaba explicar el sentido de la 

vida a través de la Toltecayotl, que es el “conjunto más 



Reflexiones desde el Anáhuac del Sur               Editorial El Canario 

31 

elevado del conocimiento y sabiduría tolteca”. Con la 

religión se pretendía la trascendencia espiritual de la 

existencia a partir del equilibrio de los cuatro rumbos de la 

vida: espíritu, materia, razón e intuición, los cuales, 

icónicamente, se ven reflejados en la “cruz de Quetzalcóatl”.  

La transmisión de este conocimiento se realizaba en la “Casa 

de la Medida” o Calmécac (especie de monasterio), llevada 

a cabo por los sacerdotes y seguidores de Quetzalcóatl, 

quienes eran instruidos en el concepto de Equilibrio, el cual 

era la base y sustento de todo, y raíz de su pensamiento 

filosófico. Según la enseñanza, se llega al equilibrio a través 

de la medida.  

El Calmécac estaba consagrado a Quetzalcóatl que, 

filosóficamente, es la encarnación del equilibrio entre el 

espíritu (el quetzal), y la materia (coatl, la serpiente). 

Históricamente era considerado el símbolo de la educación 

y la sabiduría. Quetzalcóatl enseñó a los hombres las artes 

y las ciencias, y era la representación de la “perfección 

humana”. 

El Tlamachititlani (maestro en náhuatl), dentro del 

Calmécac, tenía la función de formar “corazones propios y 

rostros verdaderos”, enfocado en la educación en valores 

para la comunidad y en la práctica de estos, relacionados 



Reflexiones desde el Anáhuac del Sur               Editorial El Canario 

32 

con la disciplina, la responsabilidad, el respeto, la honradez, 

el desarrollo espiritual, la solidaridad y la capacidad de 

trabajar en equipo. El conocimiento se transmitía para el 

desarrollo de las prácticas cotidianas de la vida, ya fuera en 

la milpa, en el taller de cerámica o en el mantenimiento de 

edificios. Se partía del principio que el conocimiento sin 

sabiduría era nocivo para el individuo y la comunidad. 

Los Toltecas buscaban, a través de sus enseñanzas, 

perfeccionar la sociedad a cada momento: cómo vivir, 

cómo tratar a las personas, respetar, entregarse a lo recto, 

y a huir de la perversión. Desde un punto de vista 

metafísico, Quetzalcóatl representa “el punto de equilibrio 

deseado por el ser humano”; el quetzal simboliza las alturas 

a las que debe llegar el espíritu; el coatl, la tierra, el animal 

que se arrastra en ella pero que debe elevarse al cielo; 

ambos en equilibrio. No son los conocimientos los que 

llevan al equilibrio, sino los valores aplicados con sabiduría 

en el día a día.   

Para los toltecas, la educación era el arte de “dar sabiduría 

a rostros ajenos”. La religión, la formación de las personas y 

la vida en sociedad estaban indisolublemente unidas; eran 

el todo para el progreso de la colectividad. El aspecto 

religioso fue el eje rector de la educación y de todas las 

actividades sociales en el Anáhuac, todo estaba ligado al 



Reflexiones desde el Anáhuac del Sur               Editorial El Canario 

33 

sentido divino y sagrado, del mundo y la vida. Los 

estudiantes anahuacas nacían y se educaban en un mundo 

religioso y espiritual que nada tiene que ver con lo que 

entendemos hoy por religión.  

Como deidad, Quetzalcóatl creó al mundo y a la humanidad; 

y como hombre, gobernó Tula con gran sabiduría, hasta que 

tuvo que partir de este mundo al de los muertos, del cual 

resucitó para emprender su partida al cielo.  

En otro momento hablaremos del evangelio de la serpiente 

emplumada, dónde predicó y qué fue lo que enseñó 

Quetzalcóatl Dios, Cristo mesoamericano. 

  



Reflexiones desde el Anáhuac del Sur               Editorial El Canario 

34 

GASTRONOMÍA 
MESOAMERICANA E IDENTIDAD 

 

Hablar de identidad es hablar de aquellas creencias 

subjetivas que nos permiten definirnos como personas. 

Habitualmente, nos identificamos con otros a través de lo 

que nos une, lo que nos hace similares: nuestro idioma, el 

lugar donde nacimos y, de forma más llana, con lo que 

comemos; siempre nos identificamos con los valores en 

común. 

En ese sentido, se conoce como Identidad Gastronómica al 

repertorio cultural interiorizado de la colectividad según lo 

que come, cómo lo come y porqué lo come. Podemos 

identificar las grandes culturas por su alimento base: la 

china, con el arroz; la europea, con el trigo; y las culturas 

americanas, con el maíz. Todas ellas alimentan su identidad 

cultural a través de su gastronomía. Es decir, somos lo que 

comemos.  

En esta área del mundo (Mesoamérica), la identidad 

gastronómica tiene una historia de más de tres mil años. La 

gastronomía mesoamericana ha pasado por varias fases en 

su desarrollo: la prehispánica, caracterizada por comidas 

relacionadas con la milpa, el maíz y el consumo de animales 



Reflexiones desde el Anáhuac del Sur               Editorial El Canario 

35 

autóctonos, en la que casi todo se cocía, hervía o asaba; no 

se cocinaba con aceites o grasas (nuestra cultura vivió 

aisladas de Europa y Asia desde 3000 AC hasta 1492 DC). 

La gastronomía de los olmecas, toltecas, mayas, aztecas y 

mixtecas tenía de base alimentos como el maíz, calabazas, 

chiles, frijoles, aguacates, tomates, y animales como el 

conejo, venado, tepezcuintle, guajolote, etc.  Y que hoy se 

siguen consumiendo. 

Durante el período de la conquista, desde 1492 hasta 1821, la 

gastronomía dio un salto importante debido al intercambio 

de frutas y verduras con los europeos, lo que consolidó la 

fusión de la cocina local con las cocinas portuguesa y 

española. Los europeos trajeron, entre otras cosas, 

lechugas, coles, cilantro, el cerdo y los animales de tiro, y se 

empezó a utilizar la manteca de cerdo y el aceite de oliva 

para preparar los alimentos de la zona. Indudablemente, 

este intercambio enriqueció la gastronomía al incorporar 

nuevos sabores y productos a la dieta local, así como una 

nueva manera de preparar y comer los alimentos con la 

introducción y uso de los cubiertos.  

Otros europeos harían también su aporte a la gastronomía 

del área, en concreto los piratas, corsarios y bucaneros 

procedentes de Holanda, Inglaterra y Francia, quienes se 

asentaron, principalmente, en las costas del caribe. Ellos se 



Reflexiones desde el Anáhuac del Sur               Editorial El Canario 

36 

especializaron en la producción de alimentos de larga 

duración como las carnes deshidratadas o comidas en 

conserva, esenciales para las largas travesías marinas. Los 

ingleses dejarían como legado gastronómico el “desayuno 

inglés”, compuesto por huevos fritos, tomate, frijoles, 

champiñones, salchicha, morcilla, etc. Este desayuno 

certifica la fusión de dos mundos y un primer paso de la 

gastronomía de fusión.  

En 1898, con la pérdida de Cuba por parte de los españoles 

a manos de los norteamericanos, se marca el fin de la 

presencia española en América, lo que influirá en la cocina 

regional. Una gastronomía poco desarrollada, en 

comparación con la prehispánica, y bastante reciente 

llegaría:  hamburguesa, pollo frito, alitas en salsa barbacoa… 

Con el paso del tiempo, la técnica de elaboración de los 

alimentos ha evolucionado, la gastronomía del área se ha 

enriquecido generando una identidad propia. Atole, 

chocolate, pozole, caldo de jaiba, moles, guajolote, tamales, 

conejo, tortillas, tacos, venado, mezcal, tequila y un 

larguísimo etcétera de colores y sabores; una gastronomía 

originaria compleja, maravillosa, que no tiene nada que 

envidiar a ninguna. Todo este proceso evolutivo ha llevado 

a la gastronomía mexicana a ser considerada “patrimonio 



Reflexiones desde el Anáhuac del Sur               Editorial El Canario 

37 

inmaterial de la humanidad”. Sin lugar a duda, el referente 

para los países vecinos.  

Nuestra identidad gastronómica se cimienta en el 

conocimiento popular histórico de las personas que 

perfeccionan las comidas, partiendo de lo básico para llegar 

a preparaciones más complejas, incorporando nuevos 

ingredientes a los platos. También se construye sobre la 

base de los estudios teóricos e investigaciones de 

académicos que indagan el origen, proceso o resultado en 

la elaboración de nuestras comidas. La identidad culinaria 

del área tiene mucho de autóctono y de fusión con otras 

cocinas del mundo. 

Los alimentos son, social y religiosamente, parte de 

nosotros. Son tradición y costumbre. A cada momento nos 

identificamos con ellos o a través de ellos. La gastronomía 

del área se ha enriquecido generando una identidad propia. 

Poseemos una riqueza gastronómica inmensa desde 

tiempos remotos, por lo cual debería ser desarrollada y 

promovida la enseñanza de esta en espacios educativos o 

culturales. Cuando Hernán Cortés se sentó a la mesa con 

Moctezuma, el Tlatoani mexica, la diversidad gastronómica 

era exuberante, más de 300 platos y 30 guisos diferentes, 

con un impresionante ritual para atender a los invitados.  Se 

sirvieron tortillas blancas, gallinas de la tierra, huevos, agua 



Reflexiones desde el Anáhuac del Sur               Editorial El Canario 

38 

limpia, ranas, ajolotes, nopales, escamoles, frutas como la 

chirimoya, el zapote, tunas y una versión prehispánica de 

tamales; todos estos platos se mantenían calientes con 

braseros, y fue con estas delicias que el Tlatoani Moctezuma 

II recibió a Cortés, el 8 de noviembre de 1549. A partir de 

ese momento la gastronomía del mundo cambiaría para 

siempre, era el nacimiento de una nueva cocina que 

cambiaría el nuevo y el viejo mundo; y nunca más, estas dos 

cocinas que se encontraron volverían a ser lo mismo. 

En esta parte del mundo compartimos la misma matriz 

cultural y gastronómica, somos hombres de maíz, y la 

construcción de nuestra identidad también debe girar 

alrededor de lo que hemos comido en los últimos tres mil 

años. 

  



Reflexiones desde el Anáhuac del Sur               Editorial El Canario 

39 

LOS MATAGALPA TEXIGUAT Y LOS 
NAHUALES 

 

Matagalpa es un departamento ubicado a 128 kilómetros al 

norte de Managua, Nicaragua. Es una zona conocida por su 

actividad agropecuaria. En ella se ubica un pueblo 

originario, también nombrado Matagalpa. La zona cultural 

ocupada por los Matagalpa corresponde al centro-norte de 

aquel país, llegando hasta los departamentos de El Paraíso 

y Choluteca, en Honduras. Sus habitantes son conocidos 

como “indios flecheros” por el uso que hicieron del arco y la 

flecha en la defensa histórica de sus intereses. Ellos son 

símbolos de resistencia ancestral.  

Hoy hablamos de este grupo aborigen mesoamericano que 

tiene rasgos comunes con otros grupos ya articulados.  Su 

gastronomía gira en torno al maíz: tamales pisques, yoltamal 

o tamal dulce, rosquillas, hojaldres, atol de maíz nuevo, 

entre otras; y las bebidas como el pinol, tiste, pozol, chicha, 

cususa, chicha bruja, etc. Dentro de la etnia existe una serie 

de oficios comunes como: sobadores, parteras, curanderos, 

ebanistas y alfareros, entre otros. La cerámica negra es muy 

distintiva y parecida a la oaxaqueña de México.  



Reflexiones desde el Anáhuac del Sur               Editorial El Canario 

40 

Este es un pueblo autóctono rico en historias. Cuenta la 

leyenda que en el cerro Apante (sobre las piedras, en lengua 

Matagalpa), habita una serpiente gigante, la cual se 

encuentra atada por tres cabellos de la virgen María; un mito 

que utilizaron los jesuitas agregando elementos cristianos 

para que los indígenas lo relacionaran con su mitología. Los 

Matagalpa aceptaron la religión impuesta, pero el 

conocimiento ancestral perdura hasta hoy. La conquista de 

este y otros pueblos fue religiosa y militar. 

Durante el dominio español (1520 a 1821 DC), los traductores 

tlaxcaltecas que acompañaban a los conquistadores 

llamaban a los Matagalpa “chontales” o “popolucas”, lo que 

significa “extranjeros o balbuceantes” en lengua náhuatl; el 

idioma franco de la época. En la actualidad se debate sobre 

el origen de este pueblo… 

 En 1525, los conquistadores españoles Francisco 

Hernández de Córdoba y Hernando de Soto irrumpieron en 

este territorio prístino, y fueron los matagalpas los primeros 

en darles batalla frontal, destacándose siempre por su 

espíritu aguerrido y de resistencia. 

Un siglo después, en 1628, se fundaron los primeros pueblos 

apoyados por los misioneros para evangelizar a los 

aborígenes: las reducciones de San Ramón Nonato, y de San 



Reflexiones desde el Anáhuac del Sur               Editorial El Canario 

41 

Pedro de Metapa. Eran “reducciones de indios Matagalpa” 

que los misioneros de la orden de La Merced utilizaron para 

cristianizar y conquistar a los autóctonos, unos agricultores 

de maíz, frijoles, cacao y yuca.  

En el siglo XVII, dentro de la comunidad Matagalpa en 

Honduras, propiamente en Texiguat (“mujer distinguida”, en 

náhuatl), departamento de El Paraíso, va a nacer un 

personaje “atemporal” que se mueve entre el mito y la 

realidad; poderoso y temido por los conquistadores, un 

hombre mágico conocido como Gaspar. 

Gaspar era un nahual o brujo tradicional muy querido por su 

gente, con poderes sobrenaturales, que intimidaba a los 

españoles. Las autoridades españolas establecidas en 

Nueva España no toleraban sus acciones, catalogando de 

brujería algunos de sus “milagros”.   

Entre los relatos míticos sobre  los poderes de Gaspar 

encontramos que logró que los indígenas pudieran 

atravesar el “paso de Yure” en donde moraba un gigante que 

mataba al que se atrevía a cruzarlo; convirtió en piedra a 

Agustina, una chamana rival de los indios de Nicaragua; se 

enfrentó al jaguar que atacaba a los correos que viajaban 

desde Nicaragua a Guatemala; viajaba por cielos y caminos 

subterráneos para derrotar a sus enemigos; usaba las 



Reflexiones desde el Anáhuac del Sur               Editorial El Canario 

42 

“mulas de hule o mulas de viento” para penetrar en el volcán 

o al interior del inframundo, como lo hizo el dios maya 

Hunahpú; enseñó la pesca artesanal a su pueblo; recibió 

ayuda del duende para cuidar del bosque, comunicándose 

con serpientes, venados, perros, sapos, entre otros, que le 

obedecían; controlaba los vientos, las fuentes de agua; y 

practicaba el nahualismo (convertirse en animal). Moraba 

en un monte sagrado: “El cerro Yolutepeque”.  En dicho 

monte acontecen desde siempre una serie de eventos 

mágicos, paranormales, que sorprenden a los que visitan 

esas tierras; paisaje, paisanaje y fenómenos naturales están 

a la orden del día. Gaspar será una figura importante y 

recurrente en el imaginario colectivo de Texiguat y de 

Honduras.  Siempre estará presente. 

Los Matagalpa, en general, y los Texiguat, en particular, son 

grupos originarios que también jugaron un rol importante en 

la independencia y en la lucha por la configuración de la 

gran patria centroamericana. En 1827, en el contexto de la 

batalla de la Trinidad, el Ejército Federal Centroamericano, 

dirigido por Francisco Morazán, se aprovisionó de soldados 

en Texiguat, lugar en donde tenía establecido su cuartel. Los 

soldados más fieles a Morazán fueron los de Texiguat y 

Curarén, quienes no dudaron en apoyarlo para derrocar al 

golpista Justo Milla, que pretendía perpetuarse en el poder 



Reflexiones desde el Anáhuac del Sur               Editorial El Canario 

43 

en la recién creada Honduras. En el vecino pueblo de Liure, 

en el cerro de Olomonte, se afirma que el espíritu de 

Morazán aparece y desaparece por los cerros, al igual que 

el omnipresente Gaspar. 

Llegados a este punto, ¿no le resulta raro que un pueblo tan 

importante haya sido borrado de la historia, y que de un 

lado del río sea considerado pueblo autóctono, y del otro 

lado, simplemente no exista? Los matagalpa, en Nicaragua 

y en Honduras, nunca estuvieron separados por una 

frontera física. Indagar si son descendientes de las cholulas, 

xolutecas o chorotegas, lencas o popolucas es solo el inicio, 

lo importante es saber el motivo de la invisibilidad. ¿Qué 

pasó con los Matagalpa Texiguat en Honduras?... 

  



Reflexiones desde el Anáhuac del Sur               Editorial El Canario 

44 

BIOTECNOLOGÍA ANCESTRAL DEL 
MAÍZ Y SU MUTACIÓN 

TRANSGÉNICA 
 

El maíz de la tortilla que usted está comiendo fue 

“inventado” por los antepasados que habitaron estas tierras, 

hace casi 9000 años. Como ve, es una planta domesticada 

por el hombre.  Me refiero a los antiguos habitantes del 

México prehispánico.  

¿Cómo pudo suceder esto? Según los entendidos, surgió del 

cruce de una planta llamada Teosinte (náhuatl teōcintli) o 

madre maíz, planta silvestre del género Zea, con otra de 

pocos granos, el maíz de aquella época, para generar una 

nueva planta.  Esta mezcla supuso agregar “un solo gen” 

para obtener el maíz (Zea maíz) que hoy conocemos; una 

verdadera proeza biotecnológica. 

Investigaciones genéticas y arqueológicas desarrolladas por 

científicos de la Universidad Autónoma de México y otras 

instituciones señalaron el momento de la combinación de 

ambas plantas, concluyendo con que el nacimiento del maíz 

fue aproximadamente hace 8700 años, cerca del río Balsas 

en Guerrero, México. Los nahuas de Mesoamérica lo 



Reflexiones desde el Anáhuac del Sur               Editorial El Canario 

45 

llamaban Centli, y durante su propagación por el continente 

americano adquirió nombres como choclo, jojoto, corn, 

milho, elote y maíz. Solo en México hay más de 64 razas y 

20 variedades existentes.  Los autóctonos “diseñaron su 

propio alimento” muchos años antes del nacimiento de la 

civilización occidental.  

De forma paralela a los hechos, la leyenda indígena maya 

de “los hombres del maíz”, cuenta que pasó mucho tiempo 

en que los dioses intentaron crear el hombre nuevo, y 

después de mucho meditar seleccionaron el mejor material 

para la creación: tomaron mazorcas de maíz y con ellas 

elaboraron una masa blanca con la cual formaron cuatro 

hombres: Balam Quitza, Balam Acab, Ma Macutah e Iqui 

Balam. Los nuevos hombres eran inteligentes, podían 

correr, pensar y amar el maíz con el que fueron creados. 

Este ingrediente llenó su esencia, se volvió su sangre y 

formó su corazón. Los dioses, contentos, poblaron la tierra 

con hombres de maíz, les enseñaron a respetar la 

naturaleza, a sembrar la tierra y a no olvidarse de venerar a 

los dioses que los crearon. El maíz y la civilización 

caminarían de la mano. 

Hoy, la historia de producción natural del maíz cambiará 

con la “invasión” de las semillas transgénicas. El maíz 

tradicional autóctono, y las tecnologías que este trae 



Reflexiones desde el Anáhuac del Sur               Editorial El Canario 

46 

aparejadas, desaparece poco a poco y es reemplazado por 

el maíz modificado.  

¿Cómo surge el maíz transgénico?  El maíz “RR” (Roundup 

Ready), resistente al glifosato (Liberty Roundup), es una 

invención de la empresa Monsanto. Se diseñó junto con 

otras variedades para resistir a las plagas, siendo 

comercializado por la misma empresa. 

Es a partir de 1996 que, en México y Centroamérica, nacen 

las primeras plantaciones con semillas de maíz transgénico, 

bajo la promesa de producir una mayor cantidad de maíz 

por hectárea cultivada, para “paliar el hambre” y, sobre 

todo, generar más beneficios económicos “colectivos”… 

Aunque ya sabemos quién es el que más gana siempre.  

Pero no todo queda aquí, las plantas transgénicas 

demandan herbicidas y plaguicidas que la compañía dueña 

de la patente vende para su cultivo, desarrollo y cosecha, 

volviendo esclavos a los campesinos quienes todas las 

temporadas tienen que adquirir esas semillas e insumos 

para poder producir su maíz.  Si no se usan estos, el ciclo 

productivo se termina. Con este procedimiento, 

automáticamente, el dueño de la patente genera un 

monopolio sobre las semillas y lo que más adelante 

comeremos. Curiosamente, las plantas genéticamente 



Reflexiones desde el Anáhuac del Sur               Editorial El Canario 

47 

modificadas, y debido a la polinización, invaden los campos 

vecinos, y el maíz originario plantado muta a transgénico, lo 

que resulta nefasto ya que no hay control efectivo para 

parar este y otros procesos. 

Las consecuencias del consumo de ese maíz modificado 

genéticamente no están nada claras: se habla de riesgos 

para la salud, cáncer, malformaciones genéticas, abortos 

espontáneos, alergias, recombinación de virus y bacterias, 

y otras enfermedades derivadas.  

Respecto a este tema, hay un caso que llamó la atención 

alrededor del mundo: es el de un estudio de la Universidad 

de Caen (Francia), encabezado por el científico Gilles-Éric 

Séralini, en el que se demostró que el uso de maíz 

transgénico en la alimentación de organismos vivos es 

nocivo para la vida. Esto fue puesto en evidencia gracias a 

un experimento realizado con ratas que, después de dos 

años de ser alimentadas con maíz modificado 

genéticamente, presentaron tumores irreversibles y 

murieron. Si son ciertos o falsos los argumentos sobre las 

consecuencias de consumir alimentos modificados 

genéticamente, será necesario investigar en estudios 

independientes. 



Reflexiones desde el Anáhuac del Sur               Editorial El Canario 

48 

El gobierno de México prohibió el maíz transgénico desde 

finales del año 2020, y negociaba con el gobierno de 

Estados Unidos un acuerdo para evitar una guerra del maíz; 

recientemente se ha retractado en su iniciativa anti 

transgénica. Los ambientalistas mexicanos le piden a su 

presidente que no ceda ante las presiones de Estados 

Unidos de América, pero la realidad económica señala que 

la mayor cantidad de semillas de maíz existentes en el 

mercado son transgénicas. El negocio de los transgénicos es 

muy pujante, ha crecido en un 86% en la última década, 

según datos del Departamento de Agricultura de EEUU. 

Según la FAO, para el año 2050 seremos 9,000 millones de 

habitantes en el planeta, el mundo no está preparado para 

alimentar a tantas personas. Tenemos que decidir cómo nos 

alimentaremos en los años venideros: transgénico o natural. 

Está claro que lo ancestral importa cada día menos, pero los 

mayas seguirán siendo “los hombres del maíz”. 

  



Reflexiones desde el Anáhuac del Sur               Editorial El Canario 

49 

APELLIDOS NAHUAS Y MAYAS EN 
NUEVA ESPAÑA 

 

Hace unas noches, una persona me preguntó: ¿y usted tiene 

idea del por qué no hemos conservado nuestros apellidos 

prehispánicos? Mi respuesta, lógicamente, fue poco 

ilustrada y menos informada, y eso me motivó a investigar 

más sobre este asunto, que de hecho resulta atractivo para 

cualquier persona interesada en saber sobre sus apellidos 

prehispánicos y el motivo de su casi total ausencia. 

En el artículo de hoy vamos a ver cómo se fueron perdiendo 

los nombres y apellidos originarios mayas y nahuas debido 

a la conquista, y la posterior hispanización del Nuevo 

Mundo. 

Uno de los eventos más importantes en la cultura maya era 

la asignación de nombre a los recién nacidos. Lo primero 

que se hacía era llevar al menor al chamán para que este, 

después de conocer la fecha de nacimiento, y en conjunto 

con los astros, determinara el momento oportuno para 

nombrar al menor y su horóscopo correspondiente. 

Invariablemente, el paal kaba (nombre de pila) tenía sus 

normas: cuando se trataba de varones, se utilizaba el prefijo 



Reflexiones desde el Anáhuac del Sur               Editorial El Canario 

50 

Ah; y para las niñas, Ix. A estos prefijos le agregaban 

nombres de mamíferos, reptiles o aves; por ejemplo: Ah 

Balam (niño jaguar) e Ix Cuat (niña serpiente).  

A partir de la “ceremonia de la pubertad”, al nombre del niño 

o niña se le sumaba el apellido de su padre, es decir, si el 

padre se apellidaba Chel, pasarían a llamarse Ah Balam Chel 

e Ix Cuat Chel, respectivamente. 

Al contraer nupcias o matrimonio, tanto el hombre como la 

mujer modificaban por segunda vez su nombre, dando paso 

al naal kaba. Este sustituía al prefijo inicial (Ah o Ix) con el 

prefijo Na, más el apellido de la madre, seguido por el del 

padre. Así, si la mamá de Ah Balam Chel o Ix Cuat Chel se 

apellidaba Chan, los nuevos nombres serían Na Balam Chan 

Chel y Na Cuat Chan Chel. 

De igual forma, los nahuas que tienen la lengua común 

náhuatl, (tribus del centro de México y Mesoamérica, 

incluidos los mexicas), recurrían a la partera y al adivino 

(tonalpouhque), para filiar a sus hijos y todo se ajustaba al 

Tonalpahuali (calendario), desde el nacimiento.  

El rito iniciaba al amanecer del día sugerido por el 

Tonalpouhque, se juntaban los familiares, el adivino y la 

partera. La partera tomaba al niño y lo bañaba; si era varón 

lo ofrecía al Sol, a la vez que le informaba de su origen en el 



Reflexiones desde el Anáhuac del Sur               Editorial El Canario 

51 

noveno cielo y que debía su existencia en la Tierra a 

Quetzalcóatl y a Tloque Nahuaque (aquel en quien están 

todas las cosas). A la criatura, se le daba a probar el agua, 

primero en la boca, anunciándole que era la vida, el 

crecimiento y el movimiento. Luego, se le untaba agua en el 

pecho; si era varón le decía: "He aquí el agua azul clara, el 

agua amarilla" la que baña y limpia el corazón, pero si era 

niña, se decía que el agua era el crecimiento y el reverdecer 

del corazón y del hígado. Por último, a los menores, se les 

mojaba la cabeza, definiendo al líquido como el 

mantenimiento, el alimento, la frescura y el verdor (códice 

florentino).  Al terminar el acto, lavaban y limpiaban al 

menor de impurezas que había adquirido durante su 

formación. En la misma ceremonia, la partera alzaba al bebé 

hacia el cielo tres veces, pidiendo a las deidades que le 

insuflaran su aliento; si era varón, se ofrecía una cuarta vez 

al Sol y a la Tierra, entregándolo en propiedad y dándole un 

nombre de guerrero. 

En la actualidad, sobreviven algunos nombres y apellidos 

(patronímicos), de la nobleza nahua mexica, en México, 

entre los cuales tenemos: Panecatl, Atepanecatl, 

Ayapantecatl, Calmecahua, Chichimecatecuhtli, Cihuacoatl, 

Couatecatl, Tecamecatl, Nezahualcoyotl y Moctezuma.  



Reflexiones desde el Anáhuac del Sur               Editorial El Canario 

52 

La hispanización de Nueva España se basó en las Leyes de 

Burgos de 1512, promulgadas por Fernando el Católico, cuyo 

objetivo fue el de evangelizar y castellanizar las nuevas 

tierras para cambiar los hábitos sociales, lingüísticos y 

religiosos, y lógicamente, los nombres y apellidos de sus 

habitantes. En 1520, con la caída de México Tenochtitlan, se 

empezó a “castellanizar todo” por medio de la religión del 

nuevo imperio, la cual impuso, poco a poco, su lengua como 

oficial, por lo que la lengua de los perdedores dejó de ser 

atractiva, se denostaba y se ridiculizaba, resultaba “inculta y 

carente de valor”. Todo debía ser hispano. 

En un principio se respetó el náhuatl por ser lengua franca 

del área. De hecho, muchos misioneros aprendieron 

primero náhuatl para evangelizar a los autóctonos. El Rey 

Felipe II, en el año 1570, decretó que el náhuatl debía 

convertirse en la lengua de los indios de Nueva España, con 

la finalidad de hacer más efectiva la comunicación entre los 

nativos con la colonia peninsular. Sin embargo, en 1696, 

Carlos II estableció que el español sería el único idioma que 

podía y debía ser empleado en los asuntos oficiales, y en el 

gobierno del virreinato. A partir de ese momento se empezó 

a usar más “el santoral” para poner nombres, tomando 

prestados los apellidos castellanos de conquistadores o 



Reflexiones desde el Anáhuac del Sur               Editorial El Canario 

53 

padrinos, para asignarlos a nativos y mestizos. Y es así como 

se fueron perdiendo los nombres y los apellidos autóctonos. 

  



Reflexiones desde el Anáhuac del Sur               Editorial El Canario 

54 

EL TAMAL HUASTECO Y LAS 
MUJERES MAYAS 

 

En México existe una delicia gastronómica prehispánica 

conocida como zacahuil, que no es otra cosa que “el tamal 

más grande del mundo”. Este llega a medir más de un metro, 

y puede ser elaborado con relleno de masa mortajada, 

carne de jabalí, venado, faisán, codorniz, armadillo, 

guajolote o serpiente. Su nombre proviene del náhuatl y 

significa “bocado grande”. Hoy no me enfocaré en la delicia 

gastronómica sino en la relación que hay de este sabroso 

alimento con la leyenda de lucha contra la violencia hacia la 

mujer, acontecida en la época anterior a la conquista. 

Alrededor del año 1468, Moctezuma, el flechador del cielo, 

conquistó la región huasteca en México. Para desarrollar 

eficientemente la labor de gobernante, entre otras cosas, se 

hizo de un recaudador de impuestos (quimichtil), para 

administrar la tributación de la región. Este individuo se 

sirvió de su poder para aprovecharse y manipular a las 

mujeres. Entre sus detestables actividades estaba matar 

bebés y beberse su sangre para permanecer joven, y seguir 

abusando de las mujeres. 



Reflexiones desde el Anáhuac del Sur               Editorial El Canario 

55 

Cuando los huastecos se enteraron de que los mexicas de 

Moctezuma habían sido derrotados por los tarascos 

procedieron a hacer prisionero al recaudador de impuestos. 

El pueblo, ávido de venganza por todas las barbaridades 

cometidas, procedió a darle muerte y acabar con él de una 

particular manera: como alimento. Para “comérselo” lo 

desollaron, lo envolvieron en una masa de maíz mortajada 

y enchilada la cual molieron en un metate, lo cubrieron con 

hojas de plátano y lo pusieron a asar al fuego durante horas. 

Con esto, pasó a convertirse en un zacahuil: un tamal 

humano. Lo sirvieron repartiendo trozos del tamal entre la 

población y entre las mujeres ultrajadas. Esta era la forma 

de hacer justicia por ellas y restaurar su imagen mancillada. 

También cuenta la leyenda que las mujeres gritaban de 

emoción “se acabó el problema”, “se acabó el problema”. 

Desde esa época los huastecos acostumbraron a hacer lo 

mismo con sus prisioneros, hasta la llegada de los monjes 

franciscanos, en 1521, recomendando que prepararan el 

zacahuil con otro tipo de carne y no la humana...  

Según el Popol Vuh, en el mundo maya, la mujer tenía un 

lugar especial como compañera del hombre y como 

sustento del hogar, mientras que los hombres alimentaban 

y veneraban a los dioses. El matrimonio monogámico era el 

camino para cumplir con la misión encomendada por los 



Reflexiones desde el Anáhuac del Sur               Editorial El Canario 

56 

dioses. Los cónyuges podían separarse voluntariamente, 

pero el adulterio era severamente castigado; a los hombres, 

con pena de muerte, y a las mujeres, con infamia pública y, 

en algunas ocasiones, también con pena de muerte. La 

mujer era una autoridad, la violencia contra ellas estaba 

culturalmente mal vista. 

En la mujer maya se concentraban las funciones de ama de 

casa, esposa y madre, la educación de los niños, la 

elaboración de los alimentos y de los vestidos, el cuidado 

de la casa y la crianza de animales domésticos. Sin embargo, 

también tenía un papel activo en la producción de bienes de 

subsistencia y en la vida pública, ya fuera en el comercio o 

en la política. 

Según las inscripciones jeroglíficas, algunas mujeres de 

linajes ilustres llegaron a ocupar el poder supremo, tal como 

la señora Yohl Ik’nal, quien fue designada “Sagrada 

Gobernante de B‘aakal” (Palenque) por derecho propio. Se 

menciona también a la reina madre de Caracol, señora B’atz’ 

Ek’, quien desempeñó un papel político activo; y la mujer 

que más honores recibió en la historia maya fue la señora 

K’abal-Xoc de Yaxchilán, esposa principal de Itzam Balam. 

El cronista maya-español Gaspar Antonio Chi, hablando del 

trato hacia las mujeres mayas de Yucatán, relató que “el 



Reflexiones desde el Anáhuac del Sur               Editorial El Canario 

57 

que, corrompía a una mujer, forzaba a una doncella, tenía 

relaciones con mujer casada o con la hija de alguno bajo el 

dominio de sus padres; tenía asegurada la pena de muerte” 

Shakari Patel, en su trabajo de tesis de grado en la 

universidad de California Riverside, señala que las mujeres 

perdieron su estatus y autoridad con la llegada del 

colonialismo, y que los españoles no entendían que 

existiesen mujeres líderes, por lo que se dedicaron a 

aplastar las creencias locales. Tacharon a las mujeres líderes 

como adivinas y brujas. Las acusaban de mujeres impropias 

que hablaban de sus hombres. Evidentemente, existía una 

clara incapacidad de los que llegaron para comprender una 

cosmogonía diferente. Eso persiste... 

En la actualidad, se vive la plaga de la violencia contra la 

mujer en todas partes del mundo. El 2022 fue un año 

sumamente violento para las mujeres según el Observatorio 

de la Violencia de la Universidad Nacional Autónoma de 

Honduras, en donde se contabilizaron 300 feminicidios: una 

mujer moría cada 28 horas, convirtiendo a Honduras en un 

país que encabeza las estadísticas en este penoso apartado, 

pero resulta más dramática aún la impunidad con la que se 

vive el fenómeno, que roza el 95%. Sin comentarios. 



Reflexiones desde el Anáhuac del Sur               Editorial El Canario 

58 

Ante tanta impunidad y falta de justicia las personas muchas 

veces recurren a hacer justicia por propia mano. La historia 

mesoamericana indica que la mujer tuvo un lugar en la 

sociedad prehispánica que hoy en día difícilmente tiene, por 

mucho que se diga que “la vieja es sagrada”. No se trata de 

solucionar simplemente con pena de muerte a quien 

comete un delito, se trata de entender el entorno histórico 

social del problema; más cultura y más justicia. 

  



Reflexiones desde el Anáhuac del Sur               Editorial El Canario 

59 

MIGRACIÓN Y MESTIZAJE DE 
GONZALO DE GUERRERO 

“EL RENEGADO” 

  

Nació en Huelva, España, sobre el año 1470, y murió en 1536, 

en Puerto Caballos, Honduras. Cuenta la historia que la 

juventud de Gonzalo transcurrió en Palos de la Frontera, 

donde a temprana edad se enroló en el ejército como 

arcabucero, para participar en la conquista de Granada bajo 

las órdenes de Gonzalo Fernández de Córdoba, quien 

consiguió, en enero de 1492, la rendición de Boabdil de 

Granada, poniendo fin a ocho siglos de presencia árabe en 

la península ibérica. 

En 1510 emigra a América para iniciar su actividad como 

conquistador, acompañando a Vasco Núñez de Balboa, 

siendo partícipe de la fundación de Santa María La Antigua 

del Darién (en la actual Nicaragua). El 15 de agosto de 1511 se 

embarca en una nueva expedición, acompañando a Juan de 

Valdivia, la cual naufraga frente a las costas de Yucatán 

(México), en un lugar conocido como los Bajos de las 

Víboras. De aquella embarcación únicamente sobrevivieron 

ocho personas, entre ellos Gonzalo de Guerrero y Jerónimo 

de Aguilar. 



Reflexiones desde el Anáhuac del Sur               Editorial El Canario 

60 

De acuerdo con lo relatado por Jerónimo de Aguilar, luego 

del naufragio, la tripulación de Valdivia y Guerrero fue 

rescatada por los “cocomes”, un grupo maya violento que 

luego los sometió y posteriormente los hizo esclavos. De 

Aguilar sería rescatado años más tarde por Hernán Cortés, 

pero Gonzalo de Guerrero permanecería con los Mayas 

hasta su muerte. 

Gonzalo Guerrero pasaría a ser propiedad del jefe indio 

Taxmar, del grupo maya Tutul Xiu (los que rebozan de 

virtud), viviendo la mayor parte del tiempo en el área de 

playa del Carmen en México. Taxmar, al cabo de un tiempo, 

procedió a regalar al guerrero español al sabio Na Chan Can, 

cacique de los cheles en la ciudad de Ichpaatún, al Norte de 

la Bahía de Chetumal, quien, a su vez, lo regalaría a su 

Nacom Balam (jefe de guerreros). Un día, al atravesar un río, 

este jefe maya fue atacado por un caimán, y Gonzalo 

Guerrero, se enfrentó al reptil en defensa de “su amo” 

salvándolo de una muerte segura y como recompensa se le 

concedió la libertad. 

Gonzalo, una vez libre, procedió a integrarse en la cultura 

maya. Formó una familia con la princesa Ixchel Can, hija de 

Na Chan, con quien tuvo hijos. Pasó a ser parte de los 

ejércitos mayas, quienes lo valoraron por su experiencia y 

los conocimientos de guerra que poseía y transmitía a los 



Reflexiones desde el Anáhuac del Sur               Editorial El Canario 

61 

mayas. A raíz del proceso de integración, Guerrero se 

convirtió en un guerrero maya se hizo escoriaciones en la 

cara, perforaciones en las orejas y tatuajes; luchó junto a 

ellos hasta el final combatiendo al ejército español y a las 

tribus enemigas.  

En el año de 1519, Hernán Cortés desembarcó en Cozumel 

(Cuzamil) y al enterarse que había españoles en tierra 

decidió enviar mensajeros para procurar su rescate, y entró 

en contacto con Jerónimo de Aguilar, al que rescató en un 

primer momento. Trató de hacer lo mismo con Gonzalo 

Guerrero, pero este, según un relato de Bernal Díaz del 

Castillo, en la historia verdadera de la conquista de Nueva 

España, respondió: "Hermano Aguilar, yo soy casado y 

tengo tres hijos. Tiene me por cacique y capitán, cuando hay 

guerras, la cara tengo labrada, y horadadas las orejas, qué 

dirán de mí esos españoles, si me ven ir de este modo…Idos 

vos con Dios, que ya veis que estos mis hijitos son bonitos, 

y dadme por vida vuestra de esas cuentas verdes que traéis, 

para darles, y diré, que mis hermanos me las envían de mi 

tierra”. 

La princesa esposa de Guerrero escuchaba la conversación 

con Jerónimo de Aguilar, y enojada con él dijo: “Mirad con 

lo que viene este esclavo á llamar á mi marido, y que se 

fuese en mala hora, y no cuidase de más”. Aguilar de nuevo 



Reflexiones desde el Anáhuac del Sur               Editorial El Canario 

62 

hizo instancia a Guerrero para que se fuese con él, 

pidiéndole que se acordara de que era cristiano, que no 

perdiera el alma por una india, que si por la mujer e hijos lo 

hacía, si tanto sentía el dejarlos, los llevase consigo. 

Guerrero no “aprovechó” tan santa amonestación, y 

Jerónimo, viéndole resuelto en quedarse, se fue a Cozumel, 

al paraje donde había quedado el navío. 

Durante los años siguientes, los españoles tuvieron noticias 

que Guerrero se dedicó a entrenar a los mayas para 

defender aquel territorio, y cuando Francisco de Montejo, 

en mayo de 1527, cruza el Atlántico con 380 soldados en 

cuatro navíos y llega a aquellas tierras, encontró seria 

oposición para conquistar Yucatán. Guerrero combatió a los 

conquistadores Montejo (padre e hijo), y a su capitán Dávila; 

instruyó a sus hombres en el arte de la guerra, les aconsejó 

no dar tregua nunca “ni fiarse de los blancos”, protegiendo 

aquel territorio siempre. 

Guerrero, murió en 1536 cuando ofrecía apoyo, con 

cincuenta canoas, a Cicumba, cacique Tolupán del poblado 

de Ticamaya (Honduras), en el valle del Río Ulúa. Mientras 

combatía contra las tropas del capitán Lorenzo de Godoy, 

una flecha de ballesta le partió el ombligo en dos y le 

atravesó hasta el costado, luego sería rematado por un 

disparo de arcabuz. Así llegó al fin de los días de este 



Reflexiones desde el Anáhuac del Sur               Editorial El Canario 

63 

migrante, guerrero y padre del mestizaje. Este “renegado” 

luchó por su gente hasta el final. Los restos de Gonzalo 

Guerrero descansan en algún lugar de Puerto de Caballos, 

Honduras, a más de cuatrocientos kilómetros de su último 

lugar de residencia. Murió como maya, pero conservó barba 

de cristiano, cuenta la historia.  

  



Reflexiones desde el Anáhuac del Sur               Editorial El Canario 

64 

LOS CUATRO ACUERDOS 
TOLTECAS 

 

Los toltecas como cultura prehispánica (650 AC a 1150 DC) 

fueron conocidos como maestros, sabios o personas de una 

avanzada cultura, se asentaron principalmente en el Estado 

de Hidalgo en México, pero su influencia cultural se 

extendió por todo Mesoamérica hasta el golfo de Nicoya en 

Costa Rica. Son los depositarios de la toltecayotl o 

toltequidad que no es otra cosa que, el conocimiento que 

busca dar explicación a la vida, la consciencia y el universo. 

El primer diccionario de la lengua náhuatl, redactado en el 

siglo XVI por Fray Alonso de Molina, traduce el término 

toltecayotl como 'maestría de arte mecánica'. Las 

enseñanzas toltecas comprenden la transmisión de la 

sabiduría de Quetzalcóatl Dios y sacerdote del que ya 

hablamos ya en otro artículo. Hoy hablaremos de cuatro 

conceptos legados por los toltecas. Ellos fueron la base 

intelectual de los mayas y mexicas (mal llamados aztecas), 

son los creadores de las bases filosóficas de nuestra cultura 

mesoamericana. 

El pensamiento filosófico ancestral heredado por nuestra 

cultura es único, de la misma forma que en Asia tienen el 



Reflexiones desde el Anáhuac del Sur               Editorial El Canario 

65 

Tao, Buda, o Zoroastro, nosotros tenemos a Quetzalcóatl y 

tenemos la Toltecayotl.  

El Doctor Guillermo Marín Ruiz en su libro “Historia 

verdadera de México antiguo” señala que, ser tolteca era 

“un grado de conocimiento” de los hombres sabios del 

México antiguo. El tolteca es sabio, es una lumbre, una 

antorcha, una gruesa antorcha que no ahúma. Hace sabios 

los rostros ajenos, les hace tomar un corazón. No pasa por 

encima de las cosas: se detiene, reflexiona, observa… El 

Códice Matritense en ese mismo sentido apunta “De este 

modo os convertiréis en toltecas… si adquirís hábito y 

costumbre de consultarlo todo con vuestro corazón”. 

En relación con el mundo tolteca he terminado la lectura de 

un libro intitulado “Los cuatro acuerdos” del médico y 

escritor mexicano Miguel Ruiz quien se ha dedicado a 

difundir los conocimientos de la cultura tolteca por muchos 

años. Terminada mí tarea me quedé reflexionando sobre las 

enseñanzas y educación de los abuelos de antes… el libro es 

sencillo y profundo y deja claro; que los toltecas tenían 

filosofía y acuerdos: 

Primer acuerdo. “Sé impecable con la palabra”. Se entiende 

que la palabra crea, es una forma de crear la realidad, cada 

vez que nombramos o evocamos algo lo creamos primero 



Reflexiones desde el Anáhuac del Sur               Editorial El Canario 

66 

en la mente y luego en el mundo material. Por eso, las 

palabras se deben utilizar con mucho cuidado; con las 

palabras podemos construir, deconstruir o destruir. Las 

palabras las usamos de forma positiva o negativa, depende 

de nosotros ser impecables en su uso, decir por ejemplo “no 

puedo”, “no tengo nada que ofrecer”, “todo mundo me 

maltrata” “no va a salir bien” etc. Todas estas sentencias 

negativas nosotros las creamos, y muchas veces se vuelven 

realidad. Por ello, no debemos maltratarnos con palabras, 

no debemos crear nuestra realidad desde la negatividad y 

hay que buscar ser impecable al hablarnos y al hablar. 

Segundo acuerdo. “No te tomes nada personal”.  Cada vez 

que nos tomamos las cosas a título personal nos 

convertimos en una víctima en concreto de unas palabras 

expresadas por una persona que, en su fuero interno tiene 

una serie de ideas, valores, sentimientos, opiniones, sesgos 

etc. A lo mejor no tienen nada que ver con nosotros. Es una 

trampa del diálogo y la percepción humana, esa persona 

percibe de una forma; usted de otra. Las palabras muchas 

veces significan una cosa u otra según el contexto y las 

personas; todos percibimos diferente todo. No podemos 

tomar las reacciones de otras personas como algo personal, 

es un error y es un veneno que no debemos beber.  



Reflexiones desde el Anáhuac del Sur               Editorial El Canario 

67 

Tercer acuerdo.  “No hacer suposiciones”. Muchas veces 

una palabra se entiende mejor cuando vemos sus 

sinónimos: conjeturar, sospechar, creer, figurarse, imaginar, 

pensar, considerar, significar, constituir, evidenciar, 

implicar, entrañar, conllevar etc. Los humanos construimos 

nuestra realidad (muchas veces) sobre la base de 

suposiciones, suponemos demasiadas cosas y creamos una 

realidad paralela negativa o positiva pero siempre irreal no 

nos molestamos en preguntar para saber la verdad, llegar a 

la certeza, tener claridad y llegar a una conclusión 

verdadera. Antes de suponer, es importante preguntar e 

indagar en los hechos para llegar a una conclusión. Si esto 

lo relacionamos con lo anterior podemos ver que las 

palabras nos llevan a creer en algo, ese algo puede ser 

positivo o negativo y no debemos tomarlo personalmente, 

tampoco debemos suponer nunca; siempre preguntar para 

conocer. 

Cuarto acuerdo. “Haz siempre tu máximo esfuerzo”. 

Independientemente de lo que hagamos, en la cultura 

tolteca hacer el máximo no tiene mucho que ver con lo que 

usted pueda estar pensando; hacer el máximo esfuerzo 

debe ser entendido en equilibrio de nuestras capacidades ni 

más ni menos; el exceso rompe el equilibrio natural. Este 

acuerdo es la acción de los acuerdos anteriores, si hace su 



Reflexiones desde el Anáhuac del Sur               Editorial El Canario 

68 

máximo esfuerzo necesariamente tendrá una repercusión 

en el universo y todos seremos beneficiados.  

Las frases “tú eres tu palabra”, “podrás ver que lo que dicen 

otras personas de ti no es cierto”, “creamos una tormenta 

en un vaso de agua por cosas que no existen”, “podemos 

tener miles de ideas, pero si no tomamos acción no las 

podemos materializar” son más que verdades. Quiero 

terminar con una frase tolteca del libro, “Arte tolteca de la 

vida y la muerte“: “Procedamos, avancemos con valentía 

teniendo en cuenta que el miedo es quien nos hace sordos 

a la verdad”. merecemos más toltequidad. 

  



Reflexiones desde el Anáhuac del Sur               Editorial El Canario 

69 

¡OTROS DESCUBRIERON AMÉRICA 
Y COLÓN VINO DESPUÉS! 

 

El descubrimiento de América sigue siendo un misterio 530 

años después. Una tierra habitada hace más de 10 mil años 

no fue descubierta simplemente, Colón se encontró con 

ella. Descubrir es demasiada pretensión. Entonces, si 

Cristóbal Colón no fue el primero en pisar este continente, 

es lícito preguntarse ¿Quién pisó el continente antes que el 

navegante genovés? La respuesta es variopinta e inacabada; 

nórdicos, africanos, chinos, polinesios, fenicios etc. 

Se tiene documentado en las sagas nórdicas, que el hijo de 

Erik el Rojo llegó a América y a la vez se han encontrado 

asentamientos nórdicos en Canadá. Los vikingos llegaron 

sobre el año 1021 según recientes investigaciones de la 

universidad de Groninga (Países Bajos). En L’Anse aux 

Meadows, Canadá, se encontraron ocho edificaciones 

compuestas de viviendas, bodegas y un astillero; los 

vikingos, evidentemente, vinieron. Leif Erikson llegó a la isla 

de Terranova, pero no se quedó por mucho tiempo. En 

realidad, no se sabe si los vikingos vinieron a conquistar o 

no pudieron conquistar estas tierras. En las sagas de 

Vinlandia del Siglo XIII, se hace referencia a cuatro regiones: 



Reflexiones desde el Anáhuac del Sur               Editorial El Canario 

70 

Groenland (tierra verde), Helluland (tierra de piedra plana), 

Markland (tierra de bosques) y Vinland (tierra de viñedos) 

todas en América del Norte.  Los descubrimientos y 

asentamientos vikingos en América del Norte fueron 

escritos por primera vez en dos sagas: la Saga de los 

groenlandeses escrita en 1200, y la Saga de Erik el Rojo, 

escrita en 1260; pero no son considerados descubridores de 

nada. 

El rey de Mali Abubakari II, envió una misión al otro lado del 

atlántico en el año 1310. Se entrevistó con armadores de 

barcos egipcios para desarrollar la empresa de llegar al 

extremo del mar circundante, y envió dos expediciones al 

atlántico, la primera dotada con 400 barcos de la que solo 

regresó uno, el resto ¡se los tragó una tormenta! La segunda 

expedición fue de 4000 canoas, ni el rey ni las naves 

volvieron jamás a Mali. Al parecer algunos investigadores 

coinciden en que algunos barcos sí llegaron a América, otros 

no lo creen; pero el ADN tendrá la última palabra en los 

próximos años. 

Los chinos también llegaron antes que Colón, cuentan que 

el marinero Zen He, al mando de barcos de una dimensión 

aproximada de 120 metros de eslora y 50 de manga, pudo 

llegar a América en sus viajes. Zen He guiado por sus dos 

almirantes Zhou Man y Hong Bao, habían navegado desde 



Reflexiones desde el Anáhuac del Sur               Editorial El Canario 

71 

África hasta la desembocadura del río Orinoco, en la actual 

Venezuela y luego bajaron por la costa del continente hasta 

cruzar el estrecho de Magallanes, retornando a china en el 

año 1421. Esta tesis del "descubrimiento chino", es famosa 

debido al libro escrito por el ex comandante de la Armada 

británica, Gavin Menzies a principios del año 2003 titulado 

"1421 el año en que China descubrió el mundo". Aparte de la 

existencia de este libro, la teoría resulta bastante endeble 

debido a la falta de respaldo histórico y antropológico. 

La realidad actual está sometida a constantes cambios y el 

ADN está confirmando lo que antes se sospechaba o se 

intuía, desvirtuando las versiones oficiales de la historia. 

Sostener que los polinesios descubrieron América ya no es 

utópico.  El camote ha dado la pista… Uno de los misterios 

más grandes de la polinesia era saber el origen del camote 

¿cómo llegó a esas islas? Y ¿por qué se consume en las islas 

polinesias desde antes de la llegada de los europeos? Está 

demostrado que los marineros polinesios llegaron a 

América, a la Isla de Pascua, y que comerciaron con los 

incas de ADN sobre el tubérculo, pero no hay mucha 

evidencia documental sobre los viajes. La cultura Zenú del 

pacífico colombiano también comparte ADN polinesio 

datado en más de 800 años. En Chile en la zona mapuche 



Reflexiones desde el Anáhuac del Sur               Editorial El Canario 

72 

se encontraron seis cráneos que acreditan que los nativos 

también llevan ADN polinesio.  

Se cree que los Pobres Caballeros de Cristo y del Templo de 

Salomón, conocidos popularmente como los Templarios, 

llegaron a América sobre el año 1307.  Una flota de docenas 

de barcos del templo, escaparon de la persecución del Rey 

francés Felipe IV, y desaparecieron sin dejar rastros; 

escapaban de ser juzgados por la inquisición y es probable 

que llegaran a América.  

El INAH, Instituto nacional de Antropología e Historia de 

México, en el año 2007 hizo un importante hallazgo en una 

excavación en el barrio de Tepito, en México DF. La 

institución indicó que entre los restos aztecas localizados 

están varios entierros templarios, al descubrirse tres 

posibles caballeros enterrados boca abajo, clavados sobre 

una tabla, restos de tela (posiblemente las capas que 

tradicionalmente utilizaban los cruzados), varias espadas 

que sin duda debieron manufacturarse en el Languedoc 

francés, por las marcas que en ellas aparecen, así como 

cruces pectorales con la vera cruz y diversos platos y 

recipientes, sahumerios y fragmentos de navajas e 

instrumentos musicales.  



Reflexiones desde el Anáhuac del Sur               Editorial El Canario 

73 

En la cultura mesoamericana se adora a Quetzalcóatl. Según 

los códices, este ser superior, era blanco y barbado, 

contrastando con el fenotipo local de pieles bronceadas y 

cuerpos lampiños predominante en la época de la 

conquista. Quetzalcóatl es representado en una cruz similar 

a la templaria, algunos investigadores creen que el Dios, 

hombre o sacerdote maya, era de origen europeo... 

Templario o europeo… Tal vez.  Colón llegó y conquistó, 

pero otros llegaron antes. 

  



Reflexiones desde el Anáhuac del Sur               Editorial El Canario 

74 

EL ADÁN LENCA Y LA 
COMIZAGUAL 

 

Los Lencas son la población autóctona más antigua de 

Honduras y El Salvador, en nuestros países se encuentran 

los descendientes de aquellos ancestros que durante 

milenios se mezclaron con mexicas, nahuas pipiles, mayas 

y españoles. En esta región, se tiene estimada la presencia 

del hombre Lenca desde 9,400 años A.C en las 

inmediaciones de “la gruta del gigante” (Departamento de 

La Paz Honduras). Después del hallazgo de restos 

arqueológicos y su posterior datación científica, es cuando, 

se logra acreditar esta antigua presencia humana en el área.  

Antes de la conquista (1492-1821) esta porción de 

Mesoamérica (Honduras y El Salvador) estaba conformada 

por una diversidad de naciones vecinas en donde los 

pueblos autóctonos pertenecientes al Cem Anáhuac 

(nombre dado por los nahuas al universo) compartieron una 

cultura que giró en torno a elementos comunes como el 

maíz, cacao, calendarios, dioses, mitologías y tradiciones. El 

pueblo Lenca no será la excepción, es “el pueblo originario” 

y autóctono de Honduras y El Salvador, anterior a la 

civilización maya y azteca. En virtud de ello, la cultura del 



Reflexiones desde el Anáhuac del Sur               Editorial El Canario 

75 

pueblo Lenca va a tener más semejanzas con estos pueblos 

que con otros que llegaron después. Existen teorías que 

validan el mestizaje entre mayas y lencas una vez que las 

principales ciudades mayas vecinas fueron abandonadas. 

Las erupciones de volcanes, sequías y guerras fomentaron 

el movimiento de gente y por tanto el mestizaje.  

Anterior a cualquier mestizaje y como acontece con los 

pueblos originarios existe el pensamiento mitológico de 

creación del mundo y en el pueblo Lenca no va a ser la 

excepción. 

En tiempos pretéritos no datados y lejanos para el 

entendimiento mundano, una “gran madre” vino por estas 

tierras a un lugar conocido como Managuara (región 

occidental de El Salvador) trajo con ella “polvo de estrellas” 

maíz, cacao, metate de piedra para moler y una olla, y creó 

al primer ser humano «Ti Ketau Antawinikil» En el lugar que 

se conoce como la Cueva del Espíritu Santo, Gruta de 

Corinto o Cueva del Ser Humano; en ese lugar nace el 

primer hombre (divino).  

Creado el primer ser humano la “gran madre” hizo nacer 

otro ser humano a partir del primero. Este último nació de 

un huevo, el cual fue incubado en un nido de cenzontle 

sobre la cabeza del primer ser humano. Ahí, una guara 



Reflexiones desde el Anáhuac del Sur               Editorial El Canario 

76 

(guacamaya) se aposentó e incubó el huevo del cual nació 

«Ti Wanatuku», un “hombre ave”. El primer mortal humano 

y primer ancestro Lenca. Hasta la fecha se le guarda gran 

reverencia durante la festividad del “baile de los 

emplumados” en el oriente de El Salvador. 

También cuenta la leyenda, que mucho tiempo después 

llegó a Cerquín (Departamento de Lempira, Honduras), 

doscientos años antes del inicio de la conquista del 

continente, una mujer rubia muy sabia, llamada Comizagual 

(jaguar que vuela) que trajo muchos conocimientos para 

luego “partir a las estrellas”… Los autóctonos le pusieron ese 

nombre por aunar ella: los valores del jaguar, la autoridad, 

la fertilidad, la guerra, el sacrificio, las virtudes masculinas, 

las prácticas chamánicas del mundo y del inframundo, 

deidad tutelar. Eso y más simbolizaba el jaguar, y 

Comizagual encarnaba esos valores. 

También llegó esta “mujer civilizadora” a Cealcoquín, cuyos 

moradores adoraban ídolos con caras de pumas… Ella 

portaba una gran piedra con tres puntas y en cada una de 

ellas adornadas con tres rostros esculpidos deformados … 

Decían los aborígenes que, a Comizahual “la llevó ahí el Aire 

y que en virtud de la piedra que portaba, vencía en las 

batallas” ... una “piedra mágica” ayudaba a Comizagual a 

lograr la victoria... ¡Esto es interesante! 



Reflexiones desde el Anáhuac del Sur               Editorial El Canario 

77 

Comizahual, relata la leyenda, “hacía muchos encantos”, 

fundó en Cerquín una religión particular y en memoria de 

sus enseñanzas y prácticas religiosas los indios Lencas 

adoraban al Gran Padre (Itanipuca) y la Gran Madre 

(Ilanguipuca), a quienes pedían salud. Itanipuca será el gran 

padre, está relacionado con el cielo, el movimiento de los 

astros, deidad principal del pueblo, junto con su pareja 

Llanguipuca o "Gran madre", pareja de Itanipuca, 

relacionada con la tierra, bosques, ríos, lagos, y también con 

la fertilidad de los cultivos. Ella junto a Itanipuca son los 

creadores del mundo y ellos nos dieron al primer hombre 

de la creación Lenca.  

Juan de Torquemada tomó relato de los indígenas que le 

manifestaron que la heroína y semidiosa fundó un vasto 

imperio y tuvo, según unas versiones tres hijos, aun cuando 

otros afirmaban que “no conoció varón”.  Tuvo tres 

hermanos, a quienes, cuando se sintió ya vieja, “repartió las 

Tierras y dio buenos consejos para el tratamiento de su 

pueblo”…  Y luego, “vino un gran Relámpago, con Truenos y 

vieron un lindísimo pájaro volando… nunca más apareció la 

señora, creían que ella era el pájaro y se iba al cielo”. 

Todos los pueblos antiguos tienen mitos, historias y relatos 

orales que sobreviven a la noche de los tiempos. Los Lencas 

fueron los primeros en habitar estas tierras, por tanto; su 



Reflexiones desde el Anáhuac del Sur               Editorial El Canario 

78 

historia merece un estudio más serio. El Popol Vuh maya es 

muy conocido, pero, su pueblo hermano Lenca; bastante 

menos. ¡Pueblo que olvida su historia está condenado a 

repetirla! 

  



Reflexiones desde el Anáhuac del Sur               Editorial El Canario 

79 

LOS NAHUAS Y EL NÁHUATL EN 
CENTRO AMERICA 

 

Los nahuas son un pueblo originario de México y base 

cultural de la nación, en la actualidad podemos encontrar 

descendientes desde México hasta Costa Rica. Lo que une 

a los nahuas y sus diferentes tribus es la lengua madre; el 

náhuatl. Durante la conquista de América (1520-1821) un 

pueblo nahua (mexicas o mal llamados aztecas) gobernó 

México Tenochtitlan de 1325 a 1521 cuando se produce la 

caída del último Huey Tlatoani, Cuauhtémoc. El imperio 

tenía una población estimada de siete millones de 

habitantes y su lengua oficial se convertiría durante la 

ocupación europea en lengua franca de Nueva España. 

El fin del dominio de los mexicas y sus aliados en 

Mesoamérica concluyó con la Conquista española de 

México-Tenochtitlan en 1521. Este suceso, es el punto final 

del desarrollo independiente de la civilización indígena 

mesoamericana. Los nahuas Tlaxcaltecas fueron aliados 

estratégicos de los europeos y participaron en la conquista, 

así como, otros grupos indígenas provenientes de 

numerosas naciones tributarias de Tenochtitlan que vieron 



Reflexiones desde el Anáhuac del Sur               Editorial El Canario 

80 

en los recién llegados una oportunidad de acabar con el 

yugo mexica y liberarse de la opresión. 

El imperio Azteca-Mexica, se estableció en el centro del 

valle de México en Tenochtitlan (donde los hombres se 

hacen dioses), y expandieron su control hacia otras 

ciudades-estado ubicadas en los actuales estados de 

México, Morelos, Veracruz, Guerrero, Puebla, Oaxaca; la 

costa de Chiapas e Hidalgo. Luego su expansión cultural 

llegaría a lo que hoy conocemos como Centro América con 

mayor fuerza durante el periodo de la conquista.  Como 

decíamos arriba, en aquellos años, la lengua vehicular o 

lengua franca, era el náhuatl, utilizada en las labores de 

conquista y de comercio entre los pueblos conquistados, 

coexistió durante un tiempo con el castellano como lengua 

oficial en Nueva España, hasta que Felipe Segundo (1570) 

impuso el castellano como lengua oficial del reino; para esa 

fecha la toponimia local ya había cambiado gracias al 

náhuatl o mexicano. Por lo que resulta común encontrar 

ciudades, poblados y multitud de palabras de origen náhuatl 

en la región, por ejemplo: mecate, matate, petate, Ometepe, 

ocote, jilote, epazote, amate, aguacate etc.  

Hoy día, al sur del valle de México encontramos diferentes 

tipos de náhuatl, en El Salvador la población “nahua pipil”, 

que ocupa el centro y occidente del país, son hablantes de 



Reflexiones desde el Anáhuac del Sur               Editorial El Canario 

81 

náhuatl, nawat o pipil y es la única etnia salvadoreña que 

habla su lengua ancestral.  

En 1524 estos mismos pipiles de Isquintepeque, fueron 

conquistados y derrotados en batalla por Pedro de 

Alvarado. El resto de los señoríos cuzcatlecos, serían 

paulatinamente añadidos a la corona castellana, luego de 

ser derrotados en sucesivos combates. En 1528 cayó el 

Señorío de Cuzcatlán, y se fundaría la villa de San Salvador; 

y para 1530 habían sido conquistadas las poblaciones 

pipiles en Honduras y Nicaragua. Por la colonización y 

asimilación española se extinguirían prácticamente las 

poblaciones nahuas en Guatemala, Honduras y Nicaragua, 

sobreviviendo la lengua y la cultura en El Salvador con 

mayor vigor.  

El Señorío de Cuzcatlán, de acuerdo con la tradición 

legendaria, fue fundado por el rey tolteca Ce Ácatl Topiltzin, 

Quetzalcóatl alrededor del año 1054. Los cronistas 

españoles como Bernal Díaz del Castillo y fray Antonio de 

Remesal explican que alguna vez existieron códices pipiles, 

además escribieron lo que decían y todo lo compararon con 

las otras naciones nahuas del posclásico, revelando que 

este señorío recibió gran influencia de los toltecas y aztecas. 



Reflexiones desde el Anáhuac del Sur               Editorial El Canario 

82 

El Náhuatl, era la lengua materna del grupo indígena Nahua 

de Honduras. Los expertos creen que los Nahuas 

provinieron del Valle Central de México y se instalaron en 

los valles de Agalta en Olancho y Quimistán en Santa 

Bárbara, donde estaban bien establecidos hasta el 

momento de la conquista. Actualmente habitan en los 

Municipios de El Jano, Gualaco, La Guata y Catacamas, 

además de en el departamento de Olancho, y su población 

aproximada es de 20,000 habitantes. Los Nahuas son el 

grupo indígena menos conocido de Honduras. 

En el hermano país de Nicaragua otro grupo nahua llamado 

“nicaraos”, en tiempos de la conquista, vivían en las 

inmediaciones del lago Cocibolca, y con el tiempo, la región 

de Nicaragua fue llamada así por la presencia de este grupo 

nahua. En el propio lago de Nicaragua varios de los 

topónimos son reconocibles como nahuas como el de la isla 

mayor Ometepe (del náhuatl “ome-tepe-t” dos montañas) 

ya que la isla está formada por dos cerros. Estos topónimos 

muestran la enorme difusión geográfica que alcanzó esta 

lengua; son habituales en toda la región centroamericana. El 

dialecto náhuatl del lago Nicaragua se extinguió hacia finales 

del siglo XVI. Fue en esta región, donde los europeos vieron 

por primera vez libros indígenas escritos en “papel de 

amate” en el nuevo mundo. Muchos códices se perdieron, 



Reflexiones desde el Anáhuac del Sur               Editorial El Canario 

83 

cuando la Santa Inquisición decidió quemar estos libros por 

encontrarlos heréticos y contrarios a las enseñanzas 

cristianas ortodoxas. 

Zopilote, petate, coyol, chachalaca, zacate, aguacate, 

achichincle, todas estas palabras provienen del náhuatl, así 

como la mayoría de los nombres autóctonos de nuestros 

pueblos, pero hablar de ello, será materia de otro artículo. 

La tarea pendiente es recuperar las huellas del náhuatl en 

Centroamérica. Exigimos a los encargados de la cultura, que 

hagan un esfuerzo por recuperar la verdadera historia de 

nuestros pueblos. La historia prehispánica está esperando 

ser descubierta por el bien de la cultura regional. El legado 

prehispánico existe y persiste en nuestros países; el náhuatl 

o mexicano es una herencia ancestral; no terminemos de 

matarlo. 

  



Reflexiones desde el Anáhuac del Sur               Editorial El Canario 

84 

MEDICINA PREHISPÁNICA, 
TEMAZCAL Y EQUILIBRIO 

 

La medicina ancestral tiene presencia en nuestros países 

desde siempre. Cuando hablamos de ella, hacemos 

referencia a la forma mediante la cual los habitantes de 

estas latitudes afrontaron las enfermedades y la medicina 

aplicable a estas; hoy la seguimos utilizando, de forma más 

o menos consciente. La medicina prehispánica en concreto 

constituyó un sistema integral de conocimientos acerca de 

la salud y las enfermedades, así como de la manera de 

abordar los problemas relacionados con estas. Tuvo 

respuestas congruentes para aquella realidad. A pesar de 

sus numerosas aportaciones, la medicina prehispánica ha 

tenido una posición subordinada en relación con la 

medicina que trajeron los europeos. La visión eurocentrista 

del mundo ha impedido apreciarla en su plenitud, 

ofreciendo una visión sesgada, al margen de su “realidad 

histórico social”. 

En el México Antiguo existieron escuelas de médicos que 

eran formados desde sus primeros años de vida. Ahí 

aprendían no sólo técnicas terapéuticas, sino también la 

filosofía y cosmovisión del Anáhuac y mantenían 



Reflexiones desde el Anáhuac del Sur               Editorial El Canario 

85 

permanentemente un estrecho vínculo con la naturaleza y 

con todo su entorno. Una persona altamente preparada 

tanto física como energéticamente era el encargado de 

cuidar y preservar esta medicina, hoy en el mundo 

“moderno” conocemos a estas personas con el nombre de 

chamán (término proveniente de Siberia; y en estas tierras 

el equivalente es el nahual tijax maya); o curandero. 

El curandero practicaba todo tipo de terapias como 

sangrados, purgas, cortes, puntos, hidroterapia, abortos y 

rezos. También daba “golpes y palazos” al paciente... 

Recurrió a amuletos, talismanes, pintó signos en las casas, 

cultivó sus propias hierbas, flores y hongos, para la 

adivinación de problemas sociales y metafísicos de las 

personas y su impacto personal y social; era una especie de 

oráculo. 

¡Sanar primero el alma! para luego entrar en el ser, la 

mayoría de las enfermedades eran producidas por el 

desequilibrio entre las partes frías y calientes del cuerpo; a 

conclusiones similares llegarían los griegos y los chinos, en 

este sentido, tiempo después. No hay que olvidar que el 

equilibrio tenía que ver con la posición del individuo en el 

universo y la capacidad de relacionarse con este: el hombre 

tenía que estar en armonía con el “todo” del que formaba 

parte integral. Debía permanecer en armonía con la selva, 



Reflexiones desde el Anáhuac del Sur               Editorial El Canario 

86 

las montañas, las piedras, los minerales y los animales. El 

equilibrio lo dictaba el cosmos, no los individuos… 

Levantarse al alba, desayunar, disponerse para trabajar, 

comer, descansar, cuidar la casa, la familia, los hijos, dormir 

adecuadamente, hacer el amor, respetar los ciclos de la luna 

y los del sol, vivir permanentemente de forma armónica con 

el entorno y los calendarios solares y lunares; todo debía 

estar en permanente equilibrio. La falta de este generaba la 

mayor parte de las dolencias de las personas; volvía a los 

seres vulnerables y permeables a los males… ¡Hablar de 

equilibrio hoy sigue siendo una modernidad! Vivir en 

equilibrio es todo un arte. 

Una práctica terapéutica y ritual ancestral es el Temazcal 

(casa de sudor o lugar donde se suda en náhuatl) un 

habitáculo tipo domo hecho de ramas y pieles o en su 

defecto de barro, en donde las personas ingresan al recinto 

previamente calentado con piedras volcánicas y diferentes 

hierbas aromáticas, siguiendo un protocolo específico para 

proceder a limpiar cuerpo y alma, de la mano del 

temazcalero; la persona encargada del ritual de inicio a fin… 

para lograr el equilibrio del cuerpo. 

Y ¿cuáles son los beneficios de Temazcal, ya conocidos hace 

más de 3,000 años? limpia y depura las impurezas de la 

piel, elimina toxinas, limpia el sistema respiratorio, refuerza 



Reflexiones desde el Anáhuac del Sur               Editorial El Canario 

87 

el sistema nervioso central, mejora la circulación sanguínea, 

ayuda a controlar el ácido úrico y el colesterol, reduce la 

ansiedad, el estrés, mejora la estabilidad muscular; también 

se utiliza hasta la actualidad para labores de parto. Si una 

persona está en equilibrio, difícilmente será cliente de la 

Seguridad social o de un médico; nada bueno para el 

sistema en el que vivimos; el equilibrio es poder. 

Aparte del Temazcal hay una gran tradición herbolaria en el 

área que no podemos olvidar. Existen cualquier cantidad de 

plantas conocidas por sus beneficios no solo para la salud 

sino también para contrarrestar enfermedades. 

Simplemente en México existen alrededor de 5,000 plantas 

medicinales. Utilizaré tres ejemplos sorprendentemente 

cercanos: El aguacate se puede usar de diferentes formas 

con fines medicinales, se puede aplicar el aceite de 

aguacate en las articulaciones para aliviar el dolor 

reumático, se pueden tomar infusiones de semillas de 

aguacate para eliminar los parásitos estomacales, se puede 

comer pulpa de aguacate para mejorar la digestión y el 

tránsito intestinal, o en mascarillas de aguacate para hidratar 

la piel y el cabello. El achiote se puede usar para aliviar la 

prostatitis, la bronquitis, la diabetes, el vitíligo, la fiebre, el 

dolor de cabeza y la diarrea. El árnica, se puede usar para 

tratar dolores musculares, contusiones, heridas, picaduras, 



Reflexiones desde el Anáhuac del Sur               Editorial El Canario 

88 

torceduras y artritis; y así otras 4,957 plantas o más... 

Siempre buscando equilibrarnos. 

En este mundo “moderno” el estrés puede contribuir a 

generar muchos problemas de salud tanto físicos como 

mentales. Algunas de las enfermedades relacionadas con el 

estrés son: hipertensión, enfermedades cardíacas, 

obesidad, diabetes, depresión, ansiedad, ataques de pánico 

y neurosis. También puede afectar a la piel, al sistema 

digestivo y al sistema inmunológico. Es vital buscar el 

equilibrio, los habitantes del mundo prehispánico no solo 

sabían de medicina, sabían cómo vivir en armonía con el 

universo; ¡sabían de equilibrio! 

  



Reflexiones desde el Anáhuac del Sur               Editorial El Canario 

89 

LA NO GASTRONOMÍA 
HONDUREÑA 

 

¡Ustedes no tienen gastronomía! ¡Ustedes no cocinan en 

casa! Esas fueron las expresiones de una amiga que reside 

en el exterior y que vivió por una temporada en Honduras. 

Cuando me dijo eso me quedé, en un primer momento, en 

blanco por la rotundidad, pero luego dije: tiene razón… 

parcialmente, pero olvida algunas cosas” y por eso, me voy 

a dar a la tarea de tratar de explicar el ¿por qué no tenemos 

gastronomía? 

En primer lugar, la gastronomía es una disciplina que estudia 

la relación del ser humano con su alimentación y su entorno 

cultural. Se ocupa del manejo de sabores y aromas en la 

creación de un plato y brinda una aproximación a la cultura; 

empleando la comida como eje central.  Está vinculada con 

la identidad nacional de un país o una cultura, también 

envuelve elementos de su tradición o de su historia. 

Preparar un plato, comerlo y su uso social en un 

determinado tiempo y lugar; tiene que ver también con la 

gastronomía. 

En esta área del mundo (Mesoamérica) la identidad 

gastronómica tiene una historia de más de tres mil años. Si 



Reflexiones desde el Anáhuac del Sur               Editorial El Canario 

90 

usted busca gastronomía solo de Honduras pierde 

rápidamente la perspectiva del área que habitamos y el 

contexto, pasa automáticamente a reconocer que tenemos 

gastronomía a partir de 1821; un error bastante común; 

confundir el texto con el contexto, la forma con el fondo y 

lo que es; con lo que debe ser. 

 La gastronomía mesoamericana ha pasado por varias fases 

en su desarrollo, el período prehispánico anterior a 1492  

está caracterizado por comidas relacionadas con la milpa y 

al consumo de animales autóctonos, en donde casi todo se 

cocía, hervía o asaba, ¡una región aislada de Europa y Asia! 

(desde 3000 a.C hasta 1492 d.C). La gastronomía 

desarrollada por olmecas, toltecas, mayas, aztecas, 

zapotecas, nahuas y mixtecas, tenía como alimentos base: 

maíz, calabazas, chiles, frijoles, aguacates, jitomates, 

tomates y animales como el conejo, venado, tepezcuintle, 

iguana, guajolote, peces de dos océanos y un largo etcétera 

que hoy se siguen consumiendo. 

Durante el periodo de conquista, desde 1492  hasta 1821, la 

gastronomía da un salto evolutivo debido al intercambio de 

frutas y verduras con los europeos. Se consolidó la fusión 

de la gastronomía local con la cocina portuguesa y 

española, dando lugar a la cocina criolla. Los europeos 

trajeron entre otras cosas, lechugas, coles, cilantro, 



Reflexiones desde el Anáhuac del Sur               Editorial El Canario 

91 

animales de tiro y el cerdo, se empezó a utilizar la manteca 

de este y el aceite de oliva para la preparación de los 

alimentos locales. Indudablemente este intercambio 

enriqueció la cocina local al incorporar nuevos sabores y 

productos a la dieta regional generando una nueva manera 

de preparar los alimentos; además del uso de cubiertos para 

su consumo.  

Otros europeos harían también su aportación a la 

gastronomía del área, en concreto piratas, corsarios y 

bucaneros procedentes de Holanda, Inglaterra y Francia 

que se asentaron principalmente en las costas del caribe de 

1520 a 1720. Ellos se especializaron en la producción de 

alimentos de larga duración como: carnes deshidratadas o 

saladas y comidas en conserva, esenciales para largos 

trayectos marinos. Los ingleses en particular se asentaron 

en las zonas costeras del caribe, dejarían como legado el 

famoso “desayuno inglés” compuesto por huevos fritos, 

tomate, frijoles, champiñones, salchicha, morcilla etc.  

En 1898 con la pérdida de Cuba por parte de los españoles 

a manos de los norteamericanos, se marca el fin de la 

presencia española en América, lo que influirá en la 

gastronomía regional. A inicios del siglo XIX llegarían con los 

norteamericanos: hamburguesas, pollo frito, panqueques 



Reflexiones desde el Anáhuac del Sur               Editorial El Canario 

92 

etc… Una gastronomía sencilla y poco desarrollada 

comparada con la prehispánica y la criolla. 

  Nuestra identidad gastronómica, se construye a través del 

conocimiento popular-histórico de las personas, que 

preparan las comidas (chefs, cocineros, amas de casa) que, 

partiendo de lo básico, incorporan nuevos ingredientes y 

procedimientos a los platos para llegar a sabores más 

complejos. También se construye sobre la base de los 

estudios teóricos, técnicos e investigaciones académicas 

que indagan en el origen, proceso o resultado en la 

elaboración de nuestras comidas. La identidad 

gastronómica del área tiene mucho de autóctono y también 

de fusión con otras cocinas del mundo.  

Cuando un extranjero viene a Honduras y pregunta ¿cuál es 

nuestra gastronomía? La respuesta, no se puede reducir a 

mostrar ¡lo que se come hoy! hay que explicarle, lo que se 

ha comido históricamente en la región. Si entendemos la 

gastronomía de Honduras a secas, esta empieza con la 

independencia del imperio español en 1821 hasta la fecha… 

Eso es un error. Hemos borrado tres mil años de herencia 

gastronómica regional. No podemos juzgar la gastronomía 

de este lugar por los últimos trescientos años o por lo que 

comemos hoy; es preciso tener perspectiva en este tema.  



Reflexiones desde el Anáhuac del Sur               Editorial El Canario 

93 

Resulta vital rescatar nuestros sabores ancestrales y volver 

a cocinar. En este sentido hay mucho “malinchismo” de 

algunos, al ver como bueno “lo foráneo” olvidando lo bueno 

de la tradición cultural gastronómica compartida con 

México, Guatemala, El Salvador y Nicaragua. 

Es importante que vuelvan a las mesas los recados o moles, 

las sopas de garrobo, los guisos de gallina, gallo, el guajolote 

o pavo, el tepezcuintle, el conejo, la iguana, los tamales con 

sus más de mil variantes, enchiladas, tacos y todas aquellas 

preparaciones antiguas que casi no se cocinan y que forman 

parte de nuestra cocina ancestral. Concluimos que 

formalmente hay gastronomía, ¡pero, si no cocinamos 

morirá! o ¿está muriendo ya? Es la pregunta. 

  



Reflexiones desde el Anáhuac del Sur               Editorial El Canario 

94 

MUERTOS Y PERROS EN XIBALBÁ 
 

El perro ocupa un lugar muy importante en las culturas 

mesoamericanas, animal mítico, totémico, parte de la vida 

del hombre desde siempre y elemento fundamental en el 

tránsito de la vida a la muerte.  Compañía incondicional del 

humano, día a día, año tras año, siempre brindando lealtad 

absoluta y amor incondicional a su amo.  Unos los amamos, 

otros son indiferentes y alguno hay, que lo patea... Para 

nuestra cultura siempre fue importante, aunque su figura se 

distorsionó con la llegada de los conquistadores, que 

utilizaban perros mastines y alanos para atacar a los 

autóctonos de estas tierras… Aquí el perro, siempre fue más 

que un amigo, un ser real y mitológico. 

Según los mayas el perro tenía un lugar especial en la 

sociedad especialmente, cuando desaparecemos de este 

plano material y pasamos al mundo inmaterial de los 

espíritus… Ahí no viajamos solos, viajamos en compañía de 

un cánido; él nos guiará en el camino a Xibalbá. 

Para los mayas el cosmos está compuesto por tres 

elementos el cielo, la tierra y el inframundo o Xibalbá, en 

ellos transcurre la vida y la muerte. Xibalbá no es un lugar 

espiritual, es un lugar físico, al que se accede por medio de 



Reflexiones desde el Anáhuac del Sur               Editorial El Canario 

95 

entradas reales, que se encuentran en las cuevas. El libro del 

Popol Vuh cuenta que Xibalbá es un lugar con ríos 

encantados, barrancos cantantes, árboles espinosos, ríos de 

sangre, y cuatro caminos: rojo, negro, blanco y amarillo; 

todos con destinos diferentes. Para llegar al noveno y último 

nivel de Xibalbá, los muertos deben afrontar muchas 

pruebas y peligros… Entre estas pruebas está, el cruce de un 

río de sangre que debe realizarse a lomos de un perro; si 

usted en vida fue bueno con los animales, cruzará el río, sino 

el perro lo dejará a su suerte.  Para superar esta prueba y 

ayudar al alma a “sobrevivir”, los muertos en tiempos 

prehispánicos eran enterrados con armas, herramientas, 

petates, piedras de jade, chocolate caliente, e incluso perros 

(reales o efigies de cerámica) para actuar como 

compañeros y guías en su viaje.  

El Xibalbá está plagado de pruebas y engaños que el muerto 

tiene que sortear y una vez superadas, se estará frente a los 

señores de Xibalbá. Hun-Camé y Vucub-Camé, 

considerados como los jueces supremos de Xibalbá, el 

significado de sus nombres es, “uno-muerte” y “siete-

muerte”. Este lugar de pruebas está bajo nuestros pies, ahí 

están las enfermedades y sus curas. Ahí mora la muerte, 

entendida como renovación, no como final.  



Reflexiones desde el Anáhuac del Sur               Editorial El Canario 

96 

Este viaje al inframundo no tiene nada que ver con el cielo e 

infierno cristiano; así es que no se confunda, esta es otra 

historia. La vida y la muerte son dos caras de la misma 

moneda; un devenir constante. Ahí estará presente el perro, 

para auxiliarlo en su periplo por el inframundo o tal vez no; 

usted decide en vida. 

En estas fiestas de muertos, el Xoloitzcuintle, se ve 

representado y retratado en todas partes, también es la 

representación del Dios Xólotl para los nahuas, 

caracterizado muchas veces con una antorcha, por ser el 

regalo de los dioses a la humanidad; el fuego. Asociado con 

el relámpago, la tormenta y la muerte. Xólotl también es 

hermano mellizo de Quetzalcóatl, es representado como un 

hombre con cabeza de perro… El guía de las almas de los 

muertos. En la vida o en la muerte, el perro siempre estará 

presente, es un elemento común y de   importancia capital 

para mayas y nahuas. 

En la tradición maya de la península de Yucatán y 

Guatemala, la festividad de muertos se conoce como Hanal 

Pixán (comida de ánimas). Es la celebración más importante 

para los difuntos y se celebra del 31 de octubre al 2 de 

noviembre. Durante esta festividad se convive con los 

difuntos durante tres días. El primer día se conoce “hanal 

palal” y es dedicado a los niños. El segundo día “hanal 



Reflexiones desde el Anáhuac del Sur               Editorial El Canario 

97 

nucuch uinicoob” dedicado a los adultos y el tercer día 

“hanal pixanoob” que se dedica a todos los santos, para 

luego realizar una misa dedicada a las ánimas en el 

cementerio más grande de cada poblado. Durante esos días 

de celebración, nuestros muertos nos acompañan, ellos ya 

atravesaron todos los niveles del Xibalbá, seguramente 

resguardados por ese cánido, que los ayudó a cruzar el río 

de sangre; si fueron buenos con él, claro está… 

La comida típica de las diferentes regiones no puede faltar 

en esta celebración, una bebida popular es el tan-chucuá, 

un atole que se realiza con masa de maíz, cacao, pimienta y 

anís, y los tamales hechos de masa de maíz nixtamalizado y 

manteca, rellenos de carne de pollo y cerdo. Es habitual 

cocinar grandes calabazas, acompañadas de jícamas, 

camotes y mazorcas de maíz tierno; tampoco puede faltar 

el pan de muerto, al igual que los dulces de calavera de 

azúcar o chocolate.  

Hoy es la fiesta de ánimas en la región y el perro es símbolo 

central de la fiesta. Usted verá muchos xoloitzcuintles, y 

verá en él, siete mil años de historia, ellos acompañan a los 

muertos desde siempre a la hora de viajar al inframundo. En 

la tradición nahua el Dios Xólotl es el hermano canino y 

mellizo de Quetzalcóatl, la serpiente emplumada… Juntos 

viajaron al inframundo para recuperar los huesos de 



Reflexiones desde el Anáhuac del Sur               Editorial El Canario 

98 

quienes habían habitado el mundo anterior… Así lograrían 

crear vida nueva para el mundo presente… Maya o náhuatl, 

el perro en vida o en muerte; siempre presente.  



Reflexiones desde el Anáhuac del Sur               Editorial El Canario 

99 

MANCHA MONGÓLICA, EN 
NOSOTROS 

 

El estrecho de Beringia se congeló hace milenios y los 

habitantes del este de Asia lo atravesaron y rápidamente se 

asentaron en Abya Yala (tierra en madurez, hoy América). 

Bajaron por las montañas rocosas, continuaron por la sierra 

madre mexicana, istmo de Tehuantepec, cordilleras 

centroamericanas, hasta llegar a Ushuaia. Hace 19,000 años 

aproximadamente, llegaron los primeros asiáticos a 

América. Los diferentes grupos étnicos de las actuales 

repúblicas de Mongolia, Rusia y la República Popular China, 

iniciaron las primeras migraciones a estas tierras, hecho que 

casi nadie recuerda. 

Esa migración después de tantísimos años ha dejado huellas 

que han quedado marcadas, de forma indeleble, en los 

genes de los habitantes de América. Una señal muy 

conocida es la melanocitosis dérmica congénita, 

vulgarmente llamada “mancha mongólica” una especie de 

lunar de color azul ubicado en la espalda baja de los bebes 

principalmente.  La marca es dominante entre los pueblos 

del norte, este, sureste y centro de Asia, en los indígenas de 

Oceanía (micronesios y polinesios), en ciertas poblaciones 



Reflexiones desde el Anáhuac del Sur               Editorial El Canario 

100 

de África, nativos americanos, latinoamericanos no 

europeos, caribeños de origen mestizo y turcos. Está 

presente en alrededor del 80% de los niños asiáticos y entre 

el 80% al 85% de los nativos americanos. 

Aproximadamente el 90% de los polinesios y micronesios 

nacen con nevus gris pizarra, como también es conocida, al 

igual que el 46% de los niños no nativos en América Latina, 

10% de caucásicos y judíos; la “marca” indica una 

ascendencia no europea. 

Hoy en día, es aceptado que la mayor parte de la población 

de México y América latina posee esa marca. Según el 

Instituto Mexicano de la Seguridad Social (IMSS), alrededor 

de la mitad de los niños recién nacidos tienen marca 

mongólica. Si vemos la huella en nuestros bebés, con casi 

con total seguridad podemos afirmar que estamos 

hablando de un portador de genes asiáticos. 

La marca es familiar en los mayas de Yucatán, es conocida 

como “uaj” y termina por desaparecer del cuerpo del menor 

alrededor de los 10 años. Es un marcador genético propio 

del grupo mongólico tardío, transmitido por herencia, según 

los científicos. Cuando se aprecia la distribución de “uaj” en 

un mapa, aparece en el 75% de la población maya y es 

coincidente con la densidad de esta en Mongolia, Sureste y 

costa oriental de Asia, la Polinesia y resto de América.  



Reflexiones desde el Anáhuac del Sur               Editorial El Canario 

101 

Recientemente un amigo cercano hizo un estudio genético 

para ver la procedencia de sus genes y se encontró, con una 

gran sorpresa, que compartía genética con personas de 

lugares insospechados. La distribución genética de Juan es 

la siguiente: 42% indígena latinoamericano, 32% español 

ibérico, 10% Guam (micronesia) y 6% nigeriano… Un 

verdadero cóctel genético; cuatro continentes expresados 

en un ser humano… También me comentó que la mancha la 

tenían todos sus hermanos al nacer. 

 Paralelamente a este curioso evento, la sangre también deja 

su huella en el continente americano. El tipo de sangre “O” 

positivo o negativo, también conocido como tipo “donante 

universal” va a ser el grupo dominante en el continente; 

tanto en indígenas como en mestizos. Existen dos teorías 

sobre la prevalencia de la sangre tipo “O” en indígenas: la 

primera es la evolutiva que, afirma que la presencia del tipo 

“O” está motivada por la adaptación genética del ser 

humano, en su lucha por sobrevivir y superarse en su 

entorno; la segunda es la teoría genética, que postula que el 

grupo sanguíneo “O” tiene gran prevalencia debido a la 

endogamia practicaba en grupos cerrados, lo que provoca 

la transmisión de genes, por generaciones tras 

generaciones. El 38% por ciento de la población mundial es 

portadora de sangre tipo “O”. El grupo sanguíneo más 



Reflexiones desde el Anáhuac del Sur               Editorial El Canario 

102 

común en China y Mongolia es el tipo “O” , portado por un 

47,7% y un 37% respectivamente, según datos de Cruz Roja. 

Los grupos autóctonos americanos, en su conjunto, 

representan las poblaciones humanas con mayor presencia 

del grupo sanguíneo “O” (mayor al 50%). En ningún otro 

continente las poblaciones nativas tienen un porcentaje tan 

alto de este grupo sanguíneo. El análisis de ADN en sus tres 

diferentes campos (genética autosomal, mitocondrial y del 

cromosoma Y) demuestra la cercanía evidente entre los 

pueblos nativos de América y los asiáticos. Así, 

encontramos una “alta uniformidad genética” a lo largo del 

continente, mayor que en cualquier otro. Todo esto lo 

confirman las teorías del poblamiento de América a partir 

de las migraciones asiáticas y resto de estudios científicos. 

En México, el 59% de la población tiene tipo de sangre “O”, 

en Honduras el 57%, El Salvador 62%, Perú 70% y el 

porcentaje más alto del continente lo encontramos en 

Ecuador con un 75% de la población. La mancha mongólica 

también es una constante en todos estos países.  

Ahora bien, si vemos a nuestro alrededor niños o adultos 

con cabello lacio, cara redonda, ojos oscuros y rasgados, 

estatura media, mancha mongólica, sangre tipo “O” pues 

son, algunos rasgos físicos, coincidentes entre americanos 

y asiáticos; o a lo mejor es más que eso; y yo no me entero. 



Reflexiones desde el Anáhuac del Sur               Editorial El Canario 

103 

Una mancha en el cuerpo, la sangre y la genética, nos 

remiten a ese momento, cuando el hombre asiático, cruzó 

el estrecho de Beringia y dijo; “en este lugar me quedo”, 

“este será mí hogar”. Los latinoamericanos tenemos muchas 

cosas en común y estas son algunas. Cuando hablamos de 

asiáticos, nos referimos a aquellos familiares genéticos, que 

emigraron hace mucho a estas tierras. Somos 

hispanoamericanos; somos la suma total.  



Reflexiones desde el Anáhuac del Sur               Editorial El Canario 

104 

El DÍA DEL JAGUAR, 
ANCESTRALIDAD Y OLVIDO 

 

El pasado día 29 de noviembre se celebró el día del jaguar, 

una efeméride carente de significado cultural en las tierras 

donde habita el felino más grande de América. Este 

carnívoro tiene la mordedura más fuerte de todos los 

grandes “gatitos” que alguna vez vagaron por estas tierras 

desde, el sur de los Estados Unidos, a través de México y 

América Central hasta terminar en Argentina. Casi todos los 

pueblos originarios veneraban al jaguar de alguna manera. 

El jaguar (panthera onca) es un elemento central en el 

continente; desde siempre. A lo largo del tiempo, los 

habitantes de Mesoamérica han adorado al felino, conocido 

como balam por los mayas. Los olmecas (alrededor del 

1200-400 A.C) tenían jaguares en su arte y religión. Las 

esculturas de felinos eran populares, así como las 

representaciones de deidades mitad humanos, mitad 

jaguar, que los estudiosos describen simplemente como 

jaguares.  

En la cosmovisión mexica, el jaguar estaba igualmente 

divinizado y se le asignaba un papel muy importante. Por ser 

un cazador nocturno y por su piel moteada, se le asociaba 



Reflexiones desde el Anáhuac del Sur               Editorial El Canario 

105 

con la noche y en especial, con las estrellas. Según la 

“Leyenda de los soles”, el jaguar fue verdugo de nuestra 

especie, se encargó de finiquitar a la primera humanidad, 

durante la era de Nahui-Ocelotl (cuatro jaguares) cuando el 

Tezcatlipoca tomó la forma de este felino para completar la 

misión de destruir el mundo.  

El jaguar es venerado por su presencia, simbología, 

referencias cósmicas y rituales. Además, se cree que aquel 

que come carne de jaguar adquiere la fuerza y las 

propiedades de este majestuoso animal. De hecho, se 

cuenta que el tlatoani Moctezuma consumía caldo de carne 

de jaguar con este fin. En definitiva, era un animal central en 

la cultura prehispánica mexica. 

Cuentan los relatos obtenidos del libro “Guerras de 

Mesoamérica” que en la cultura mexica, existía el guerrero 

jaguar que podía llegar a enfrentar a 3 adversarios al mismo 

tiempo. Fueron temidos en batalla y en muchas ocasiones 

fueron decisivos, obteniendo victorias en conflictos sin 

pelear ya que su mera presencia desmotivaba al enemigo a 

pelear. En las culturas originarias mesoamericanas, es 

representado en bajorrelieves, esculturas, templos y 

palacios; el felino fue venerado hasta la llegada de los 

españoles. 



Reflexiones desde el Anáhuac del Sur               Editorial El Canario 

106 

 Los mayas tenían una devoción especial por el animal, 

conectaron las magníficas habilidades de los felinos con los 

fenómenos naturales. Los mayas creían que la capacidad 

del jaguar para ver en la noche era lo que le permitía 

moverse entre mundos, asociándolo con el inframundo y la 

mortalidad. También el jaguar se convirtió en un símbolo 

universal del poder político y militar. 

Para los mayas, a la par de lo sagrado, se le atribuían 

también propiedades místicas. En ocasiones, los 

gobernantes mayas se identificaban con el jaguar y 

portaban cinturones, pectorales, sandalias o tocados 

elaborados con piel de este. Incluso, los huesos del jaguar 

se empleaban para elaborar bastones de mando. Todos 

estos símbolos dotaban al gobernante de “características 

felinas” asociadas con el poder.  

En su cosmovisión, el jaguar era una suerte de divinidad 

protectora con un papel importante en el día a día. Por ser 

un cazador nocturno, por su piel moteada, y personalidad 

solitaria, se le asociaba con la noche y con las estrellas; era 

el amo de la selva. Los personajes que utilizaban prendas de 

piel de jaguar estaban revestidos de autoridad e 

importancia social; gobernantes, guerreros y sacerdotes.  



Reflexiones desde el Anáhuac del Sur               Editorial El Canario 

107 

De igual forma, el “año jaguar” se refiere al ciclo de 52 años 

en el calendario mesoamericano utilizado por mexicas, 

mayas y zapotecos. El año jaguar es considerado un período 

de gran importancia asociado a la renovación y la 

regeneración. Cada año jaguar se dividía en cuatro partes 

iguales, cada una de las cuales duraba 13 años. Cada uno de 

estos períodos de 13 años estaba asociado con un animal 

diferente, que tenía propiedades divinas. El primer año de 

cada ciclo de 52 años se llamaba “2 caña” y el último año se 

llamaba “13 caña”. En la cultura maya, además, cada 52 años 

se relacionaba con el calendario Haab y el Tzolkin o Chol Q’ij 

(cuenta larga) creado por ellos. Este número representa una 

sincronización que pasa por varios ciclos hasta volver al 

mismo punto donde se da comienzo a la verdadera vida. 

El jaguar nahual está asociado con la fuerza, el poder y la 

valentía; el horóscopo maya lo explica con meridiana 

claridad. Se cree que las personas que tienen al jaguar por 

nahual son líderes naturales y tienen una gran capacidad 

para enfrentar los desafíos de la vida; ponga atención a esto.  

Sin embargo, el jaguar se vio perseguido cuando los 

colonizadores blancos humanos llegaron a lo que hoy es 

América. Los jaguares de las llanuras y zonas abiertas fueron 

exterminados en pocos años por ser fáciles de sorprender 

y cazar y no le quedó otra que, replegarse a las montañas 



Reflexiones desde el Anáhuac del Sur               Editorial El Canario 

108 

más inaccesibles para poder sobrevivir. Hoy el hombre está 

desconectado del jaguar, pero celebra un día en su honor 

debido a que el felino está en peligro de extinción; resulta 

paradójico y triste. 

En conclusión, el balam es un animal ancestral, importante 

para los pueblos originarios, representa la fuerza, el poder y 

la valentía y se afirma que tiene poderes que van más allá 

del entendimiento humano; entre otras tantas cosas. Se 

celebró el día del jaguar, pero, este, ha dejado de tener la 

importancia cultural que merece…  



Reflexiones desde el Anáhuac del Sur               Editorial El Canario 

109 

El COLIBRÍ UN PÁJARO LEYENDA 
 

El colibrí o Huitzil (espina preciosa en náhuatl) es un pájaro 

endémico del continente americano, presente en casi todos 

los ecosistemas del continente, de diminuto tamaño, pero 

de una belleza extraordinaria; en muchos ecosistemas a 

punto de extinguirse. El ave posee un llamativo plumaje que 

refleja los colores del arcoíris y sus movimientos sutiles le 

permiten acercarse a las flores sin dañarlas volando en 

todas direcciones. Es un pájaro de importancia capital en las 

culturas ancestrales del continente. 

Una leyenda maya del colibrí cuenta, que los dioses mayas, 

al crear todas las cosas de la tierra, a cada animal, a cada 

árbol y a cada piedra, le encargaron un trabajo, pero cuando 

terminaron se dieron cuenta que a nadie encargaron la tarea 

de “llevar los deseos y pensamientos de un lugar a otro”. No 

había barro ni maíz para hacer otro animal, entonces 

tomaron una piedra de jade y tallaron una flecha. Era 

diminuta y una vez terminada, soplaron sobre ella y salió 

volando. Los dioses habían creado al ‘x ts’unu’um’, el colibrí. 

El ave representa la resurrección de las almas, según las 

creencias mayas.  Si un colibrí se acerca a una usted, 



Reflexiones desde el Anáhuac del Sur               Editorial El Canario 

110 

significa que alguien le manda buenos deseos y amor, o le 

advierte de un mal. 

De igual forma, para los mexicas o aztecas Huitzilopochtli 

(colibrí zurdo o colibrí del sur) fue el dios de la guerra. El 

colibrí era protector e inspiración en la conquista de 

Mesoamérica durante el periodo posclásico de 900 a 1521. 

El colibrí era considerado mensajero de los dioses por su 

agilidad para volar, era reconocido como un aguerrido 

guerrero que encuentra su objetivo de forma precisa y 

certera, representaba la fuerza ante la adversidad y la 

confianza en uno mismo para superarla.  

Huitzilopochtli tiene un rol destacado, como creador, en los 

mitos mexicas del México antiguo, sin embargo, las 

referencias más significativas son dos: el mito de su 

nacimiento prodigioso y su papel de guía durante la 

migración mexica desde Aztlán (lugar de origen mítico) 

hasta el hallazgo de la serpiente sobre un nopal y la 

fundación, de la gran Tenochtitlan, lugar donde hoy se 

levanta la Ciudad de México. 

En nuestro continente, más al sur, los pueblos originarios 

quechua e inca presentes en Bolivia, Perú, Ecuador, Chile, 

Colombia y Argentina también; tienen una relación especial 

con el colibrí.  Los colibríes en el Perú antiguo eran criaturas 



Reflexiones desde el Anáhuac del Sur               Editorial El Canario 

111 

sagradas, asociados con el sol, la belleza y la revitalización. 

Los incas creían que el colibrí tenía el poder de atraer buena 

suerte y prosperidad. 

Según una leyenda quechua, hace muchos años, una 

terrible sequía se extendió por sus tierras. Las plantas y el 

musgo se volvieron polvo y pronto los árboles empezaron a 

morir por falta de agua. En ese momento, el colibrí decidió 

hacer algo al respecto… Se dirigió a la montaña más alta de 

la región, donde se encontraba el lago sagrado. Allí, tomó un 

sorbo de agua y voló de regreso a la tierra… El colibrí repitió 

este proceso muchas veces, llevando agua a la tierra y a los 

árboles sedientos. Finalmente, la sequía terminó y la lluvia 

comenzó a caer... Desde entonces, el colibrí ha sido 

considerado un símbolo de valentía y perseverancia en la 

cultura quechua. 

En la mitología guaraní, el colibrí es conocido como 

“mainimbú” y también es protagonista mítico cultural. 

Según una leyenda guaraní, cuando una persona muere, su 

alma abandona el cuerpo en la tierra y continúa su 

existencia en forma de picaflor o colibrí. El alma se 

desprende y vuela a ocultarse en una flor a la espera de un 

mágico ser.  El “mainimbú” recoge las almas desde las flores, 

para guiarlas amorosamente al Paraíso… 



Reflexiones desde el Anáhuac del Sur               Editorial El Canario 

112 

Cuenta la leyenda que un mal día, en el bosque, se desató 

un enorme incendio. Las llamas crecían y devoraban todo. 

Todos los animales huyeron en estampida. Perdón, todos 

no, ¡todos menos uno! El colibrí… En medio del caos, iba y 

venía del fuego. Repitiendo el proceso incansablemente, 

yendo y viniendo una y otra vez… Pero el fuego, indiferente, 

no dejaba de crecer. Un jaguar, al verlo, le preguntó: ¿Colibrí 

qué haces? ¿Por qué no huyes como todos nosotros en lugar 

de ir y venir? El colibrí le respondió: “Voy al lago, cargo con 

agua mi pico, vuelvo al incendio y la suelto sobre el fuego”. 

El jaguar le replicó: ¿Crees que con eso vas a apagar el 

fuego? El colibrí, sin desanimarse, le respondió: “Yo no sé si 

voy a apagar el incendio, pero estoy haciendo mi parte”. “El 

bosque me ha dado todo lo que soy, es mi origen y hogar”. 

Tengo un inmenso amor por él. ¿Cómo no voy a intentar 

salvarlo?... El jaguar y los otros animales se conmovieron al 

escuchar al colibrí y algunos se sumaron a sus esfuerzos. Los 

dioses, que miraban desde arriba, también se conmovieron. 

El cielo se cubrió de nubes y se desató una lluvia torrencial 

que apagó hasta la última llama. 

Hoy la selva muere, la deforestación es constante en 

muchos lugares, los recursos se agotan y los gobiernos ante 

este descalabro son meros testigos, cada día desaparecen 

de nuestro entorno animales y plantas milenarias. El hombre 



Reflexiones desde el Anáhuac del Sur               Editorial El Canario 

113 

no deja de robarle espacio a la selva y al bosque. El colibrí 

es historia, mitología y cultura; es vital cuidarlo.  El colibrí es 

patrimonio nuestro. La consciencia de hoy, nada tiene que 

ver con la milenaria…   



Reflexiones desde el Anáhuac del Sur               Editorial El Canario 

114 

INGENIERÍA GASTRONÓMICA 
ANCESTRAL 

(Metate, Molcajete y Comal) 

 

Cuando hablamos de ingeniería gastronómica podemos 

hablar de una variedad de artilugios desarrollados por las 

culturas autóctonas durante los últimos 7,000 años para la 

preparación de alimentos, como pueden ser: molcajetes, 

comales y metates entre otros.  En la actualidad, muchas 

recetas y técnicas culinarias prehispánicas como el mole, 

las tortillas y los tamales conservan procedimientos 

ancestrales de elaboración. En ese sentido, uno de los 

ingenios más antiguos en la gastronomía mesoamericana es 

“el metate”. La palabra proviene del náhuatl metlatl, cuyo 

significado es “piedra de moler", junto con el metlapil (mano 

de metate o mano de piedra) son el tándem de la molienda 

ancestral. El material constitutivo del metate es roca 

volcánica o barro. Se utiliza para moler, maíz, cacao, chile, 

cacahuates, nixtamal, especias diversas y moles entre otras 

cosas. Un artilugio con más de siete mil años de antigüedad. 

A lo mejor lo vemos como una simple y rudimentaria piedra; 

pero nos equivocamos, es más que eso. No cometamos la 

ligereza de compararlo con inventos modernos…  



Reflexiones desde el Anáhuac del Sur               Editorial El Canario 

115 

No se trata de un artilugio que cumple con el simple proceso 

mecánico de moler la piedra el cacao, maíz, chiles o el mole, 

se trata de un invento que busca sacar el mejor sabor y 

aroma de las semillas, hierbas y vegetales desde siempre; 

un sabor ancestral puro y mágico que nos acompaña desde 

la noche de los tiempos. Es el sabor característico de la 

comida de nuestra tierra; pura identidad cultural autóctona.  

El metate trabaja bajo tres principios físicos: la inercia, del 

péndulo y el momentum. Al friccionar en un vaivén 

tomando el metlapil (o mano del metate) contra la plancha 

de piedra, nos deslizamos junto con la piedra de adelante 

hacia atrás (como un columpio). La energía estática se 

convierte en dinámica y a mayor cantidad de repeticiones, 

se genera mayor fuerza aplicada. Esta es la forma de generar 

la molienda; es el rito del metate.  

Al margen de la parte física también existe un componente 

místico. El metate se convirtió en un elemento central de la 

dinámica cultural autóctona. Las mujeres indígenas solían 

reunirse alrededor del metate para preparar los alimentos. 

El instrumento solía estar en el suelo, por lo que las mujeres 

se turnaban para moler el maíz. El carácter central de la 

molienda de maíz en la cultura mesoamericana tiene miles 

de años y es parte de un rito, que representa el carácter 

grupal de la comunidad indígena. Su uso ponía a prueba las 



Reflexiones desde el Anáhuac del Sur               Editorial El Canario 

116 

habilidades culinarias de quien cocina, sobre el petate a ras 

de suelo y que molía y amasaba los ingredientes junto al 

calor del fuego. El metate nos remite al hogar y al gusto por 

la transformación de los productos del campo, que 

producen los hombres y mujeres de maíz. También se le 

atribuyen propiedades simbólicas y espirituales, siendo 

utilizado en rituales de agradecimiento a la tierra y a los 

dioses; por los alimentos que sustentan la vida. 

El metate no puede estar solo en la fiesta gastronómica, 

existe otro instrumento básico que es el molcajete. Según el 

Instituto Nacional de Antropología e Historia de México, el 

término molcajete procede de las palabras náhuatl: 

mollicaxtli y temolcaxitl, que significan cajete para la salsa o 

cajete de piedra para el mole. Una especie de mortero, 

elaborado en piedra basáltica. Se utiliza para triturar o 

martajar alimentos, como granos, especias y vegetales, 

destinados a la preparación de salsas y otros platillos. Para 

moler los ingredientes se utiliza un cilindro de piedra 

llamado tejolote, comúnmente conocido como piedra de 

molcajete. A diferencia del metate, el molcajete está ideado 

para preparaciones más pequeñas como las salsas.  

Y finalmente, el artilugio más fácil de identificar por propios 

y extraños: “el comal”. Tradicional en la comida de México 

y América Central, es una pieza de alfarería con forma de 



Reflexiones desde el Anáhuac del Sur               Editorial El Canario 

117 

plato llano elaborado de barro cocido o hierro, que se 

coloca sobre tres o cuatro piedras llamadas tenamaxtles, 

que sirven para darle soporte y encender fuego debajo. 

Tradicionalmente se utiliza para preparar varios tipos de 

preparaciones, en particular, las tortillas de maíz (tlaxcali en 

náhuatl), tlayudas, totopos, gorditas y pupusas entre otras 

delicias. 

El maíz sale del campo, se nixtamaliza y se cuece, se muele 

en el metate, para luego pasar al comal y transformarse en 

tortillas.   En el molcajete se prepara una salsa con tomate, 

cebolla, ajo y chiles y el relleno de La tortilla es cosa suya… 

Este proceso culinario jamás debe ser considerado comida 

rápida; hay demasiada cultura, historia e ingenio en ello. 

Esta forma de ingeniería gastronómica es la base de nuestra 

cultura gastronómica, todo lo que llega a nuestra boca, tiene 

más historia y tradición que podríamos imaginar usted y yo 

juntos…  Tortillas, chiles, moles y los platos más elaborados 

pasan por metate, molcajete o comal… Nuestra comida y 

sus artilugios llenos de historia y tradición; no dejan de 

sorprender.  

En conclusión, el metate, molcajete y el comal no solo son 

unos instrumentos de ingeniería culinaria, son un símbolo 

cultural gastronómico regional y una conexión con nuestras 



Reflexiones desde el Anáhuac del Sur               Editorial El Canario 

118 

raíces más profundas. Al utilizar el metate, el molcajete y el 

comal en nuestra cocina estamos dándole valor a las 

tradiciones de nuestros antepasados indígenas. 

Recordemos que la cocina mexicana es patrimonio cultural 

inmaterial de la humanidad y que su hija, la 

centroamericana, vive en otro mundo… Perdiendo identidad 

cultural... Luchando por no morir...   



Reflexiones desde el Anáhuac del Sur               Editorial El Canario 

119 

HAMACAS, CAMAS 
PREHISPÁNICAS 

 

Dormir en hamaca es la mejor siesta que he experimentado 

en mi vida, especialmente después de una buena comida; 

placer infinito. La cama ancestral del caribe es la hamaca, 

los primeros relatos de los conquistadores españoles, allá 

por el año 1492, cuentan la forma particular que tenían los 

indios taínos de dormir, en aquella recién bautizada isla de 

La Española (hoy Haití y República Dominicana). Los relatos 

surgen a la par del poblamiento europeo de la isla, después 

del primer viaje de Cristóbal Colón a estas tierras. 

Este invento prehispánico, ha tenido una importancia y 

repercusión capital desde hace mucho en la región y en el 

exterior. Gonzalo Fernández de Oviedo y Valdez cuenta con 

el relato más antiguo conocido sobre la hamaca Taína, en su 

obra “Historia General y Natural de la Indias, Islas Y Tierra 

Firme Del Mar Océano”.  En esta obra relata 

acontecimientos que van desde los años 1492 a 1549 y 

cuando habla de la hamaca, lo hace de la siguiente forma: 

“Las camas en que duermen los taínos se llaman hamacas, 

que son unas mantas de algodón bien tejidas y de buenas y 

lindas telas y delgadas, algunas de ellas de dos varas y de 



Reflexiones desde el Anáhuac del Sur               Editorial El Canario 

120 

tres en luengo y algo más angostas que luengas y en los 

cabos están llenos de cabullas y cordeles de henequén 

(agave), luengos y aquella atan a un árbol y la del otro al otro 

cabo, con cuerdas o sogas de algodón y queda la cama en 

el aire cuatro o cinco palmos levantada de la tierra en 

manera de honda o de columpio y es muy bueno dormir en 

tales camas y son muy limpias y como la tierra es templada 

no hay necesidad de otra ropa ninguna encima”. Unos años 

más tarde Bartolomé De Las Casas también fortalece el 

argumento anterior en su obra “Brevísima Relación de la 

Destrucción De Las Indias” de 1552, relatando lo siguiente: 

Los taínos dormían en “camas” … “sus camas son encima de 

una estera e cuando muchos duermen en unas como redes 

colgadas que en lengua de la isla llaman hamacas”.  

Ciertamente la forma de describir el hecho de dormir 

“suspendido en el aire” resultaba sorprendente para 

cualquier cristiano de aquella época ya que, no se duerme 

igual en lugares fríos como en lugares templados… Todo 

ambiente y lugar tiene sus formas y costumbres 

particulares; y dormir es una de ellas. En el Caribe de la 

época, recientemente descubierto, se dormía en hamaca. 

Los relatos sobre el hecho de dormir en hamaca aparecen 

luego por todo el continente americano. 



Reflexiones desde el Anáhuac del Sur               Editorial El Canario 

121 

Podemos decir que, hoy en día, la hamaca tiene una 

importancia relativa, según el lugar donde se viva, si usted 

vive en un entorno rural caribeño es indispensable como un 

artículo doméstico, pero, si usted vive en la ciudad, 

probablemente, la hamaca le puede resultar poco 

funcional… Incluso hay personas que la ven poco práctica, 

anticuada, vieja; por decir algo… 

En otros lugares como Colombia, en cambio, es 

considerada “patrimonio cultural” simboliza la hospitalidad, 

la relajación y la conexión con la naturaleza... Esta 

consideración me llamó la atención ya que, en mi país… es 

difícil recordar artículos ancestrales considerados 

“patrimonio cultural”… Esto lo comentaremos en otro 

artículo. 

Tuve la oportunidad de conversar con una persona vecina 

del departamento de Valle en Honduras, dedicada a la 

elaboración de hamacas… Le pregunté directamente ¿hace 

cuánto tiempo se elaboran en esa zona? Y me respondió… 

Que desde siempre...  Un poco más tarde, me entero de que 

en esta localidad se celebra “el festival de la hamaca” el 

segundo sábado de marzo. Una tradición muy antigua. Los 

habitantes de estas áreas son descendientes de pueblos 

cholultecas venidos de México y también sabían algo de 

hamacas, no era algo propio de mayas y taínos al parecer.  



Reflexiones desde el Anáhuac del Sur               Editorial El Canario 

122 

Cuando hacemos un poco de memoria sobre los artículos 

utilizados por los autóctonos, antes de la llegada de los 

españoles me vienen a la mente: el petate, el metate y el 

chinchorro y tengo claro que; la hamaca es originaria de 

estas tierras; sin duda alguna. 

Tixkokob en Mérida Yucatán, es el lugar donde las hamacas 

son elaboradas por los descendientes de la cultura maya 

una tradición que pasó de generación a generación desde 

siempre. Las hamacas del tipo maya, la forma en la que se 

tejen, los procedimientos y técnicas utilizadas, son una 

demostración de habilidad y creatividad que impresiona 

incluso en nuestros días. Los indígenas mayas de nuestro 

tiempo siguen siendo grandes expertos en la fabricación de 

hamacas. Al parecer los mayas las utilizaban desde tiempos 

inmemoriales; algunos los reputan inventores de las 

hamacas… Discutible. 

Después de la conquista (siglos XVI al XIX), la hamaca 

llegaría a Europa gracias a los marineros ingleses y franceses 

que las utilizaban en sus viajes, era “la cama” apropiada para 

dormir en las embarcaciones. Sin embargo, este “camastro” 

prehispánico, se colaría en algunas casas europeas y en 

lugares con clima dominante mediterráneo. Hoy se pueden 

ver hamacas en residencias de campo y por todas partes, 

es conocida y utilizada por muchos. 



Reflexiones desde el Anáhuac del Sur               Editorial El Canario 

123 

Hoy, la hamaca tiene presencia en todos los rincones, en 

unos sitios es considerada patrimonio cultural, en otros es 

un objeto más… De lo que no cabe duda es que, la mejor 

siesta y el mejor sueño se fabrica en una hamaca, ¡es la 

esencia de la vida relajada! Y debe ser considerada 

patrimonio cultural; no solo en Colombia.  



Reflexiones desde el Anáhuac del Sur               Editorial El Canario 

124 

MIGRACIÓN, ORO Y GENOCIDIO 
CALIFORNIANO 

 

Muchos nativos californianos murieron por causa de la 

esclavitud, el secuestro, la violación, la ruptura familiar y el 

desplazamiento. El exterminio de los pueblos originarios de 

California aconteció durante el periodo comprendido entre 

los años 1846 a 1873; es un genocidio olvidado para muchos. 

Durante la fiebre del oro (California Gold Rush) se desató 

una violencia salvaje en contra de los habitantes 

autóctonos, por parte de los “migrantes recién llegados” que 

ingresaron de forma masiva y descontrolada a California. 

Este hecho, obligó a los nuevos hombres blancos y 

migrantes latinos a imponer su voluntad sobre los 

residentes autóctonos. Los costos humanos y ambientales 

del fenómeno fueron considerables. Las personas nativas 

de la región fueron víctimas de enfermedades, hambrunas 

y ataques genocidas. La población nativa estaba estimada 

en 150,000 habitantes en 1845 y disminuyó abruptamente 

a menos de 30.000 personas para 1870. 

 El historiador Benjamín Madley ha documentado el número 

de autóctonos californianos asesinados entre 1846 y 1873. 

Estima que, durante este periodo, entre 9,492 a 16,092 



Reflexiones desde el Anáhuac del Sur               Editorial El Canario 

125 

californianos fueron asesinados por no autóctonos. La 

mayoría de las muertes acontecieron en 370 masacres 

organizadas, como “asesinato intencional de cinco o más 

personas desarmadas, incluidas mujeres, niños y 

prisioneros durante el desarrollo de una batalla o no”.  

En aquella época de forma paralela, se promulgaron leyes 

explícitamente xenófobas, que buscaban alejar los flujos 

migratorios provenientes de la naciente América latina y 

China. La cuota mortal entre los inmigrantes 

estadounidenses también fue considerable, ya que, uno 

entre cada doce “forty-niners” (mineros llegados en el 49) 

perecía en la búsqueda del metal áureo. 

El gobernador de California, Gavin Newsom en junio de 

2019, pronunció un discurso ante los representantes de los 

pueblos nativos americanos y se disculpó por el genocidio… 

“Eso es lo que fue, un genocidio” “No hay otra forma de 

describirlo y esa es la forma en que debe describirse en los 

libros de historia”. Ed Castillo, activista nativo americano, 

estima que las muertes de indígenas originarios rondan las 

100.000 personas, en el periodo ya indicado al principio. Al 

margen del desastre relatado, la historia reciente de los 

Estados Unidos de América resulta bastante “agria” en 

relación con los pueblos originarios.  



Reflexiones desde el Anáhuac del Sur               Editorial El Canario 

126 

Hasta la fecha de redacción de estas líneas, no existe una 

Ley Federal sobre “crímenes de guerra y lesa humanidad” 

incluido el genocidio... Al parecer establecer “las reservas” 

fue la solución adecuada… 

Por otra parte, las misiones de la iglesia católica establecidas 

en California entre 1769 y 1833 fueron determinantes para 

establecer el dominio religioso y evangelizar a los indígenas. 

Los sacerdotes de la orden franciscana eran los 

evangelizadores encargados de los nativos americanos, las 

misiones coadyuvaron a la creación de la provincia de Alta 

California; en la Nueva España. Durante la fiebre del oro, 

poder político y religioso iban de la mano; fueron más que 

simples testigos... 

Durante el año de 1850, en la primera sesión de la 

Legislatura del Estado de California, se promulga la “Ley 

para el Gobierno y la Protección de los Indios”. Esta norma 

condujo a la servidumbre forzada de muchos nativos 

americanos, promoviendo el trabajo forzoso, para cualquier 

nativo que fuera considerado “merodeador” o huérfano. 

Además, la ley reguló las condiciones laborales y redefinió 

la actividad delictiva y su sanción.   

Durante el período de tiempo de la existencia de esta ley 

(1850-1870) la población de nativos californianos en Los 



Reflexiones desde el Anáhuac del Sur               Editorial El Canario 

127 

Ángeles disminuyó de 3.693 a 219 personas. Esta ley 

Californiana estipulaba el "aprendizaje" y “la contratación de 

indios adultos y niños” por parte de blancos y también 

castigaba a los indios "vagabundos" al "subastarlos" al mejor 

postor en una plaza pública; si el indio no podía 

proporcionar una fianza suficiente… ¡Era vendido al mejor 

postor! 

En aquel momento, los nativos de California no eran 

“elegibles” para convertirse en ciudadanos, no se les 

permitía votar y no podían testificar en las cortes. La ley 

facilitó la expulsión de indios Californianos de sus tierras 

ancestrales, la separación por generaciones de niños y 

adultos de sus familias. Es difícil encontrar estimaciones 

sobre el número de nativos americanos esclavizados, 

debido a la “naturaleza de los registros judiciales de 

California”. 

La ley californiana creó un “sistema de esclavitud legal” de 

los nativos americanos. Esto permitió que el gobernador 

Peter Hardeman Burnett implementara plenamente; “un 

genocidio de sanción estatal”. Hardeman afirmó en un 

discurso el 6 de enero de 1851 como gobernador lo 

siguiente: "Es de esperar que se continúe librando una 

guerra de exterminio entre las razas, hasta que la raza india 

se extinga"… “Es un derecho otorgado por Dios”, afirmaba… 



Reflexiones desde el Anáhuac del Sur               Editorial El Canario 

128 

La creación de esta ley es crucial, para entender las 

tensiones sociales durante la fiebre del oro de California y el 

genocidio californiano. 

Por citar un nombre curioso a este lamentable evento… 

Amasa Leland Stanford (1824 a 1893) abogado, magnate y 

político estadounidense, recordado por ser el fundador de 

la prestigiosa Universidad de Stanford. Participó en la Fiebre 

del oro de California como exitoso mayorista y comerciante 

de oro. Fue gobernador de la California entre 1861 y 1863 y 

posteriormente senador del estado durante ocho años, en 

los cuales la población indígena fue literalmente masacrada. 

El mausoleo del señor Stanford engalana la universidad que 

un día fundó. 

Concluyendo, podemos decir que los indígenas de 

california fueron exterminados y también desplazados por 

la fiebre del oro, especialmente los Chumash; la tribu más 

numerosa. Un drama humano, consecuencia de una 

migración desordenada aunada a la codicia por el metal 

dorado. Genocidio, oro y migración desordenada; pésima 

combinación…  



Reflexiones desde el Anáhuac del Sur               Editorial El Canario 

129 

¿PULPERÍA O PULQUERÍA? 
 

México y los actuales países de Centroamérica somos parte 

de una misma matriz cultural desde tiempos prehistóricos. 

Si hacemos un poco de memoria histórica podemos 

encadenar la historia con nuestro presente cotidiano: 

Quetzalcóatl o Kukulcán, el maíz, el chocolate y el tabaco, 

son solo algunas “comunidades” compartidas desde 

tiempos pretéritos y que hoy son parte de nuestra identidad 

cultural. 

 En ese sentido, no es para nada curioso que, en nuestro 

entorno, ciertos vocablos derivados del náhuatl o mexicano 

se escriban o se pronuncien de diferente forma en los países 

de la región, para referirnos a un mismo objeto, persona o 

situación, un ejemplo son las palabras: tianguis por tiangue, 

guajolote por jolote, epazote por pazote, guanacaste por 

huanacaxtle, comal por comali, tacuazín por tlacuache y 

podría ser también, “pulpería por pulquería” y la lista… 

Continua y continua. Sobre este último término “pulpería”, 

y de una forma meramente especulativa, quiero formular un 

argumento histórico a favor del origen o procedencia de la 

palabra pulpería. 



Reflexiones desde el Anáhuac del Sur               Editorial El Canario 

130 

Algunos historiadores como Inca Garcilaso de la Vega 

(cronista mestizo peruano del siglo XVI que vivió entre 1539 

a 1616) argumentan que: se denominaban "pulperos" a los 

más pobres vendedores… Porque alguna vez, en la tienda de 

uno de ellos, hallaron vendiéndose un pulpo… De ahí, en el 

Perú, pasó a llamarse a ese lugar pulpería.  A lo mejor, es un 

término válido para otras regiones más al sur de nuestro 

lugar, pero para los habitantes de Centroamérica el 

argumento resulta poco convincente… “El consumo de 

pulpo no ha sido una práctica común en estos lares” ¡Salvo 

alguna investigación antropológica novedosa que pruebe lo 

contrario! 

 En Centroamérica llamamos pulpería al lugar en donde se 

venden abarrotes de toda naturaleza y género en 

cantidades pequeñas, para el consumo diario como pueden 

ser: jabón, pasta de dientes, papel higiénico, enlatados, 

refrescos, etcétera…. Pero ¿pulpo? fresco o enlatado…” 

jamás he visto…  no veo una ama de casa diciendo ¡voy a la 

pulpería a comprar una libra de pulpo!… ¿O me equivoco y 

empezaron a vender pulpo en las pulperías ayer?  El 

término, resulta contradictorio y curioso y por ello, me 

decanto por otro argumento que expondré más abajo. 

Quiero asumir que, el término pulpería, viene de una 

derivación o deformación de la palabra “pulquería” o 



Reflexiones desde el Anáhuac del Sur               Editorial El Canario 

131 

“pulcheria”, término náhuatl que hace referencia al lugar en 

donde los parroquianos de muchas ciudades de México se 

reúnen para beber pulque. 

El pulque es una bebida fermentada tradicional de México, 

de origen prehispánico y que se elabora a partir de la 

fermentación del aguamiel del agave o maguey. El pulque 

ya fue representado en relieves tallados en piedra por los 

nativos centroamericanos desde el año 200 d.C. pero se 

desconoce su origen como bebida, el cual se pierde entre 

leyendas y mitos. 

La leyenda más conocida tiene su origen en la cultura 

tolteca, durante el gobierno de Tecpancaltzin, y señala que, 

en el año 1340, un noble llamado Papantzin descubrió, 

gracias a un ratón ebrio, el método para extraer el aguamiel  

para luego obtener el pulque que, en su momento, sirvió 

para embriagar al Rey “Ce Acatl Topiltzin Quetzalcóatl”… 

que fue engañado por sus adversarios para traicionar los 

principios sagrados... La embriaguez  terminó con su 

celibato y buenas costumbres y trajo la caída de su reino... 

Entre los nativos mesoamericanos, los mexicas tenían las 

normas más estrictas para el consumo del pulque, que 

estaba estrictamente prohibido para los menores de 70 

años, que no hubieran cumplido con sus deberes al pueblo 



Reflexiones desde el Anáhuac del Sur               Editorial El Canario 

132 

(por ejemplo, si un joven era encontrado ebrio o tomándolo, 

la primera vez se le rapaba la cabeza como castigo, en la 

segunda ocasión era castigado con la muerte por medio de 

golpes o asfixia). Entre tanto, a los ancianos se les permitía 

embriagarse durante las fiestas dentro de su casa; si alguien 

lo hacía en público y constantemente, se le podía castigar 

con la destrucción de su casa, entre otras sanciones… 

Las primeras referencias sobre el pulque en la época 

colonial son narradas por Hernán Cortés y Fray Bernardino 

de Sahagún; el primero lo menciona en una carta remitida al 

emperador Carlos I de España el 15 de octubre de 1524 y 

que, en una parte, dice… “El Pulque, es un vino que ellos 

beben” ... Los castellanos entendieron entonces que era “un 

tipo de vino” y como tal, hubo que quitarle lo ”divino” para 

legalizarlo y reglamentarlo y generar un negocio lucrativo 

para los gobernantes novohispanos; igual como se hizo con 

el tabaco. El pulque rápidamente fue relacionado con el 

poder, el dinero y el juego. 

El lugar de consumo de pulque era la pulquería, un centro 

de reunión social por excelencia.  En la época virreinal (1520 

a 1821) atraían a una constante clientela deseosa de pasar el 

tiempo allí, ya que además había una variedad de servicios 

y diversiones: vendedores de almuerzos, músicos.  ¿Qué se 

vende en las pulquerías hoy en día?  Pulque, curados, 



Reflexiones desde el Anáhuac del Sur               Editorial El Canario 

133 

botanas y antojitos, bebidas no alcohólicas y se regala; 

mucha historia.  

Para concluir, creo que la actual “pulpería”, tiene más cosas 

en común con una pulquería que con una pulpería (de venta 

de pulpo) parece que la palabra se volvió un comodín en 

otras regiones de América. Hoy en las pulperías 

centroamericanas no se encuentra pulque, pero si, casi todo 

lo que necesite para su hogar, también cerveza y otros 

brebajes. Pulpería o pulquería, la diferencia; dos letras y algo 

más…  



Reflexiones desde el Anáhuac del Sur               Editorial El Canario 

134 

LA TORTUGA NAHUAL 
 

En las culturas ancestrales mesoamericanas, la palabra 

nahual (del náhuatl oculto, escondido, disfraz) es 

polisémica, es decir tiene muchos significados y arropa 

varios conceptos.  El nahual es una “especie de brujo” o ser 

sobrenatural, que tiene la capacidad de adoptar la forma de 

un animal. De igual manera, el término se refiere a un 

animal, que hace de “alter ego” de la persona; un animal 

tutelar que lo acompaña a lo largo de la vida. Cada persona 

según su día y hora de nacimiento tiene un nahual. ¡Todos 

en Mesoamérica tenemos uno! 

De acuerdo con algunas tradiciones, se dice que cada 

persona, al momento de nacer, tiene en su ser el espíritu de 

un animal, este se encarga de protegerlo y guiarlo. Estos 

nahuales, usualmente tienen características sensoriales y 

rasgos psíquicos comunes con la persona por él protegida. 

Una mujer cuyo nahual fuese un cenzontle, tendrá una voz 

privilegiada para el canto… Por poner un ejemplo.  

Se cree desde tiempos milenarios, que los brujos y 

chamanes de Mesoamérica pueden crear un vínculo muy 

cercano con sus nahuales, lo que les proporciona una serie 

de ventajas que ellos aprovechan… La visión del gavilán, el 



Reflexiones desde el Anáhuac del Sur               Editorial El Canario 

135 

olfato del lobo o el oído del ocelote… Los chamanes más 

preparados pueden adquirir incluso la forma de sus 

nahuales (teriantropía) y utilizar estas habilidades a su favor. 

En otro artículo de 11 del II de 2023, ya hablamos de los 

poderes de “gaspar” un poderoso nahual del siglo XVI 

originario de Texiguat Honduras. 

Hoy vamos a dejar de lado el esotérico y nos vamos a 

centrar en el animal tutelar, ese “otro yo”, que todos 

tenemos y a cuyo destino estamos amarrados las personas, 

según las tradiciones mayas y nahuas de la región. Llámese 

“nahual” o “tonal” ambos acompañarán a la persona hasta 

llegar al Mictlán o Xibalbá.  

Según la cosmovisión maya, el día del nacimiento de cada 

persona trae aparejadas fuerzas, causas y efectos que, le 

permiten llevar a cabo su “misión” con la protección, ayuda 

e intervención de su nahual. También el nahual o tonal, es 

una fuerza inherente a fenómenos geográficos (cuevas, 

montañas) fenómenos físicos (frío, calor, húmedo, seco) y a 

todos los seres y elementos que tienen una función 

indispensable para la vida humana.  

 En la cosmogonía maya el calendario lunar de 260 días está 

resguardado por veinte nahuales: pájaro, mono, jaguar, 

armadillo, tecolote, gato de monte, perro o coyote, colibrí, 



Reflexiones desde el Anáhuac del Sur               Editorial El Canario 

136 

venado, abeja, águila, guacamaya, tortuga, lagarto, araña, 

conejo etc.…  

De los nahuales anteriores, he seleccionado aleatoriamente 

el “nahual tortuga” y trataré de develar sus características y 

cómo estas se reflejan en las personas. La tortuga es la guía 

de aquellos nacidos entre el 27 de junio y el 25 de julio según 

el calendario lunar. 

La tortuga representa la longevidad y la sabiduría, su 

caparazón la fortaleza y resistencia necesaria para una vida 

larga y digna. En muchas representaciones iconográficas 

mayas, el dios sol es representado llevando caparazón de 

tortuga símbolo de protección y resguardo. La tortuga está 

relacionada con los cuatro bacabs (aquellos que sostienen 

el cielo y que es un caparazón) que coinciden con los cuatro 

puntos cardinales. El planeta tierra es una gran tortuga y su 

caparazón representa el mundo redondo. La constelación 

“ac” o tortuga, es la correspondiente a orión. Naturaleza, 

vida y espíritu convergen en la tortuga.  

Para los mayas nacer en un día, fecha y hora determinado 

tiene una relación directa entre la persona, las cosas y los 

cuerpos celestes; nada es aleatorio… Este prehistórico 

animal representa la paciencia, la estabilidad y la 

protección. Aquellos que tienen por nahual la tortuga, 



Reflexiones desde el Anáhuac del Sur               Editorial El Canario 

137 

suelen ser personas obstinadas, constantes y con una gran 

capacidad para cuidar de los demás. 

El nahual tortuga, es un espíritu protector desde el 

nacimiento hasta la muerte, está relacionado con la 

personalidad y cualidades individuales. A través de su 

nahual maya, usted puede comprender la conexión entre 

naturaleza, vida, la espiritualidad y usted. Descubrir cuál es 

su nahual a partir de la fecha de nacimiento, le permitirá 

profundizar en su propia existencia y explorar una nueva 

perspectiva sobre la vida. Este conocimiento, es una 

radiografía milenaria sobre la observación de la realidad 

tangible e intangible por parte de sabios ancestrales.  

En tiempos pretéritos, el hombre no vivía trabajando de 

cinco a ocho o con obligaciones de marcar una tarjeta de 

lunes a viernes... El hombre, en tiempos remotos era una 

persona unida al universo, en armonía con este, un ser 

celeste con conocimientos suficientes para entender la 

influencia del sol, la luna y las estrellas en el día a día, vivía 

al influjo de los astros, cobijado por los astros en constante 

coexistencia armónica. El mundo, el inframundo y los 

cuerpos celestes estaban integrados en la persona; era un 

ser divino y como tal un ser universal. 



Reflexiones desde el Anáhuac del Sur               Editorial El Canario 

138 

Cuando llegaron los conquistadores a estas tierras, el 

conocimiento ancestral fue denostado, vilipendiado, 

anatematizado Se habló simplemente de “hechicería y 

brujería” jamás se comprendió esta realidad, no existió 

interés real por el otro, era más fácil, “cristianizar” a los 

autóctonos y satanizar el conocimiento milenario. 

Los nahuales han estado en nuestra cultura por muchos 

años antes de Cristo. Cada uno de nosotros posee uno y el 

conocimiento autóctono así lo entiende. Para comprender 

el mensaje de la cultura maya, es preciso tener una ¡cabeza 

no colonizada! Es adentrarse en otra forma de ver la 

realidad, es abrazar “otra racionalidad” del género humano. 

¡Hay nahuales!   



Reflexiones desde el Anáhuac del Sur               Editorial El Canario 

139 

MECAPALERO Y LÉPERO 
 

El sábado pasado, visité un mercado y me encontré con un 

personaje histórico, poco recordado y seguro desconocido 

por los más jóvenes: “un mecapalero” que, descansaba en 

un banquito después de trasladar bultos de un lugar a otro; 

mientras tomaba pozol en huacal. Seguramente hemos 

escuchado la palabra “mecapalero” y es probable que 

ignoremos su origen. Según el diccionario de la R.A.E el 

mecapalero en El Salvador, Guatemala, Honduras. y México 

es: “El Cargador que usa el mecapal para cargar”. 

Dicho esto, empezamos por el mecapal o mecapalli, un 

artilugio que consiste en una banda, hecha de algodón o de 

petate, que va sujeta por sus extremos a dos cuerdas, con 

las cuales se sostiene el objeto que se carga. La banda se 

coloca en la frente del mecapalero para protegerlo ya que, 

su cabeza y cuello tiene una doble función: una primera 

función de equilibrar el bulto a partir de la frente y una 

segunda de distribuir el peso por todo el cuerpo, de forma 

que la carga acumulada se distribuya de forma equilibrada.  

El uso del mecapal requiere, que el cuerpo se incline hacia 

adelante, como si se hiciese un saludo al horizonte. El 

mecapal se usa para cargar todo tipo de cosas y en algunas 



Reflexiones desde el Anáhuac del Sur               Editorial El Canario 

140 

ocasiones es necesario que el cargador proteja su espalda y 

frente con una manta. Esta imagen, es una constante en 

mercados de Centro América y México, lo que la gente 

olvida es la importancia histórica, cultural y religiosa; que 

tiene el mecapal y los mecapaleros. 

No hay que olvidar que, antes de la llegada de los españoles, 

los rudimentos, necesarios para la construcción de templos 

no se transportaban utilizando bestias de carga o tiro, esa 

labor correspondía a los macehuales, tamemes y 

mecapaleros, que eran los encargados de dar continuidad a 

la actividad constructora y comercial. Su rol no era, 

simplemente, transportar piedras o mercadería de un lugar 

a otro. La vida cotidiana giraba en torno a los servicios 

prestados a la colectividad. 

El mecapal tenía una fuerte carga simbólica en la sociedad 

prehispánica mexica y se relacionaba con varios aspectos: 

Era un entrenamiento obligatorio para poder ejercer el 

sacerdocio o la milicia y, por otra parte, los dioses del 

comercio (yacatecuhtli) protegían a los mecapaleros. La 

relación carga, persona y destino estaba protegida por las 

divinidades; nada era al azar; todo ocupaba un lugar y un 

orden en ese universo. 



Reflexiones desde el Anáhuac del Sur               Editorial El Canario 

141 

Los pochtecas (comerciantes especializados) también 

utilizaban el mecapal para comerciar plumas, gemas, oro, 

artesanías y mercaderías selectas. El mecapal estaba 

presente en todas partes como medio de transporte. Este 

invento prehispánico persiste hasta nuestros días y se suele 

encontrar en comunidades indígenas, en obras de 

construcción, en lugares donde el transporte con bestias es 

inexistente y también en los mercados mesoamericanos. El 

mecapal sirvió a pochtecas, mecapaleros y otros de forma 

indistinta. 

La pareja, mecapal y mecapalero han ido de la mano desde 

siempre. En los mercados y ciudades siempre han existido 

desde tiempos inmemorables. Con el tiempo, a lo mejor, 

desaparece el mecapal, pero el nombre permanecerá y se 

adaptará a las circunstancias. 

A inicios de la época independiente (1821) apareció el lépero 

(sinónimo de soez, indecente, ordinario, astuto, indigente, 

miserable) un personaje que simbolizaba la pobreza, una 

vida ociosa y llena de malas costumbres, una persona “sin 

oficio ni beneficio”, la antítesis del mecapalero.  

En la época independiente el concepto de pobreza en 

México no sólo tenía una connotación socioeconómica, sino 

también asociada al fenotipo. La “raza” y la “etnia” eran 



Reflexiones desde el Anáhuac del Sur               Editorial El Canario 

142 

definitorias de la posición social. En las descripciones de la 

época, el pobre nacía pobre y moría pobre, incluso se 

consideraba como algo “normal” y sus hábitos y 

costumbres estaban predeterminados por su herencia. Esta 

forma de ver la realidad era una característica propia de la 

sociedad medieval, en donde no existía una fácil movilidad 

social… Una percepción de la época era que, a los pobres 

¡no les gustaba trabajar! Eran ¡proclives a la ociosidad! 

Pereza y suerte miserable eran decisiones propias... El 

lépero era ¡pobre de solemnidad! Con el plus agravado de 

la indigencia, y se diferenciaba de los trabajadores 

sirvientes, aguadores, vendedores callejeros y mecapaleros 

en que aquellos eran pobres, pero trabajadores. 

 El lépero era el mestizo urbano, hablaba español y no 

necesariamente era indígena agricultor o dedicado a la 

pepena callejera, aunque físicamente eran parecidos y 

abundaban léperos todavía con maxtle o taparrabos. El 

indio generalmente tenía un oficio: era vendedor callejero, 

mecapalero o aguador; el lépero no tenía ninguno. 

También, el lépero no era un vago en sentido estricto, 

aunque permanecía en la calle, realizaba su actividad que 

consistía en dedicarse a la mendicidad. El lépero, recibía la 

limosna y las dádivas de las almas caritativas que buscan 

expiar sus pecados.  Para este ser, menesteroso y 



Reflexiones desde el Anáhuac del Sur               Editorial El Canario 

143 

desarrapado su existencia era necesaria para cierto sector 

social… 

El mecapalero tenía un trabajo digno, con una historia de 

más de cuatro mil años y un rol central en la cultura 

mesoamericana, no era un simple “cargador”, su trabajo 

estaba relacionado con la religión, la construcción y el 

equilibrio social. En tiempos prehispánicos, el trabajo de 

carga no era ejecutado por bestias y los mecapaleros fueron 

la fuerza bruta que ayudó a construir la civilización en el 

Anáhuac. El mecapalero es historia. Finalmente, los 

léperos…, siguen coexistiendo con el digno mecapalero. 

Usted decide, si usa apropiadamente los términos 

mecapalero o lépero. Todo es cuestión de perspectiva…  



Reflexiones desde el Anáhuac del Sur               Editorial El Canario 

144 

MONOPOLIO Y TABACO 
 

El tabaco se ha consumido por más de tres mil años con 

fines rituales, medicinales y sociales en América. Las 

finalidades del consumo eran muy variadas y siempre había 

un rito detrás del consumo de tabaco y sobre todo mucha 

consciencia de lo que significaba aquello.  

Además de fumarse, el tabaco se aspiraba por la nariz como 

rapé, se masticaba, se comía, se lamía, se bebía, se untaba 

sobre el cuerpo y como gotas para los ojos también. Se 

usaba de igual forma en la práctica de ritos: soplado sobre 

el rostro de guerreros antes de la lucha, se esparcía en 

campos antes de sembrar, se ofrecía a los dioses, se 

derramaba sobre las mujeres antes de una relación sexual y 

tanto hombres como mujeres lo utilizaba como narcótico. 

Hoy diferentes estudios hablan de sus beneficios en el 

campo de la salud. 

Con la llegada de los españoles, a partir del año 1500,  el 

conquistador Pedro Alvares de Cabral reportó que los 

nativos del actual Brasil utilizaban el tabaco para tratar 

abscesos, fístulas, llagas, pólipos inveterados, entre otras 

dolencias. Es decir, tenían claro que el tabaco era más que 

una simple planta.  



Reflexiones desde el Anáhuac del Sur               Editorial El Canario 

145 

Varios conquistadores españoles compañeros de Cristóbal 

Colón, como Rodrigo de Jerez y Luis de la Torre, entre otros, 

dieron a conocer la existencia del tabaco tras el 

descubrimiento… En este sentido, Rodrigo de Jerez, difusor 

y consumidor de la planta, fue procesado y condenado por 

el Tribunal de la Santa Inquisición, acusado de “brujería” ya 

que, según el Santo Tribunal, “solo el diablo podía dar a un 

hombre el poder de sacar humo por la boca”. Por estos 

hechos fue condenado a muerte. 

La curiosidad europea por el tabaco se incrementó con el 

paso del tiempo y la comercialización del producto llegaría. 

La Corona, en un primer momento lo prohibió, lo satanizó, 

para después privatizarlo y finalmente establecer un férreo 

monopolio comercial sobre la hierba, que pasó a 

convertirse en uno de los principales productos de 

comercio en las indias occidentales. 

La Corona estableció “el estanco de tabaco”, mediante el 

cual la producción y la venta pasó a ser competencia 

exclusiva de la Hacienda Real de la Corona de Castilla 

(producto fiscal). Esta hierba, llegó a ser el tercer producto 

económico más importante de la Audiencia de Guatemala. 

Durante la mitad del siglo XVIII el tabaco solo estaba por 

debajo del tributo de indios y del impuesto de alcabalas (un 



Reflexiones desde el Anáhuac del Sur               Editorial El Canario 

146 

tipo de impuesto de ventas) que era el que generaba 

mayores ingresos a la corona. 

Para establecer un comercio fluido con América, el Reino de 

Castilla estableció varias factorías junto con el estanco de 

tabaco en ultramar, que servían como enlace con la casa de 

contratación de Sevilla (establecimiento que regulaba el 

comercio con América) para su posterior comercio al resto 

de Europa. 

Durante la época de la España absolutista (siglos XVII y 

XVIII) el tabaco, descubierto por los españoles en América 

y llevado del Nuevo al Viejo Mundo, pasó de tener un uso 

medicinal en origen a uno de producto comercial, fiscal y de 

moda en destino. Los negocios más lucrativos de la corona 

en aquella época fueron los esclavos, la plata y el tabaco y 

¡vaya que sigue siendo bueno el negocio! 

Hoy el rubro del tabaco se encuentra aún monopolizado en 

el estado español, una actividad regulada, desde que los 

europeos conocieron la planta y sus beneficios. Más de 

quinientos años después del descubrimiento, el tabaco es 

una aportación significativa al PIB español, aquello que era 

“satánico y propio de demonios” genera según el último 

informe del comisionado del mercado de tabaco (memoria 

2023) los siguientes beneficios: “El mercado de tabacos en 



Reflexiones desde el Anáhuac del Sur               Editorial El Canario 

147 

España experimentó un incremento del 3,6% en las ventas, 

marcando tres años consecutivos de crecimiento. Este 

mercado incluye cigarrillos, tabaco de liar, de pipa y puros, 

y movió un total de 12.456,2 millones de euros en ese año. 

Además, el Comisionado para el Mercado de Tabacos 

supervisó más de 140.000 operadores, que generan un 

volumen anual superior a 12.000 millones de euros, 

generando 9.000 millones de euros en ingresos públicos. 

También se prevé que la recaudación por el impuesto 

especial al tabaco aumente un 0,3% respecto a 2023. Esta 

industria tiene un impacto significativo en la economía 

española, engrosando el PIB y generando empleo”. El tabaco 

aporta más que nunca a las arcas del Estado español. Jamás 

se alcanzaron cifras similares. 

El monopolio estatal de cualquier país necesita de una 

protección jurídica seria, que permita el control efectivo de 

la producción, comercialización de productos o servicios y 

su distribución en el mercado. La ley 13/98 del 4 de mayo 

deja clara la intención estatal de control sobre la hierba: «El 

mantenimiento de la titularidad del Estado en el monopolio 

de comercio al por menor de Labores de tabaco, que 

continúa revistiendo el carácter de servicio público, 

constituye un instrumento fundamental e irrenunciable del 



Reflexiones desde el Anáhuac del Sur               Editorial El Canario 

148 

Estado para el control de un producto estancado como es 

el tabaco, con notable repercusión aduanera y tributaria.»  

El tabaco pasó de ser una planta central de las culturas 

mesoamericanas para terminar como un artículo más del 

consumo global. El tabaco es un buen negocio; para aquel 

que entendió como monopolizar la actividad… El tabaco, 

parece, que solo interesa como un producto generador de 

ingresos, al margen quedan los múltiples beneficios 

ancestrales…   



Reflexiones desde el Anáhuac del Sur               Editorial El Canario 

149 

¡¡ SIETE MOTIVOS PARA FUMAR 
PUROS!! 

 

El consumo de tabaco (nicotiana tabacum) en América en 

general es ancestral, es un producto endémico de estas 

tierras, su consumo ya existía antes de la llegada de los 

españoles; al igual que el chocolate, los frijoles, la vainilla, el 

maíz y un largo etcétera.  La planta, se ha consumido por 

más de tres mil años con fines rituales y medicinales, las 

formas del consumo eran muy variadas y siempre 

aparejadas a un rito; un acto lleno de consciencia. 

 El conquistador portugués, Pedro Alvares de Cabral, sobre 

el año 1500 de nuestra era, reportó, que los nativos del 

actual Brasil utilizaban el tabaco para “tratar abscesos, 

fístulas, llagas, pólipos inveterados entre otras dolencias” es 

decir; ellos tenían claro que el tabaco era un medicamento. 

De igual forma, varios conquistadores españoles, como 

Rodrigo de Jerez y Luis de la Torre, compañeros de Cristóbal 

Colón, dieron a conocer la existencia de la planta Europa; tal 

“descubrimiento” no dejaría de causar problemas a ambos 

lados del Atlántico.  En ese sentido, Rodrigo de Jerez fue 

condenado a muerte por el consumo de tabaco. El Tribunal 

de la Santa Inquisición lo acusó de “brujería” ya que, según 



Reflexiones desde el Anáhuac del Sur               Editorial El Canario 

150 

el Santo Tribunal “solo el diablo podía dar a un hombre el 

poder de sacar humo por la boca”. 

Durante la época de la España absolutista (siglos XVII y 

XVIII) el tabaco, llevado al Viejo Mundo, pasó a tener un uso 

comercial, creó moda para luego ser fiscalizado. Los 

negocios más lucrativos de la corona en aquella época 

fueron “los esclavos, la plata y el tabaco”. Todos estos 

negocios tienen plena vigencia en la actualidad… 

Hoy el rubro del tabaco se encuentra aún monopolizado en 

el estado español, una actividad regulada, desde mediados 

del siglo XVI. Más de quinientos años después del 

descubrimiento, el tabaco es una aportación significativa al 

PIB español, aquello que era “satánico y propio de 

demonios” hoy sigue generando grandes beneficios 

económicos. Esta industria sigue teniendo un impacto 

significativo en la economía española, engrosando el PIB 

nacional. La hierba aporta más que nunca a las arcas del 

Estado español... pero hay otro país más grande que conoce 

la hierba. 

El tabaco en China se utilizaba inicialmente para fines 

medicinales y religiosos, su consumo se extendió 

rápidamente y se convirtió en parte integral de la cultura 

China, desde que los europeos llevaron la planta a Asia en 



Reflexiones desde el Anáhuac del Sur               Editorial El Canario 

151 

el siglo XVII. En la actualidad China ha pasado a ser el mayor 

productor y consumidor de tabaco a nivel mundial, 

produciendo en 2021, 2.1 millones de toneladas de tabaco. 

Esta producción está dominada por la empresa estatal 

China National Tobacco Corporation (CNTC), una empresa 

que controla todas las facetas de la producción, distribución 

y venta de productos de tabaco en el país. 

Si el tabaco se vende en “formato de cigarrillos”, quiero 

decirle que esto no tiene nada que ver con cultura, historia 

y tradición.  

Entre diversos grupos étnicos norteamericanos el tabaco es 

identificado como un regalo de los espíritus a los hombres 

y como un vehículo para la oración. Su ofrenda por medio 

del fuego y su transformación en humo representa la 

materialización del “poder” y la presencia de los ancestros, 

los espíritus y de la creación. Además, el binomio 

inhalación/exhalación representa una comunión con todos 

aquellos que consumieron (fumaron) el tabaco, tanto en el 

presente, en el pasado y en el porvenir. Esta comunión y 

conexión representa, a su vez, que todo lo expresado en 

oración por medio del tabaco debe ser verdadero, cierto y 

ofrecido a los espíritus: los ancestros y los poderes 

sobrenaturales del cosmos indígena. Así lo dice Medina 

González Dávila, José, en “La práctica de fumar tabaco entre 



Reflexiones desde el Anáhuac del Sur               Editorial El Canario 

152 

los indígenas norteamericanos. Síntesis de una práctica 

milenaria”, Revista de Arqueología Mexicana núm. 133. 

El único lugar del mundo, en donde se ha consumido el 

tabaco, de forma ritual respetando la tradición ha sido en 

este continente. La historia comercial de la planta durante 

los últimos quinientos años ha desvirtuado toda la cultura 

heredada por los ancestros en relación con la planta por 

milenios.  La hierba tiene que volver al lugar que ocupó para 

nuestra cultura.   

En ese sentido, quiero brindar una serie de argumentos, ¡a 

favor del consumo de tabaco puro!  

Esta es mi propuesta: Primero. El tabaco puro es parte de 

nuestra idiosincrasia, se fuma desde siempre en América en 

su estado puro. Segundo. Es un acto solemne y cultural que 

debe rescatarse en nuestros negocios y actividades 

familiares. Tercero. El consumo debe volver a su origen; 

únicamente para momentos solemnes. Cuarto.  Los puros 

también pueden ser una forma de establecer conexiones 

sociales. Quinto. Compartir un puro con amigos o colegas 

puede ser una actividad para fortalecer las relaciones 

interpersonales. Sexto. Fumar puros puede ser un momento 

de desconexión y relajación, beneficioso para reducir los 

niveles de estrés y ansiedad en el que vivimos. Tomarse 



Reflexiones desde el Anáhuac del Sur               Editorial El Canario 

153 

unos minutos para disfrutar de un puro puede ser una forma 

de meditación para algunas personas, ayudando a dejar 

atrás las preocupaciones del día a día. Séptimo. Y no menos 

importante, un puro fumado ¡conscientemente!, puede 

ayudar a combatir la ignorancia en relación con nuestra 

planta milenaria.  

En definitiva, en estos tiempos de desinformación e 

intoxicación informativa en donde lo malo pasa a ser bueno 

y viceversa, hay que ser consciente de que el tabaco es 

nuestro, no es planta, solamente; es cultura y tradición…  



Reflexiones desde el Anáhuac del Sur               Editorial El Canario 

154 

EL AZUL MAYA 
 

Cuenta la historia y recientes hallazgos arqueológicos, que 

el color azul era parte de la cultura maya. Se dice, que se 

usó desde siempre en ritos, vestimentas, pinturas y murales, 

como los descubiertos en Bonampak, en Chiapas, México. 

El color tenía un significado muy importante, estaba 

relacionado con la divinidad y con lo más sagrado del 

individuo; la vida.  

Cuando los españoles llegaron a estas tierras después del 

año 1492, una de las cosas que más sorprendieron a los 

ibéricos fueron los colores… ¡La viveza de estos! Y la forma 

en la que los naturales de estas tierras los utilizaban en su 

día a día. El uso permanente del color azul resultaba 

intrigante para los conquistadores, ya que en Europa este 

era difícil de obtener y muy preciado. El azul ultramarino (no 

el que encontraron) era obtenido del lapislázuli, además era 

increíblemente caro y difícil de fabricar; el producto para 

más complicaciones se debía importar desde Afganistán; 

pero encontraron otro color más vistoso en América. 

 Al otro lado del atlántico, el azul maya, llamado yax en la 

mayoría de las lenguas mayas, era un tono creado al teñir 

una arcilla mineral blanca (palygorskite, llamada sak lu'um 



Reflexiones desde el Anáhuac del Sur               Editorial El Canario 

155 

"tierra blanca" por los mayas yucatecos) más una porción 

de índigo (hojas de la planta indigofera), que posteriormente 

se calentaba a temperaturas entre 150 y 200 °C para formar 

un pigmento duradero y estable; y con múltiples usos... El 

color azul maya se utilizaba desde tiempos pretéritos, 

algunas estimaciones consideran que comenzó a utilizarse 

durante el período preclásico tardío, sobre los años 300 a.C. 

y el 300 d.C.  

Fue hasta mediados del siglo XX que los arqueólogos 

entendieron que los mayas habían inventado un color azul 

tan resistente y brillante siglos antes de la conquista. Lo que 

más ha causado admiración es la técnica empleada en su 

elaboración. Lo que también sorprende a los investigadores 

y artistas es ¡la excelente calidad que presenta en pintura! 

Ya que es casi indeleble, resistente a la luz, al calor y a la 

corrosión. Gracias a estas propiedades, el azul maya siguió 

siendo utilizado en toda Mesoamérica, tlaxcaltecas, mayas 

y aztecas tenían conocimientos similares sobre el uso de 

este color.  

Hay muchos relatos sobre el color azul y muchas pruebas 

de su uso ancestral… Fray Diego de Landa en su “Relación 

de las Cosas de Yucatán” relata: “A las víctimas de las 

ceremonias religiosas se les untaba el cuerpo desnudo con 

esta tintura… Llegado el día (del sacrificio) juntábanse en el 



Reflexiones desde el Anáhuac del Sur               Editorial El Canario 

156 

patio del templo y si había esclavo de ser sacrificado a 

saetazos, desnudábanle en cueros y untábanle el cuerpo de 

azul poniéndole una corona en la cabeza… Además, se 

realizaban ceremonias para pedir al dios itzamná por un 

buen año de lluvias y alimentos. En esta ceremonia, los 

mayas embadurnaban de color azul las escaleras de los 

templos… Continúa relatando Landa en el texto citado: 

“Hecho esto con su devoción acostumbrada, untaban el 

primer escalón del montón de las piedras con lodo del pozo 

(cenote) y los demás escalones con betún azul y echaban 

muchos sahumerios e invocaban a los chaces (chac dios de 

la lluvia) y a itzamná con sus oraciones y devociones, y 

ofrecían sus presentes…”. 

El color azul añil o índigo como se conocería, empezó a 

explotarse en nueva España durante los siglos XVII y XVIII 

las exportaciones del añil mayoritariamente desde El 

Salvador tenía varios destinos en Europa. Las rutas eran 

diversas, desde Jamaica hasta España para terminar en 

Bristol, Reino Unido, donde intermediarios judíos sefarditas 

lo comercializaban. Otra ruta era desde puerto Cortés en 

Honduras, del que salían cacao, tabaco y añil con destino a 

España.  Es sobre el año 1840, cuando empieza la caída en 

las exportaciones de este producto en el área, debido a la 

aparición de los textiles sintéticos en el mercado… Es en ese 



Reflexiones desde el Anáhuac del Sur               Editorial El Canario 

157 

momento, cuando el añil o índigo empieza a desaparecer de 

las rutas comerciales hacia Europa y se procede a su 

progresiva sustitución por el café. 

La planta del añil, también conocida en náhuatl como 

xiuhquilitl, está presente desde siempre en los textiles 

autóctonos mesoamericanos y no ha dejado de usarse para 

el tinte de telas de algodón de los naturales del área. El 

Salvador impulsa la reactivación del añil por ser un cultivo 

apto para suelos degradados y laderas. Además, este tinte 

ofrece las posibilidades de generar valor agregado por 

medio de actividades artesanales, contribuyendo a la 

actividad económica de cientos de familias. Esta forma de 

rescate del patrimonio histórico y cultural salvadoreño es 

una buena noticia.  

Ahora bien, el “oro azul” no murió, la planta base de este 

espectacular color “azul maya” sigue existiendo y se sigue 

utilizando con un nuevo brillo y con aplicaciones 

novedosas. El repudio por lo sintético está dando lugar a 

una nueva consciencia sobre el consumo de lo natural. 

En los últimos años el interés por el añil natural ha resurgido, 

en parte debido a su uso sostenible en la industria textil y su 

menor impacto ambiental en comparación con los tintes 

sintéticos. Además del uso en textiles, también se utiliza en 



Reflexiones desde el Anáhuac del Sur               Editorial El Canario 

158 

la producción de tintas, pinturas y cosméticos. Este 

renacimiento no solo nos recuerda la rica historia del añil, 

sino también la increíble historia de los mayas. ¡El color azul 

maya, debe ser considerado patrimonio cultural regional! 

Los mayas miraban todo a color… ¡Fueron unos 

adelantados!  



Reflexiones desde el Anáhuac del Sur               Editorial El Canario 

159 

¡ARAHUACAS Y ANAHUACAS! 
 

Cuando Cristóbal Colón llegó por primera vez a estas tierras 

durante su primer viaje al nuevo mundo, los autóctonos con 

los que se tropezó fueron los indios taínos de las islas 

Bahamas o Lucayas. Luego, el contacto continuó en la 

Española y posteriormente en la isla de Cuba; todo esto 

durante el año de 1492 y 1493. Los autóctonos contactados 

en el caribe eran conocidos como Taínos, y son 

descendientes del tronco lingüístico denominado arahuaco. 

El grupo estaba compuesto por taínos, que ocupaban las 

Antillas Mayores y Bahamas, los nepoyas y suppoyos de 

Trinidad y los iñeris que habitaban las Antillas Menores, 

antes de la llegada de los caribes, que vivían en la costa este 

de América del Sur, hasta las costas del actual Brasil. ¡Los 

habitantes del caribe hablaban lenguas de origen 

arahuaco!… 

Eran personas pacíficas, esbeltas con los cuerpos pintados 

y con abalorios de oro, de una belleza impresionante para 

aquellos europeos. Los Taínos impresionaron a los 

españoles por su sencillez, vivían en chozas de palma e iban 

casi desnudos excepto las mujeres que llevaban enaguas. 



Reflexiones desde el Anáhuac del Sur               Editorial El Canario 

160 

Cristóbal Colón relató que los arahuacos fueron amistosos… 

Les trajeron oro, piedras y perros, que ellos cambiaron por 

objetos de cristal y las campanas de los halcones... “De buen 

grado negociaron todo lo que ellos poseyeron... Ellos no 

llevaban armas, y no las conocen, ya que les mostré una 

espada, ellos la tomaron por el borde y se cortaron por la 

ignorancia.... Sus lanzas están hechas de madera... Con 

cincuenta hombres nosotros podríamos subyugarlos a 

todos y hacerles hacer lo que quisiéramos… Ellos no tienen 

hierro, ni acero, ni armas, ni son para ello… No porque no 

sea gente bien dispuesta y de hermosa estatura, salvo que 

son muy temerosos a la maravilla”.  

“No tienen otras armas salvo las armas de las cañas, cuando 

están con la simiente, a la cual ponen al cabo un palillo 

agudo y no osan usar de aquellas, que muchas veces me ha 

acaecido enviar a tierra dos o tres hombres a alguna villa, 

para haber habla, y salir a ellos de ellos sin número; y 

después que los veían llegar huían, a no aguardar padre a 

hijo; y esto no porque a ninguno se haya hecho mal, antes, 

a todo cabo adonde yo haya estado y podido haber fabla, 

les he dado de todo lo que tenía, así paño como otras cosas 

muchas, sin recibir por ello cosa alguna; más son así 

temerosos sin remedio”… “En todas estas islas no vi mucha 

diversidad de la hechura de la gente, ni en las costumbres 



Reflexiones desde el Anáhuac del Sur               Editorial El Canario 

161 

ni en la lengua; salvo que todos se entienden, que es cosa 

muy singular, para lo que espero que determinaran sus 

Altezas para la conversión de ellos a nuestra santa fe, a la 

cual son muy dispuestos”. Fragmentos de la primera carta 

de Cristóbal Colón a los Reyes Católicos en 1493… Usted ya 

sabe qué aconteció después con los taínos arahuacas. Y así 

dio inicio; una nueva concepción de la vida y de los valores. 

Los taínos nos dejaron una serie de palabras que hoy siguen 

siendo parte de nuestro idioma, ejemplos: canoa, huracán, 

barbacoa, cacique, batea, bejuco, caimán, caoba, carey, 

caribe, chichi, guayaba, guayacán, güira, hamaca, iguana, 

jaiba, jején, macana, maíz, manatí, maraca, papaya, tabaco, 

tiburón, tusa y yuca… El resto es historia. 

Por otra parte, tenemos otro vocablo similar al anterior, 

también genérico del que se habla poco en las escuelas y en 

la academia ortodoxa, y que guarda una relación con los 

habitantes de Mesoamérica. Los anahuacas.  

En el siglo XV, durante el período posclásico 

mesoamericano, tres señoríos indígenas conformados por 

México-Tenochtitlan, Texcoco y Tlacopan, derrotaron entre 

1427 y 1430 al altépetl (entidad étnica, política y territorial) 

de Azcapotzalco, consolidando la Triple Alianza. Los 

territorios ocupados por la Triple Alianza en el Valle de 



Reflexiones desde el Anáhuac del Sur               Editorial El Canario 

162 

México fueron conocidos como Anáhuac, voz en náhuatl 

derivada de las palabras ā·tl (agua) y nahuac (rodeado, cerca 

de, junto a); es decir, tierra rodeada de agua. Además, éstos 

se ubicaron entre el océano Pacifico y el golfo de México, 

entre 1428 y 1521, época del máximo apogeo de la Triple 

Alianza.  

Una confederación de estados gobernaba en el valle del 

Anáhuac. Después del sometimiento de Azcapotzalco, 

México-Tenochtitlan se convirtió no solo en un altépetl 

independiente, sino en una espléndida ciudad, capital del 

poderoso estado mexica, que dominó gran parte de 

Mesoamérica aglutinando en una sola lengua, el náhuatl, a 

muchos pueblos tributarios.  

De Igual manera, se emplea la expresión Cem Anáhuac 

(tierra completamente rodeada por agua) no solo se refería 

a un territorio tangible, sino también abarcaba el sol, el 

espacio celeste y el inframundo; es decir, abarcaba el todo. 

 También, de la palabra Anáhuac, se derivó el gentilicio 

anahuaca, habitante del Anáhuac, utilizado para referirse a 

los pobladores de este territorio multiétnico y multilingüe. Y 

es que vale la pena mencionar que los mesoamericanos que 

habitaron el Anáhuac no solo fueron los mexicas, también 

los xochimilcas, chalcas, tepanecas, acolhuas, tlahuicas 



Reflexiones desde el Anáhuac del Sur               Editorial El Canario 

163 

mayas y tlaxcaltecas; quienes poblaron, además del área 

circundante al lago de Texcoco, los territorios que van 

desde la actual frontera entre Canadá y EE.UU. hasta el golfo 

de Nicoya en Costa Rica.  

Más tarde, el náhuatl sería la lengua franca utilizada durante 

tres siglos de conquista. ¡Arahuacas y anahuacas, dos 

palabras para englobar a los que vivían en tierra firme y en 

islas!  



Reflexiones desde el Anáhuac del Sur               Editorial El Canario 

164 

PATOS, TORTUGAS Y ARDILLAS 
 

En el pintoresco pueblo de Santa Lucía, ubicado en el 

departamento de Francisco Morazán, Honduras, yace una 

laguna natural plagada de “habitantes pintorescos y 

ancestrales” con mucha historia a sus espaldas. Los patos 

reales, las tortugas y las ardillas son algunos de los 

especímenes que encontramos en este hermoso lugar. Su 

historia y significado histórico cultural debe ser conocido y 

reconocido por todos los que amamos la naturaleza y que 

tratamos de cuidar lo nuestro. 

Lo primero que encontramos en una visita “Santa” es su 

hermosa laguna. En ella habitan unos palmípedos de origen 

prehispánico. En ella tenemos dos tipos de patos: Cairina 

moschata moschata, conocido como pato criollo, bragado, 

pato negro o pato mudo y la subespecie silvestre Cairina 

moschata sylvestris, conocido comúnmente como pato 

real. Todos originarios del continente y de una curiosa 

belleza, domesticados durante milenios por las culturas 

autóctonas del área; ellos engalanan la laguna. Una de las 

cinco especies de animales domesticadas por los indígenas 

desde tiempos inmemoriales, junto con el pavo común, la 

llama, la alpaca y el conejillo de indias.  



Reflexiones desde el Anáhuac del Sur               Editorial El Canario 

165 

Los patos viven amenazados, por uno de sus depredadores 

comunes; las ratas. En la laguna habitan “muchas ratas”, 

desconozco el motivo de la proliferación de ratas… Pero son 

una amenaza constante y permanente tanto para patos 

como para los huevos empollados por las patas. 

 Los visitantes de la laguna se convirtieron de igual forma en 

amenaza para los palmípedos. Los turistas tiran papeles al 

suelo, cartones, vasos, platos, colillas de cigarros; y mucha 

basura termina en la laguna… ¡Una vez me tocó ver a un 

padre de familia que toleraba que su hijo les tirara piedras a 

los patos!… No creo que la visita de estos “ilustres” 

personajes sea agradecida por las aves. 

 Los animalitos deberían tener protección tanto física como 

administrativa, por parte del gobierno; ellos son patrimonio 

local. Unos palmípedos conocidos desde tiempos 

ancestrales, pero desconocidos hoy, por la mayor parte de 

los visitantes, que concurren al lugar. 

Los patos, son cuidados con esmero por los trabajadores de 

la laguna, pero tienen que lidiar con los desagradables 

visitantes y la falta de espacio físico para armonizar la 

estancia de animales y personas… El ruido es otro elemento 

por considerar, los días que llegan las hordas de turistas, ¡el 

escándalo y las estridencias no van con los animales! 



Reflexiones desde el Anáhuac del Sur               Editorial El Canario 

166 

En otros países, un animal de semejantes características 

estaría mejor cuidado y se tomarían las medidas estatales 

para preservar la especie. En México la protección del pato 

real mexicano (que es el mismo de la laguna de Santa Lucía) 

es una especie considerada en periodo de extinción… Aquí 

¿…? 

Los patos cohabitan con las tortugas de la laguna, las hay de 

todos los tamaños y variedades, se tienen identificadas 

varias especies; hay muchas y necesitan también cuidados… 

Tienen una importancia histórica y cultural, dentro de los 

pueblos autóctonos desde los tiempos más remotos, y para 

los mayas en particular; eran más que un simple animal… 

Las tortugas en el mundo maya estaban asociadas al agua, 

la tierra y el trueno. También están relacionadas con la 

longevidad, fertilidad, buena suerte y la libertad. La deidad 

maya, Pawahtún, es representada con un caparazón de 

tortuga en la espalda y es conocido como el Cargador del 

Cosmos... Además, veían la Tierra representada en el 

caparazón de la tortuga… En la astronomía maya, la 

constelación de Orión se identifica con una tortuga y… ¡El 

sagrado número trece, está presente en los escudos del 

caparazón de la tortuga! ¡Mitología y realidad coexisten en 

la laguna! 



Reflexiones desde el Anáhuac del Sur               Editorial El Canario 

167 

Una leyenda cuenta, que la luna y el sol escaparon de la 

destrucción del universo, huyeron buscando resguardo 

dentro del caparazón de la tortuga; gracias a ella, la luna 

realizó su recorrido. El caparazón de la tortuga se asocia 

también con el calendario y la astronomía. Se dice que el 

caparazón de la tortuga tiene trece secciones o escudos, 

que representan los trece ciclos lunares en un año… ¡Un 

animal totémico habita en Santa Lucía!... El nahual “tortuga” 

(animal tutelar) está asociado a los nacidos entre el 27 de 

junio y el 25 de julio y representa la paciencia, la estabilidad 

y la protección. Este argumento histórico cultural, es 

bastante elocuente para entender la importancia de las 

tortugas para la laguna.  

También existe un roedor vecino, que cohabita con los 

patos y tortugas, desde tiempos precolombinos, es 

endémico y no menos importante; la ardilla gris. De carácter 

sociable y simpática, acepta la presencia humana sin 

problemas. Es habitual encontrarse con ella en días no 

ruidosos, pero el fin de semana “desaparece”, trepa los 

árboles y huye para resguardarse del mundanal ruido.   

Las ardillas también son nahuales en el zodiaco maya, es 

decir; son “animales tutelares protectores”. El nahual de la 

ardilla está asociado a aquellos que nacieron entre el 30 de 

mayo y el 26 de junio. Este pequeño y ágil roedor simboliza 



Reflexiones desde el Anáhuac del Sur               Editorial El Canario 

168 

la energía, la vitalidad y la sociabilidad. Las personas con el 

nahual de la ardilla suelen ser enérgicas, comunicativas y 

con una gran capacidad para adaptarse a diferentes 

entornos sociales…  

Cuando visitemos lugares turísticos como el reseñado, es 

importante ver no solo el paisaje y el paisanaje, es 

importante ver, los mensajes ocultos detrás de las cosas. 

Los animales ancestrales ¡tienen un valor histórico y cultural 

definitivo! ¡Nada en la naturaleza es por casualidad! 

¡Respetemos y cuidemos nuestra fauna! Necesitamos más 

educación colectiva y cultural sobre lo nuestro…  



Reflexiones desde el Anáhuac del Sur               Editorial El Canario 

169 

METATES EN LA “MISTERIOSA” 
CIUDAD BLANCA 

 

La primera mención académica sobre la “Ciudad Blanca” fue 

hecha por Eduard Conzemius, un etnógrafo Luxemburgués, 

que en 1927 remitió a la Sociedad de Americanistas un 

informe sobre los "Pech de Honduras", argumentando que 

las ruinas de una ciudad perdida fueron encontradas… Unos 

veinticinco años antes que él llegara por estas tierras, por 

“alguien” que buscaba árboles de caucho y que se perdió en 

la zona comprendida entre los ríos Paulaya y Plátano. Relató 

también, que dicho lugar se llamaba la "Ciudad Blanca" 

debido a sus edificios y a una pared de piedra blanca que la 

rodeaba…  

La ciudad blanca, según los medios de comunicación es 

descubierta en el año 2012 por exploradores 

norteamericanos. Encuentran una ciudad, de la cual se 

ignoran muchas cosas, la más importante ¿a qué cultura 

pertenece? Hasta la fecha de elaboración de este escrito, no 

hay una cultura asociada a la ciudad blanca… 

Hace un par de días, en la “Ciudad Blanca” zona de la 

mosquitia hondureña, se encontraron una serie de metates 



Reflexiones desde el Anáhuac del Sur               Editorial El Canario 

170 

de tres patas; muy característicos de la región 

mesoamericana... Desde México hasta Belice, pasando por 

El Salvador, Honduras y Nicaragua, es considerado uno de 

los instrumentos más antiguos y representativos del México 

antiguo. En la cultura nahua son tan apreciados los metates, 

que se heredan de generación en generación. El 

procesamiento del grano de maíz va ligado a metates y 

metalpilis (piedra de moler y piedra de mano), esta relación 

persiste desde hace más de 3000 años. El maíz y el metate 

son el corazón cultural de Mesoamérica desde los tiempos 

más remotos. 

Seguramente los metates encontrados fueron utilizados por 

mujeres, que se arrodillaban para moler el maíz y el cacao 

que consumían. El procedimiento típico de elaboración de 

alimentos es la molienda en metate en toda la región, desde 

las tribus de origen nahua a las mayas. El metate es parte del 

día a día y de la gastronomía regional; no es un elemento 

ajeno. El trabajo de moler era una actividad netamente 

femenina; entonces, ¿esos metates encontrados decorados 

con grecas a qué cultura pertenecen?... ¡no se sabe! Moler 

maíz, cacao o especias, era una actividad colectiva, tribal 

practicada también en la supuesta Ciudad Blanca.  

 El acto de “moler” era una práctica ritual, donde las mujeres 

se agrupaban para preparar los alimentos a consumir… 



Reflexiones desde el Anáhuac del Sur               Editorial El Canario 

171 

Moler representa la tradición y la identidad. A lo mejor, 

también es apresurado afirmar que los metates son de la 

cultura mesoamericana y no de la cultura chibcha como 

algunos esperan; pero sigamos haciendo hipótesis… El 

metate era tan importante que se adornaba con grabados, 

para identificarlo, incluso formaba parte de la dote 

matrimonial. El simbolismo de este utensilio era de tal 

magnitud que romper uno podría desatar una afrenta 

familiar.  

Hay más de 500 metates encontrados kaha kamasa y 

todavía ¡no sabemos a qué cultura pertenecen! Tampoco 

sabemos si en la Ciudad Blanca había pirámides... 

Simultáneamente a este hecho se encontraron figuras 

zoomorfas como monos, rey zopilotes, cuatro jaguares y 

una nueva variedad de cacao… Todos estos hallazgos 

íntimamente emparentados con nuestra cultura 

mesoamericana…  

Lo curioso de este tema es lo siguiente: se dijo en su 

momento, que habían encontrado la “Ciudad Blanca” o la 

ciudad del “Rey mono” pero hasta la fecha, únicamente 

existen tres asentamientos que están siendo explorados; 

pero ninguno de ellos es la mítica Ciudad Blanca... 



Reflexiones desde el Anáhuac del Sur               Editorial El Canario 

172 

La Ciudad Blanca en principio fue encontrada mediante el 

sistema lidar, acrónimo del inglés L.I.D.A.R (Laser Imaging 

Detection and Ranging) un sistema láser, que permite 

escanear la tierra, desde el aire. El resultado del escaneo del 

terreno se materializa en una serie de puntos que 

sobresalen sobre la naturaleza y que permiten intuir, la 

existencia de ciudades, carreteras, muros debajo de la 

foresta. Si las personas que hicieron “los descubrimientos” 

manifiestan que es una “cultura desconocida”, entonces 

¿Quién podrá sacarnos de este misterio? Eso no lo sé. Lo 

que tengo claro, por referencias comparadas, es que no se 

trata de solo tres asentamientos; resulta difícil de creer eso. 

Debe ser tan importante el hallazgo, que las explicaciones 

pueden sorprender o no gustar… 

Esta misma tecnología, fue utilizada recientemente en 

Guatemala y se encontraron “60,000 estructuras bajo la 

jungla del Petén guatemalteco”; revelando detalles 

sorprendentes sobre la civilización maya. También, otro 

grupo de investigadores han utilizado el proceso ya 

mencionado, y encontraron más de 960 edificios y 

asentamientos en la región del Mirador-Calakmul. Estos 

hallazgos incluyen templos, pirámides y carreteras que 

datan de entre 1000 a.C. y 150 d.C., cubriendo un área de 

1,685 kilómetros cuadrados. En Honduras la cosa es 



Reflexiones desde el Anáhuac del Sur               Editorial El Canario 

173 

diferente, tenemos tres asentamientos y “no sabemos a qué 

cultura corresponden” y seguimos sin encontrar la 

verdadera Ciudad Blanca... 

Hernán Cortés el conquistador, Charles Lindbergh el 

aviador, Theodore Morde, Steve Elkins y otros creyeron 

haber encontrado la Ciudad Blanca… Lo cierto es, que hace 

falta mucha exploración y estudio para encontrar la 

verdadera ciudad del “Rey mono”, habrá que esperar 

resultados. ¿Será por la espesura de la mosquita, el clima o 

el campo magnético que no podemos dar con la verdadera 

Ciudad Blanca?  

Todo, es un maravilloso misterio sobre la ciudad y sus 

maldiciones… Los metates encontrados y los restos 

arqueológicos dejan pistas de tres hechos culturales 

importantes: la molienda de granos por métodos 

tradicionales mesoamericanos, una cultura conviviendo en 

armonía con la selva y una Ciudad Blanca de un Rey mono 

por descubrir… Nuestras raíces también están por 

aparecer...  



Reflexiones desde el Anáhuac del Sur               Editorial El Canario 

174 

¡LA VERDADERA BARBACOA! 
 

Cada vez que tenemos “un asado” con los amigos 

olvidamos hacer referencia a la “barbacoa”, que es el 

“término cultural” adecuado en nuestra área de influencia 

cultural. Tanta es la “influencia cultural extranjera”, que 

olvidamos que la palabra “barbacoa” es originaria de estas 

tierras y la prostituimos a veces, incluso pronunciándola en 

“ingles”, deformando su origen ancestral prehispánico; esto 

resulta inapropiado en todos los sentidos. El término 

“barbacoa” es el que debe utilizarse, según entiendo y que 

paso a argumentar a continuación en las próximas líneas. 

Ha habido mucho debate sobre el origen de la palabra 

barbacoa, pero la mayoría de los académicos coinciden en 

que se originó en el idioma taíno. El término taíno barbacoa, 

significa “estructura de palos” o “zarzo”… Se aplicó, y se 

sigue aplicando en toda Hispanoamérica, a una amplia 

gama de objetos o estructuras, para cocinar alimentos, 

como pueden ser: un camastro o catre de varillas; una choza 

o casa de árbol; una parrilla de madera para ahumar o asar 

alimentos; etcétera… 

En México, por razones poco claras, el término barbacoa fue 

aplicado por los españoles al hoyo u horno de tierra, que 



Reflexiones desde el Anáhuac del Sur               Editorial El Canario 

175 

usaban los indígenas para cocinar o asar todo tipo de 

alimentos… Debido a esta discrepancia con el origen taíno 

del término, se ha propuesto esta nueva hipótesis, que 

afirma que el término barbacoa, tal como se usa en México, 

no derivó del término taíno, sino que proviene del término 

maya Baalbak'Kaab, que en principio significa “carne 

cubierta de tierra”… Aunque no existen evidencias claras 

que apoyen esta hipótesis, este concepto está relacionado 

con esa técnica culinaria utilizada en la elaboración de este 

alimento. Lo primero que viene a mi mente es una “cochinita 

pibil”… ¡Vaya delicia! Esta técnica se ha mantenido en toda 

la región de generación en generación y se sigue 

implementando, de forma magistral en muchas poblaciones 

de México, Puebla e Hidalgo, especialmente; lugar del que 

proviene la mejor barbacoa de borrego del mundo. 

Sobre el origen se puede discutir y se puede hablar mucho, 

pero el primer registro histórico que se tiene de “la palabra 

barbacoa” aparece en la Colección de documentos inéditos 

del Archivo de Indias, que dice así: “Salieron ciertos 

caciques con su gente, con muchos venados asados y 

puestos en sus barbacoas, que quiere decir como artesas 

de allá o instrumentos en que se puede llevar mucha carne 

asada y cocida… Dan de comer y beber por precio que 

venden guisados, cazuelas hechas con chile verde y 



Reflexiones desde el Anáhuac del Sur               Editorial El Canario 

176 

tomates grandes y pepitas, y son de su oficio vender asado 

y carnes cocidas debajo tierra (barbacoa) y caldo hecho con 

agua de chile espesado y condimentado de varios modos 

para acompañar las carnes.” 

Este método de cocción también era puesto en práctica por 

el pueblo originario, tlaxcalteca, quienes hacían un hoyo en 

la tierra, que rellenaban con piedras volcánicas bien 

calientes para mantener temperaturas elevadas, lo que se 

transformaba en una especie de horno, y una vez alcanzada 

la temperatura adecuada, se cubría el hoyo con pencas de 

maguey y ahí se depositaba la carne. En aquella época lo 

habitual era el venado, que se terminaba de cubrir con 

pencas y tierra, dejando el preparado envuelto por muchas 

horas hasta conseguir el resultado esperado. 

Con la llegada de los españoles y durante la Conquista de 

México (1520 a 1821), en lugar de hacer uso del venado, se 

empleaba carne de borrego, cerdo y otros tipos de carne 

que fueron asimiladas por los autóctonos.  

Hoy en pleno siglo XXI, las técnicas de elaboración de la 

barbacoa no han cambiado mucho, pero quiero destacar 

una técnica que venimos utilizando con unos amigos desde 

hace un tiempo y que no deja indiferente a nadie “la caja 

china cubana” … 



Reflexiones desde el Anáhuac del Sur               Editorial El Canario 

177 

Un invento creado por el cubano Roberto Guerra, en 

Hialeah Miami en 1987. Consistente en una caja de madera 

rectangular forrada en su interior con metal, en donde 

descansa “el cerdo, venado, pollo o pavo” que se cocinará 

y degustará unas horas después”… La caja también está 

cubierta en la parte superior con una tapadera plana 

removible en donde se colocan las ascuas de carbón 

vegetal. Lo novedoso del invento, es “la inversión del calor”, 

que va colocado en la parte superior de la caja… Siendo una 

versión 2.0 de la barbacoa mexicana y taína clásica que 

tiene el fuego en la parte de abajo. 

Ahora bien, una costumbre tan antigua debería de ser 

objeto de estudio. Hay una tradición muy marcada en 

nuestra área, de disfrutar de una carne asada los fines de 

semana, un asado o una buena barbacoa, pero poco se 

promueve esto, como una “tradición cultural” parece que 

importan más las estufas, los hornos, los chefs y otro tipo 

de artilugios y personajes externos a la tradición de cocinar 

en barbacoa. 

Podemos concluir que, si nos reunimos con nuestros 

amigos, para cocinar (independiente del procedimiento de 

elaboración de nuestros alimentos) en la mayoría de las 

ocasiones, terminamos practicando los principios antiguos 

de la barbacoa. El fuego, la cocción de los alimentos, dentro 



Reflexiones desde el Anáhuac del Sur               Editorial El Canario 

178 

de la tierra o dentro de una caja, se transforman en 

barbacoa que no va a dejar a nadie indiferente. El color, el 

sabor, el ritmo de la música a la hora de disfrutar de una 

barbacoa forman parte de nuestras tradiciones. La próxima 

vez que prepare algo en una reunión recuerde que si utiliza 

fuego arriba o abajo es una barbacoa…  



Reflexiones desde el Anáhuac del Sur               Editorial El Canario 

179 

MUJER LENCA Y MITO 
 

La mitología es ese conjunto organizado y estructurado de 

mitos, relatos, explicaciones fantásticas de una cultura 

sobre el origen del mundo. Refleja la forma en la que una 

sociedad entiende la existencia humana y los valores que la 

gobiernan. Existen a lo largo de la historia mitologías 

conocidas y poderosas, que han perfilado la cultura de 

muchas naciones, como lo son la mitología egipcia, la griega 

y la india… Todas ellas ajenas a nuestra historia. En América 

en general y en centro américa en particular existen varias 

mitologías explicativas del origen de “nuestro mundo”… 

Ahora bien, como ciudadano centroamericano piense por 

un momento: ¿cuáles son nuestras mitologías?… 

Seguramente su respuesta no es fácil, ya que usted puede 

ofrecer varias respuestas: Maya, Nahua o Lenca maya, 

etcétera. Lo que sí es definitivo, es lo poco que indagamos 

en nuestro “origen americano”… Si usted es catracho o 

salvadoreño, existe una cultura que es el punto de partida, 

convergencia y destino de ambas naciones; el mundo 

Lenca.  

Entre las repúblicas de Honduras y El Salvador se ha 

desarrollado la cultura Lenca, habitantes autóctonos de esta 



Reflexiones desde el Anáhuac del Sur               Editorial El Canario 

180 

área geográfica, que habitan estas tierras desde la noche de 

los tiempos… Antes que olmecas, mayas y cualquier otro 

pueblo… Los Lencas ya estaban aquí, son “los naturales” de 

esta parte del istmo centroamericano, llevan más de 9,000 

años coexistiendo con nosotros. Son portadores de muchas 

tradiciones y mitos; muchos de ellos, desconocidos por la 

población. 

En los temas relacionados con las “prácticas religiosas”, se 

sabe que las mujeres jugaron un papel importante en la 

cultura Lenca, sobre todo en el chamanismo. Se sabe, que 

todas las mujeres realizaban prácticas chamánicas, en 

mayor o menor medida, antes de la llegada de los 

españoles. La casta sacerdotal estuvo compuesta en gran 

parte por mujeres. La agricultura, la maternidad, el 

chamanismo, la artesanía, la alfarería, la educación de los 

niños, son actividades donde, las mujeres Lencas tienen un 

papel primordial, de hecho; esta sociedad prehispánica era 

matriarcal. ¡La mitología siempre las puso en un lugar 

especial! 

Cuenta la leyenda que doscientos años antes del inicio de la 

conquista, llegó a Cerquín (Departamento de Lempira, 

Honduras) una mujer rubia de ojos claros, muy sabia, 

llamada Comizagual (jaguar que vuela) trajo muchos 

conocimientos para el pueblo; era una mujer “especial”… 



Reflexiones desde el Anáhuac del Sur               Editorial El Canario 

181 

Los autóctonos le pusieron ese nombre porque aunaba los 

valores del jaguar:  autoridad, fertilidad, poder, sacrificio y 

el dominio de las prácticas chamánicas del mundo y del 

inframundo; era una deidad terrenal en toda regla. La 

Comizahual era guía espiritual para el pueblo Lenca... 

También se relata, que esta “mujer civilizadora” apareció 

por Cerquín, lugar donde los naturales adoraban “ídolos con 

caras de puma”… La Comizahual portaba un collar con una 

piedra triangular con adornos de tres rostros deformados 

esculpidos… Decían los naturales que a la Comizahual “la 

trajo el Aire y que la piedra que portaba le daba poder, para 

vencer en sus batallas”... Es decir, portaba una “piedra 

mágica” que le ayudaba a lograr victorias en contra de los 

enemigos del reino... ¿No le parece hermoso?   

La Comizahual realizaba muchos encantos, dominó la 

ciudad de Cerquín un lugar importante y referente en la 

memoria de los indios Lencas por eventos, enseñanzas y 

prácticas ancestrales... La Comizagual era “la mujer jaguar 

alada”, que vino a hacer milagros a estas tierras, es el 

personaje que da “contenido mágico” a las mujeres Lencas. 

Los naturales también aprendieron a adorar al Gran Padre 

Itanipuca y a la Gran Madre Llanguipuca, a quienes pedían 

“salud”... Itanipuca será deidad principal del pueblo, el gran 



Reflexiones desde el Anáhuac del Sur               Editorial El Canario 

182 

padre, vinculado con el cielo, el movimiento de los astros, 

gobernante del universo junto con su pareja Llanguipuca o 

"Gran madre”, ella vinculada con la tierra, los bosques, los 

ríos, los lagos, y con la fertilidad de los cultivos; ambos, 

creadores del mundo. Ellos transmitieron a los Lencas el 

amor por la naturaleza…  

Fray Juan de Torquemada en el volumen III de “la monarquía 

indiana de los cerquines” hace referencia a la comizagual y 

tomando apuntes de los indígenas, que le manifestaron que 

la heroína y semidiosa Comizagual fundó un vasto imperio 

y tuvo, según varias versiones, tres hijos, aun cuando otros 

afirmaban que “no conoció varón”… Tuvo tres hermanos, a 

quienes, cuando se sintió ya vieja, “repartió las Tierras y dio 

buenos consejos para el tratamiento de su pueblo”…  

Luego… “vino un gran Relámpago, con Truenos y centellas y 

en el cielo vieron un lindísimo pájaro (una guara) volando, y 

nunca más apareció la señora, creían que ella era el pájaro 

que voló al cielo”.  

Los dioses juegan un rol central en las diferentes mitologías, 

como entidades creadoras, ordenadoras o destructoras de 

lo existente y con las cuales el ser humano se encuentra en 

continua relación. Lo mismo ocurre con los héroes 

mitológicos, esas figuras semihumanas (a menudo 

descendientes de los dioses) que realizan grandes proezas 



Reflexiones desde el Anáhuac del Sur               Editorial El Canario 

183 

y que representan valores y defectos de la humanidad. La 

Comizahual representa mucho más que una creación 

mitológica; es una deidad Lenca.  

No veo griegos o egipcios existiendo al margen de sus 

dioses y mitos. Y nosotros ¿por qué no nos tomamos el 

tiempo necesario para recuperar nuestra historia 

mitológica? El mito contiene valores, ejemplos, historias, 

enseñanzas, y la Comizahual es un ser mágico ¡que llena de 

contenido las luchas de la mujer lenca…! El mito vive en 

ellas.  



Reflexiones desde el Anáhuac del Sur               Editorial El Canario 

184 

Semblanza del autor 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

José R. Reyes Ávila 

D. José R Reyes Ávila, es un abogado hispano hondureño, con más de treinta 

años de experiencia, en las áreas del Derecho Penal (delitos de económicos), 

Derecho Civil Internacional y Derecho contencioso Administrativo 

especializado en la protección de derechos de las comunidades migrantes en 

España. Ha desarrollado su actividad principal en Europa, manteniendo 

vínculos profesionales permanentes con Hispanoamérica, ofreciendo 

servicios de consultoría y asesoría a empresas y particulares en 

Centroamérica, México, Venezuela, Ecuador, Perú y Brasil entre otros países. 

Cuenta con experiencia docente en las Facultades de Derecho de la 

Benemérita Universidad Autónoma de Puebla, impartiendo las asignaturas 

Argumentación Jurídica y Análisis de casos y Derecho Fiscal (periodo 2013 a 

2016) y en la Universidad José Cecilio del Valle de Honduras (periodo 2017- 

2020) impartiendo las asignaturas Derecho Penal, Derecho Civil y Propiedad 

Intelectual. Ha impartido charlas y conferencias a nivel nacional e 

internacional y cuenta con una experiencia como consultor internacional. En 

la actualidad trabaja como Abogado en ejercicio independiente. 

 

Correo electrónico: reyesavilabogados@gmail.com 

mailto:reyesavilabogados@gmail.com


Reflexiones desde el Anáhuac del Sur               Editorial El Canario 

185 

 


