
 
 

   



 

COSMOPOLÍTICA, DEMOCRACIA, 

GOBERNANZA Y UTOPÍA 

Análisis transdisciplinares en diferentes 

contextos 
 

LUIS HERRERA MONTERO (COOR.) 
 
 

JUAN DUCHESNE 
PAOLA GRAMAGLIA 

FRED EVANS 
ISABEL GIL 

LUIS HERRERA 
ADRIÁN SCRIBANO 

 
 

 

FICHA TÉCNICA 
Título: Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía: Análisis transdisciplinares en diferentes 

contextos  

Autores: Juan Duchesne, Paola Gramaglia,  Fred Evans, Isabel Gil, Luis Herrera y Adrián Scribano 

Prólogo: Luis Herrera 

Coordinador: Luis Herrera 

Obra arbitrada por pares ciegos 

© Editorial Centro de Estudio Sociales de América Latina (CES-AL.) 

Red de Estudios Críticos-Latinoamérica y el Caribe (REC-Latinoamérica) 

Cuenca (Ecuador) 2020 

 

CRÉDITOS 

Cuidado edición: CES—AL 

Portada: Paolo Arévalo 

Ilustración de portada: Cuadro CASTILLOS EN EL AGUA (1994) Autor: Miguel Betancourt. 

Acrílico/papel,  77x57 cm (col privada, USA) 

ISBN: 978-9942-8845-5-8 

Diseño y diagramación: CES—AL 

 
QUEDA PERMITIDA Y AUTORIZADA LA REPRODUCCIÓN TOTAL O PARCIAL DE ESTE MATERIAL 

BAJO CUALQUIER PROCEDIMIENTO O SOPORTE A EXCEPCIÓN DE FINES COMERCIALES O 

LUCRATIVOS



 
 

 

 

Índice 
 

 

Prólogo: Reflexiones motivadora 

Luis Herrera Montero........................................................................................ 

 

4 

Cosmismo ruso, comunismo, cosmopolítica–glosas inconclusas 
Juan Duchesne Winter…………………………………………………………………………………. 

 
12 

Legados y actualizaciones transdisciplinares. Re-pensar una filosofía 
latinoamericana 
Paola Gramaglia…………………………………………………………………………………………… 

 
 

47 

¿Voces de la democracia?: Ciudadanía y arte público en el millennium park 
de chicago 
Fred Evans…………………………………………………………………………………………………… 

 
 

79 

La gobernanza corporativa de la educación en Ecuador y el filantro-
capitalismo 
Isabel Gil Gesto……………………………………………………………………………………………. 

 
 

118 

De la utopía como esperanza a la utopía cosmopolita como potencia 
Luis Herrera Montero………………………………………………………………………………….. 

 
167 

Epílogo: reflexiones finales y perspectivas 
Adrián Scribano……………………………………………………………………………………………. 

 
213 

 

  



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
4 

 
 

 

PRÓLOGO 
REFLEXIONES MOTIVADORAS 

Luis Herrera Montero 

Cuando ingresamos a un hogar, la puerta de entrada posiblemente 
es lo que menos deseamos conocer. Siempre nos preparamos para 
observar el escenario interno y detenernos en percibir el buen gusto 
familiar; manifiesto en el colorido, la adecuada distribución y calidad 
de los objetos y, obviamente, la ambientación amigable de la 
vivienda. En esta ocasión, me atrevo a romper en algo tal normalidad. 
El propósito no es irrespetar las buenas costumbres académicas en la 
redacción de prólogos, sino simplemente empezar desde lo más 
evidente y muchas veces ignorado: me refiero a las portadas.  

Para el presente texto, es de mucha relevancia comenzar aludiendo 
directamente sobre la imagen de la portada.  Durante unos días 
estuve con la inquietud de encontrar una imagen aglutinante de 
palabras como cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía. En 
mi imaginación surgía, como primera alternativa, alguna foto que 
contenga significados políticos; por tanto, convenía realizar un 
recorrido por algún barrió emblemático de la ciudad de Cuenca-
Ecuador o revisar álbumes con vivencias en otras ciudades. Por un 
instante, emergió la idea de considerar alguna experiencia de 
planificación participativa o de alguna movilización social insurgente, 
como un intento por sintonizar con la actualidad política y con los 
contenidos del libro. La idea no progresó lo suficiente, debido a que 
ese tipo de portadas son demasiado repetidas. 

Se requería de algo más atrapante. Que la puerta de una casa sea lo 
destacable, es típico más de cuentos, magias y ficciones. Ahí comenzó 
la auténtica conexión con algo diferente y a la vez atractivo. Recordé 
entonces al amigo Miguel Betancourt, con quien disfrutaba conversar 
sobre el acontecer social, mientras él hacia sus artísticos trazos de 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
5 

 
 

acuarela en cartulina fina. Los diálogos nunca estuvieron 
desvinculados de la tarea pictórica, por el contrario, con ella 
adquirían mayor vitalidad las argumentaciones políticas y también la 
profundidad de análisis, ya que la integración de componentes 
estéticos ofrece, sin duda, otros enfoques de interpretación. 
Entonces nació la necesidad de que uno de sus cuadros escenificara 
la puerta de ingreso a nuestros textos.   

El proceso inició a través de un pequeño diálogo por el messenger de 
Facebook. Le comenté la idea de integrar uno de sus cuadros en 
nuestro libro. Su respuesta fue inmediata y positiva. 
Consecuentemente, pidió que revisara su archivo de Facebook y que 
eligiera unos tres ejemplos de una amplia diversidad de cuadros. 
Finalmente, identifiqué uno cuyos colores y temática colmaron mi 
atención. De este modo, seleccioné CASTILLOS EN EL AGUA (1994) y 
asocié de inmediato cada capítulo del libro como un castillo.  

Estamos ante dos obras: una de índole estrictamente estética y otra 
de especialidad teórica transdisciplinar. Parecerían dos campos 
totalmente inconexos, pero si los lectores y lectoras se insertan en 
las profundidades de conceptos como cosmopolítica, democracia, 
gobernanza y utopía, fácilmente se percatarían que también son 
castillos en el agua, por la enorme creatividad y tramado de 
contenidos-sueños por concretarse. Esta labor, sin duda, requiere 
destrezas técnicas y esfuerzos de confluencia teórica-práctica, 
comparable a la variedad colores y texturas que caracterizan la 
ficción de una obra de arte; en nuestro caso, la realidad es la obra 
maestra por excelencia, ya que requiere de acuerdos colectivos en 
materia sociopolítica, de análisis rigurosos de problemáticas y de la 
toma de decisiones integrales y viables para atender necesidades de 
compleja transformación civilizatoria. 

El primer castillo toma presencia en el proceso soviético, que además 
fuera la primera revolución que instaurara un manifiesto socialista, 
algo fuera de época y desterritorializado, respecto de los contextos 
hegemónicos capitalistas. De esta forma, Juan Duchesne nos 
introduce en un escenario de cosmismo ruso, cuyo proceso lo 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
6 

 
 

generaron personajes sociales alineados con una rara mixtura entre 
anarquismo y comunismo. Como era de esperar, sus integrantes 
fueron también víctimas de la persecución y asesinato estalinista. Las 
propuestas de estos militantes cosmistas fueron auténticos castillos 
en el agua, pues integraron temáticas sobre el cosmos, como una 
demostración clara de perspectivas más allá de los linderos 
antropocéntricos del capitalismo. Sin embargo, el “castillo” 
mencionado, no dejó de lado aportes sobre la legitimidad social e 
histórica del comunismo como orden sin clases sociales y sin 
propiedad privada; un legado colectivo de la humanidad. En ese 
sentido, el autor logra una potente combinación entre cosmismo y 
comunismo; el cosmocomunismo. 

La polémica contra el capitalismo incluye también otra perspectiva 
sobre la naturaleza y posturas de reposicionamiento político de la 
vitalidad y la biopresencia. Desde este alineamiento, se deja en claro 
que los legados comunitarios son también legados de la naturaleza; 
esta es una parte medular y novedosa que invito a poner especial 
atención, porque es de evidente vigencia en cuanto a concebir lo 
social y lo natural como un rico tejido. Esa íntima relación, Juan 
Duchesne la profundiza desde la cosmopolítica, en tanto la 
caracteriza también en cosmovisiones de pueblos indígenas 
amazónicos; para quienes la cultura, la sociedad y la naturaleza son 
entes inseparables de una realidad y lógica unitarias, que sustentan 
sus procesos y devenires identitarios. 

Paola Gramaglia nos comparte, lo que metafóricamente identifico 
como segundo castillo en el agua. En este caso, se realiza una 
profunda crítica a la supremacía colonizadora de Occidente y de la 
modernidad, a través de un exhaustivo recorrido por el pensamiento 
contrahegemónico latinoamericano y por epistemes colectivas de 
diversos movimientos sociales y políticos. Entre los principales 
elementos de cuestionamiento, el trabajo de la autora se concentra 
en la supremacía moderna y sus parámetros generadores de 
“verdad”, que asoman como epistemología irrefutable de 
universalidad, cuando se trata de una particularidad cultural que se 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
7 

 
 

impone, más que una universalidad que se contrasta. De ahí que para 
Paola Gramaglia sea indispensable fortalecer los procesos de 
reposicionameinto de los saberes locales.  

En la caracterización de los aportes de Paola Gramaglia, sin embargo, 
no se dejan de otorgar reconocimiento a otras corrientes del 
pensamiento latinoamericano. Con base en esta tónica explicativa, 
analiza los parámetros conceptuales de la democracia radical, ya que 
permite diferenciar los procesos políticos, superando perspectivas 
antagonistas y asumiendo perspectivas agonistas; donde la 
diferencia y el disenso son valorados como referentes legítimos 
también de crítica respecto de la universalidad homogeneizante de 
la modernidad.  

El texto de Paola Gramaglia constituye un relevante reconocimiento 
al diálogo y a la transdisciplinariedad, entendida ésta más allá del 
ámbito científico y como pleno reconocimiento de las sabidurías 
sociales, que son contribuciones significativas para comprender otra 
democracia; se trata de repensar la filosofía latinoamericana en 
vínculo estrecho con procesos políticos pluriculturales y de 
descolonización.  

El siguiente “castillo en el agua” lo constatamos en la contribución de 
Fred Evans, quien integra la temática de arte público en el análisis del 
Millennium Park, de la ciudad de Chicago. Este texto fue publicado en 
inglés, su versión original, y traducido para integrar nuestro libro. 
Muchos contenidos de enorme valía quedan fuera del alcance de 
numerosos sectores de la academia mundial, obviamente de 
Latinoamérica, por no tener conocimiento de otras lenguas. De ahí la 
decisión de contar con un aporte significativo, que articula arte, 
democracia, filosofía y una rica hibridez cultural.   

La lectura de este trabajo de Fred Evans representó un verdadero 
aprendizaje, desaprendizaje y reaprendizaje. Su análisis político-
estético lo asumí como un claro ejemplo de aplicación de la 
propuesta de rizoma de Deleuze; que constituye también uno de los 
referentes epistemológicos del autor en referencia. Millenniun Park, 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
8 

 
 

a partir del análisis compartido por Fred Evans, es un territorio 
cultural que connota complejidad a través de escenificaciones que 
imbrican a la arquitectura, la escultura, la pintura, la música, el 
teatro, con perspectivas estéticas clasistas, de una democracia 
secuestrada por el capitalismo global y por oligarquías locales con 
actitudes aristocráticas, que pretenden apoderarse de este 
emblemático sitio, como una manifestación más de elitismo social. 
Sin embrago, Fred Evans, lo mira también como espacio de trayectos 
de resistencia y producción de múltiples voces, mixturados ricamente 
con otras formas de hacer democracia y de asumir la estética, ya que 
diversos actores y sujetos han tomado también posesión legítima de 
este simbólico y artístico espacio, incluso una importante presencia 
étnica, como nos resalta el autor, para colocar heterogeneidad de 
discursos, procesos dialógicos y prácticas democráticas.  

El Millenniun Park es una obra maestra, que produce y reproduce 
ricamente un “caosmos” o una bella coexistencia de tejidos y fugas 
en materia política, estética e histórica. Así el trabajo de Fred Evans 
se concentra en el campo del arte y sus complejas conexiones y 
disputas. El esfuerzo del autor me recordó otros que asumieron el 
difícil reto de mixturar el análisis político con la producción artística; 
en su momento también lo hicieron Walter Benjamin, Georg Lukacs, 
Gilles Deleuze, entre los que puedo mencionar. Sin temor a 
equivocarme, los textos que han logrado la combinación 
mencionada, han producido importantes innovaciones en el campo 
analítico y en el accionar político. Así también, puede concebirse el 
aporte que Fred Evans nos ha compartido, ahora también en español; 
en definitiva, un renovador “castillo en el agua” o potente devenir 
democrático.  

El aporte de Isabel Gil está más situado en Ecuador y delimitado a las 
políticas neoliberales, que sectores de poder financiero lo camuflan 
con iniciativas de beneficiencia y filantropía social, 
fundamentalmente en materia de educación. Dentro de esta lógica, 
la autora denuncia este mecanismo político, que busca incidir en 
procesos educativos, a través de insignificantes auspicios 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
9 

 
 

económicos, para invisibilizar estrategias de consolidación social de 
sectores vinculados, principalmente, con el capital financiero 
ecuatoriano.  

El análisis de Isabel Gil tiene por sustento procesos de investigación, 
que identifican datos sobre la hipocresía de familias oligárquicas de 
Ecuador, encubiertas en acciones para el desarrollo educativo. En su 
aporte el “castillo en el agua” consiste en un análisis crítico en torno 
a propuestas de gobernanza, que hacen juego a intereses de clases 
dominantes, en vez de propender al fortalecimiento del poder 
público.  

Con base en el sustento mencionado, la autora clarifica que el 
objetivo del neoliberalismo se concentra en debilitar crecientemente 
el rol del Estado en el orden y funcionamiento económico de las 
naciones y que las propuestas de gobernanza, lejos de reforzar a 
sectores sociales y a la educación como área estratégica, terminan 
siendo funcionales a intereses políticos-económicos, ajenos al 
desarrollo educativo como prioridad nacional. Entonces, las míseras 
y caritativas aportaciones del capital filantrópico, son meros 
distractores respecto del deber establecido en la Constitución de 
2008, que privilegia la educación pública como derecho y no como 
simulacro de intenciones privatizadoras.      

El último “castillo en el agua” es el de mi autoría. El texto se 
desarrolló, en primera instancia, en un breve análisis de procesos 
históricos que intentaron posicionar utopías, basadas en 
convivencias de comunidad; sustento básico de la libertad, igualdad 
y solidaridad. Lamentablemente esos sustentos fueron ignorados, 
produciendo y reproduciendo nuevos privilegios y prácticas de 
dominación; todas éstas muy criticables y condenables por su espíritu 
persecutor y promotor de masacres. No obstante, en esa realidad de 
reproducción de privilegios y dominaciones, no procedía ignorar 
manifestaciones que, a su vez, reprodujeron resistencias y sostenidas 
manifestaciones de lucha, con sustentos transformadores dentro de 
los nuevos contextos. En una segunda instancia, el texto se organizó 
también desde la reflexión teórica, en estricta sintonía con el 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
10 

 
 

acontecer político-práctico, prioritariamente contemporáneo y en 
relación con la crisis pandémica.  

Hace dos décadas, aproximadamente, se puso en duda la validez de 
las utopías para la edificación del mundo y su devenir. Formé parte 
de tendencias que cuestionaron radicalmente el concepto, en apego 
a la influencia de determinados paradigmas marxistas y nietzschanos. 
Actualmente, dichas posturas de critica han sido relativizadas, luego 
de un significativo adentramiento en textos, que reposicionaron el 
tema del sueño y de la esperanza, desde la revitalización de 
relaciones en comunidad. Esta resignificación también fue 
consecuencia de lecturas sobre la utopía como devenir potente de 
multiplicidades y devenires de fuga respecto de imposiciones 
capitalistas.  

Sin ánimo de devaluar lo recientemente expuesto, la persuasión más 
significativa fue de índole práctico y la obtuve del Foro Social 
Mundial, que propició importantes espacios para el agenciamiento 
político, a partir de la necesidad de articular heterogéneas 
experiencias de lucha y manifestaciones de resistencia a la 
globalización capitalista, reafirmando fundamentales discrepancias 
respecto de tendencias unidimensionales sobre el futuro social, 
como también de dogmatismos vanguardistas, que han terminado 
fragmentando las propuestas de cambio. A partir de estos giros 
prácticos, se otorgó relevancia a la necesidad de fundamentar la 
utopía desde aportes cosmopolitas de comunidad, donde las 
diferencias se valoran para integrarlas en proyectos unitario-
comunitarios.  Lo unitario no anula el disenso, lo único, en cambio, 
degenera en impositivo; de ahí la urgencia de insistir en procesos de 
diálogo y negociación política entre movimientos sociales y 
organizaciones progresistas, sin descuidar, que el objetivo prioritario 
es la instauración y sostenimiento de vidas en comunidad-
comunidades: “castillos en el agua” para la realidad latinoamericana 
y mundial. 

Finalmente, el libro ofrece el correspondiente epílogo. Para el efecto, 
Adrián Scribano, con base en los cimientos construidos por 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
11 

 
 

autores/autoras de esta publicación. Su propuesta de análisis nos 
ofrece rutas, que bien pueden comprenderse como prospectiva. En 
ese sentido, destaca el valor de la comunidad, pero desde la 
necesidad de abordarla sin marginalizar las diferencias o alteridades. 
Basado en la orientación mencionada, enfatiza en procesos 
sinérgicos para entender lo común en relación directa entre yo y tú, 
entre nosotros y los otros. 

En calidad de complemento indispensable para su argumentación, 
Adrián Scribano considera que la pandemia de covid19 representa 
una oportunidad para reconcebir propuestas de índole 
comunitarista. Así la pos-pandemia debe marcar otras relaciones 
principalmente en lo urbano, sostenidas, a su vez, en otras formas de 
encuentro, que impulsen a las ciudades a ser/hacer comunidades.  En 
esta tónica argumentativa, debe por tanto también comprenderse el 
valor del silencio, como fundamento de nuevas energías de 
interacción y generación de comunidad y comunidades. Solamente 
desde la escucha exhaustiva, es posible radicalizar la acción 
comunitaria, ya que es un requisito ineludible del compartir entre 
diferentes y convivir comunitariamente.  

  



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
12 

 
 

 
COSMISMO RUSO, COMUNISMO, COSMOPOLÍTICA – GLOSAS 

INCONCLUSAS 

Juan Duchesne Winter 
Universidad de Pittsburgh 

 

La primera tarea consiste en escribir algo así como una historia de la 
eternidad comunista, en el sentido contrafactual borgesiano. 

Bruno Bosteels, La actualidad del comunismo 

 

La cosmopolítica sostiene que la dicotomía entre naturaleza y 
sociedad humana no sirve para enfrentar los actuales retos 
planetarios y propone una concepción más adecuada, según la cual 
no hay tal cosa como naturaleza; por un lado, y cultura, por otro, sino 
un continuo multinatural basado en una cultura planetaria común a 
todos los seres humanos y no-humanos (Viveiros de Castro, 2015). 
Así, toda acción dirigida a atender la crisis planetaria debe incorporar 
la participación de múltiples y extensas colectividades de actores 
humanos y no-humanos que se interpenetran mutuamente en el 
quehacer real de la sociedad y la polis global. Estos actores son entes 
humanos, animales, vegetales, bacterianos, virales, tecnológicos, 
geológicos, inorgánicos, astronómicos, culturales, y simbólicos que 
pueden comunicarse e interactuar entre sí en el marco de esa cultura 
multinatural que tienen en común. Es desde este punto de vista que 
intentamos hacer aquí una indagación provisional, casi conjetural, 
del cosmismo ruso, en la medida en que algunas de sus expresiones 
evidencian postular la dimensión cósmica del proyecto humano del 
común, es decir, de una sociedad de iguales sin clases ni propiedad 
privada en la que potencialmente participe la totalidad de los seres 
del cosmos, imbuidos de la dimensión humana genérica del propio 
cosmos. Consideramos aquí que los textos más coherentes e 
innovadores relacionados con el cosmismo ruso ofrecen 
herramientas al pensamiento cosmopolítico y que ambas corrientes, 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
13 

 
 

al postular las dimensiones cósmicas del común, aportan al 
replanteamiento contemporáneo del comunismo. Puede que el 
término “cosmismo” ruso haga dudar si se ha captado bien la palabra 
o si no se tratará más bien de “comunismo” ruso, pues los que no 
somos especialistas de la cultura rusa contemporánea la asociamos 
más bien al segundo término. Por tanto, comenzaré por ubicar 
mínimamente el concepto. 

 

COSMISMO RUSO 

En pleno fragor de la revolución rusa, en 1922, militantes del Partido 
de los Biocosmistas-Inmortalistas, agrupación con raíces anarquistas, 
redactaron un manifiesto que proclamaba el derecho de los seres 
humanos a la resurrección, el rejuvenecimiento y la inmortalidad, así 
como a la libertad de movimiento en el espacio cósmico. Alexander 
Svyatogor, uno de los teóricos del grupo, planteaba que “la 
inmortalidad de todos los seres humanos debía ser la meta y el 
prerrequisito de la futura sociedad comunista, puesto que la 
solidaridad social verdadera sólo podía imperar entre inmortales: la 
muerte separa a las personas; la propiedad privada no puede ser 
verdaderamente eliminada mientras cada individuo sea dueño de su 
pedazo privado de tiempo”.1 Ello equivalía, según Boris Groys, a 
plantear el biopoder total, “la colectivización, no sólo del espacio, 
sino del tiempo” (2018: 9). Estos militantes abogaban por una 
“sociedad comunista de inmortales” de alcance interplanetario e 
intergaláctico. Mediante expresiones de esa naturaleza estos 
representantes del anarquismo marginal y heterodoxo ruso no sólo 
acudían a las ideas cosmistas que les precedían por varias décadas, 
sino que a través de ellas tendían puentes hacia la aceptación del 
poder soviético naciente (10). La mayor parte de los cosmistas de 
principios del siglo XX asociaron sus ideas al marxismo en algún punto 
de su carrera intelectual e incluso militaron a favor de los 
bolcheviques y el estado soviético, pero esa afiliación no impidió que 

                                                           
1 Todas las traducciones de citas del inglés al español son mías. 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
14 

 
 

la sospecha del poder revolucionario cayera sobre la mayoría de ellos 
y que bajo el terror de Stalin no pocos recibieran cárcel e incluso 
fueran condenados a muerte. Bajo esas condiciones, el cosmismo se 
fue al underground; su mera mención provocó aprensión y rechazo 
durante más de medio siglo.  

No es sino tras el colapso de la Unión Soviética que este movimiento 
reemerge del todo, cual Lázaro resucitado, y se reintegra a la vida 
artística e intelectual rusa. En sus tres vidas, pre-soviética, soviética y 
postsoviética el conjunto del cosmismo ha sido un fenómeno 
intelectual transdisciplinario que une filosofía, arte, ciencia y 
espiritualidad, con tangencias políticas muy contradictorias y 
ambiguas. Según Marina Simakova, el entusiasta fermento cosmista 
en la Rusia postsoviética actual “recurre al camuflaje de su postura 
moral estricta tras un lienzo colorido de ciencia-ficción e ideas 
místicas” (2016: 13). Simakova señala distintas y contradictorias 
perspectivas políticas y filosóficas autodenominadas cosmistas, con 
posturas “tecno-optimistas”, “aceleracionistas” y posthumanistas 
(“transhumanistas”) que asumen ribetes nihilistas imprecisos, sin 
que falten propuestas radicales y emancipadoras de amplia 
pertinencia. George Young (2012) desglosa expresiones recientes de 
artistas e intelectuales presuntamente cosmistas, con derivas 
nacionalistas, pseudocientíficas y esotéricas de escasa coherencia 
que, en algunos casos, a juzgar por su descripción, bordean la 
charlatanería y el oportunismo mediático (219-234). Ese aspecto lo 
dejamos a especialistas y ruso-hablantes que poseen las 
herramientas para abordar el conjunto del fenómeno. En los 
renglones que siguen enfocaré textos puntuales de los filósofos 
postsoviéticos Boris Groys,2 Marina Simakova y Keti Chukhrov 
disponibles a no-hablantes de ruso (por publicarse en inglés), que 
elaboran interesantes planteamientos a partir de ideas medulares de 
Nikolai Fedorov, el precursor/fundador del cosmismo. Keti Chukhrov  

                                                           
2 El filósofo alemán Boris Groys ha vivido gran parte de su vida en la Unión 
Soviética/Rusia. 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
15 

 
 

nos aproxima sobre todo al marxista soviético heterodoxo de Evald 
Ilyenko (2017), quien de alguna manera recurre a nociones cosmistas 
y nos permite conectarlas con el replanteamiento del comunismo a 
la luz del pensamiento cosmopolítico.  

Nikolai Fedorov (1829-1903), maestro escolar y bibliotecario casi 
autodidacta, es el autor de un gran hipertexto, inédito en vida y 
publicado solamente en ruso hasta la fecha, titulado Filosofía de la 
tarea común, que compartió solo con unos pocos buenos amigos. 
Pese a la selectividad y discreción notoria de sus contactos humanos, 
sus ideas llegaron a ser conocidas y admiradas por Tolstoi y 
Dostoievski. El célebre pasaje de Los hermanos Karamazov donde se 
reclama justicia para todas las víctimas ya fallecidas de la historia 
universal se inspira en la “tarea común” postulada por Fedorov. A 
Tolstoi, más que las ideas de Fedorov, le impactó la correspondencia 
total entre sus ideas y su estilo de vida (Young 2012: 66). El ascético 
bibliotecario despreciaba absolutamente el dinero y los bienes 
materiales. Regalaba a diestra y siniestra el poco dinero que le 
sobraba de su sueldo magro y sus parcos gastos porque le aterraba 
que en caso que la muerte lo llegara a sorprender le encontraran 
dinero en el bolsillo.  

El pensamiento fedoroviano persigue consumar dos propósitos 
escandalosos, por desmesurados, que bastan para fundar una 
filosofía con imperativos éticos tan insoportables como fascinantes: 
1) Alcanzar por medios tecnocientíficos la inmortalidad de todos los 
seres humanos; 2) Movilizar todos los recursos de la tecnociencia 
para resucitar, reivindicar y cuidar por la eternidad a absolutamente 
todos los muertos de la historia universal. Ambos actos éticos se 
fusionan en la gran “tarea común” que unirá al conjunto infinito de 
los seres del cosmos en una sociedad interplanetaria de inmortales 
que convivirán en paz y hermandad. Es impresionante la cantidad de 
cuestiones que emanan de este “modest proposal” del bibliotecario 
de Moscú. 

Al abordar la evidente inspiración cristiana del programa de 
resurrección e inmortalidad elaborado por Fedorov y Groys nos 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
16 

 
 

recuerda que Marx, a diferencia de la ilustración francesa y el ateísmo 
de Feuerbach, no se quiso desprender del todo de la promesa 
cristiana, y la subsumió, en parte, dentro de la sociedad comunista 
terrenal. Sin embargo, argumentan Groys y Fedorov no solo tampoco 
se desprende de esa promesa, sino que la asume íntegra, y sobrepuja 
a Marx al poner sobre la mesa la resurrección y la inmortalidad como 
proyectos materiales y concretos, alcanzables por “la tecnología y la 
organización racional de la sociedad” en beneficio de la hermandad 
cósmica (2018: 5). Fedorov descartaba que el alma pudiera existir 
independientemente del cuerpo, en ese sentido era materialista y 
entusiasta proponente de la tecnología, pero también creía que esta 
debía ser controlada por una fuerte organización social que la 
dirigiera hacia el beneficio colectivo. Es en este sentido que Fedorov, 
según Groys, “era un socialista de cabo a cabo” (5). No obstante, el 
socialismo ordinario contradecía (y todavía contradice) los principios 
del fundador del cosmismo al permitir la injusticia absolutamente 
indignante, según él, de excluir del disfrute de la utopía social a las 
generaciones precedentes, ya fallecidas, incluyendo los que lucharon 
por la utopía. Tal cosa equivale, desde la perspectiva de Fedorov, a 
“explotar a los muertos en beneficio de los vivos, y además a explotar 
a los vivos de hoy en beneficio de los que vivirán más tarde” (Groys 
2018: 6). 

La resurrección de todos los muertos planteada como reivindicación 
política y acto ético supremo complica la relación entre el tiempo, la 
historia, la modernidad y la revolución de manera parecida al “Ángel 
de la historia” visualizado por Walter Benjamin en la famosa obra de 
Paul Klee, que mientras el viento del progreso lo empuja 
presuntamente hacia adelante, se sostiene volteado hacia atrás, 
contemplando con compasión inconsolable a las víctimas de ese 
progreso. También cabe mencionar que en la concepción del tiempo 
amerindia el pasado siempre está al frente y se camina hacia él, 
mientras el futuro permanece a las espaldas, pues es de ese pasado 
donde radican los ancestros que proviene todo conocimiento y 
afecto real ante a un futuro incognoscible por inexistente. 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
17 

 
 

Marina Simakova ve en las escrituras de Fedorov el anticipo de una 
revolución cósmica del espacio y el tiempo. Ella propone “revisitar el 
legado de Fedorov con los lentes de la turbulencia revolucionaria” 
rusa anticipada en su obra (2018: 3). La revolución de Fedorov 
reorienta a toda la tecnociencia al redefinir su relación con el tiempo 
físico e histórico. La tecnología debe avanzar a toda marcha, sí, y en 
ese sentido, progresar, pero se trata de un progreso que mira al 
pasado, no para quedarse en el pasado, sino para traerlo al presente 
y restituirlo en su potencia ideal. La tecnología se pone al servicio de 
la vida como arte del cuido de todos los seres existentes y los que han 
existido. La historia deja de ser una narrativa de avance irreversible 
del acontecer para asumir como acontecer la propia curaduría y 
preservación del pasado. Se progresa más mientras mejor se 
preserva el pasado. Esto tiene implicaciones revolucionarias; 
obtenemos algo muy diferente de una tecnología dirigida por el 
mercado y sometida a la ley de la acumulación infinita del valor de 
cambio, orientada a la producción y consumo cada vez mayor de 
mercancías bajo el horizonte de una “sociedad de la abundancia” 
lograda al costo de la explotación de otros y la alienación de todos. 
Se propone, al contrario, una tecnología gobernada por la tarea 
común de la máxima inclusión y restitución de todos, comenzando 
por las víctimas del progreso ya fallecidas. Como afirman Simakova y 
Fedorov se abraza la paradoja de convertir el pasado en el único 
proyecto para el futuro; se mira al futuro, sí, pero solo como proyecto 
de restitución del pasado. De esta manera, sostiene Simakova, el 
futuro tiene que integrarse a la labor creativa de la memoria. La 
tecnología, en concordancia, se debe dedicar a la distribución, el 
control y el cuido. Sólo así los humanos se apropiarán de la historia 
como labor de transfiguración y creación permanente en el más 
pleno sentido artístico. En ese sentido artístico, dice la filósofa rusa, 
se sobreentiende que toda creación debe darse como recreación, 
que toda evolución ocurre como revolución. Ya conocemos, afirma 
ella, que el elemento de la repetición es inherente tanto al concepto 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
18 

 
 

de revolución como al concepto del arte. Ambos, la revolución y el 
arte consisten siempre en volver a algo (9). 

Para calibrar un poco el sobredimensionamiento aquí implicado, 
tomemos en cuenta que en Fedorov el cosmos y el común son 
consustanciales ontológicamente, que toda política del cosmos es 
también una política del común. El programa resurreccional de 
Fedorov conlleva una deriva insurreccional de dimensiones 
cosmopolíticas imprevisibles. Reconsideremos que su proyecto es 
absolutamente igualitario y totalitario, se propone resucitar la 
totalidad de los individuos de la especie humana acumulados en el 
tiempo. Nadie puede ser excluido so pena de perpetrar una injusticia 
indignante, lo que impone la tarea de salvar obstáculos literalmente 
cósmicos. Por ejemplo, una pregunta básica: ¿dónde va a caber tanta 
gente resucitada? Para parafrasear al Chapulín Colorado, Fedorov lo 
tiene todo amorosamente calculado. Dado que los muertos de toda 
la historia terráquea no cabrán en el planeta a medida que resuciten, 
considerando también que resucitan a la vida inmortal entre los vivos 
también inmortales, Fedorov tiene previsto acondicionar incontables 
planetas en nuestro sistema solar y en otras constelaciones y galaxias 
para albergarlos. También ha considerado evitar que los resucitados 
sufran el shock destructivo de regresar a la vida en sociedades 
completamente diferentes de las que conocieron en su vida previa y 
que queden separados de la cultura, los recuerdos y los seres que 
amaron. Por tanto, como dice Groys, el proyecto del bibliotecario 
cosmista conlleva una ingente praxis de curaduría, apoyada en los 
máximos avances de la ciencia, para recuperar y cuidar en su 
integridad las condiciones de vida pasadas de los resucitados y de sus 
memorias más queridas. Así, los planetas intergalácticos serán 
habilitados de acuerdo con ese propósito, a manera de museos.  

Es preciso tener en cuenta que, para Fedorov, según podemos 
entresacar de los comentarios y citas de Groys, Simakova y Chukhrov, 
así como de un texto del bibliotecario disponible en inglés (Fedorov 
2015), en un mundo moderno-capitalista de obsolescencia 
programada donde todo se descarta rápidamente y se tira al 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
19 

 
 

basurero del olvido, el museo es el único sitio donde aquello que el 
progreso ha hecho obsoleto e inservible recibe atención y cuidado 
amoroso simplemente por ser lo que es, sin atender para qué sirve. 
Ya quisieran tantas personas hoy día ser tratadas como los objetos 
curados en el museo, medita Fedorov. Así serán los planetas 
habilitados para la curaduría universal, no sólo de las personas 
muertas, sino de todos los objetos y condiciones del pasado que 
dieron sentido a sus vidas. Considérese que el proyecto fedoroviano 
da lugar a que cada individuo sea resucitado en condiciones óptimas 
de plenitud existencial, que capten para la inmortalidad, cual se hace 
con los objetos de arte de los museos, aquellos momentos en que 
cada cual es más virtuoso y bondadoso, más bello e inteligente. Hasta 
el sujeto más vil tiene un momento de integridad moral, de bondad 
y belleza que será captado y preservado amorosamente por los 
curadores del museo universal (Anton Vidokle 2017). Como vemos, 
la gran tarea común de Fedorov consiste en hacer del universo un 
museo de espacios infinitos donde el tiempo adquiere una plasticidad 
total, de simultaneidad infinitamente reiterada en el ámbito óptimo, 
pleno, del presente que incluye, por definición, a todos los seres 
existentes en una comunidad cósmica igualitaria. Tal pensamiento 
nos provee, cual nos permite resumir la interpretación de Simakova, 
una revolución total del tiempo y el espacio, es decir, cósmica, del 
tamaño del hambre multitudinaria de igualdad que expresó la época 
prerrevolucionaria rusa. 

La revolución fedoroviana del tiempo implica, por cierto, una suerte 
de comparecencia de todos ante todos, sin distinción, a la hora cero 
de la abolición del tiempo lineal irreversible, es decir, del triunfo 
sobre el tiempo de muerte. Mas esto es lo que le permite recalcar a 
Simakova que se trata de una revolución, y su lectura es coherente 
en la medida que Fedorov no promulga un evento escatológico 
trascendental de fin del mundo y ascenso al paraíso espiritual, que 
advenga como una parusía. Mas bien esboza un proyecto, una tarea 
común para el común, que se realiza a través de la acción y la 
organización social. El fundador del cosmismo no tenía nada de 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
20 

 
 

contemplativo, ni su mensaje tampoco. Tomada a la ligera, la filosofía 
de Fedorov trasunta esotería y misticismo dadas sus propuestas 
presuntamente hiperbólicas e irrealizables, tan afines a la ciencia 
ficción más fantasiosa; y por tener conciencia de ello, y del ridículo 
que comportaba exponer su tema ante públicos no preparados para 
ello, él fue muy selectivo a la hora de dar a leer sus textos, tanto, que 
no permitió que se publicara casi nada de lo que había escrito. Mas 
ante un examen detenido los intérpretes en que me baso han visto 
en este autor hiperdiscreto un proyecto de transformación social 
basado en percepciones muy concretas de los procesos de alienación 
de la sociedad capitalista contemporánea.  

A continuación, elaboramos algunas de las interpretaciones de 
Simakova respecto a la conexión entre alienación, organización social 
y regulación en la filosofía de Fedorov. La reticencia de Fedorov a la 
exposición pública no podía responder a una inspiración esotérica 
porque cualquier esoteria contradiría su aguda percepción de la 
alienación en la sociedad de mercado y de propiedad privada. Como 
todo revolucionario, él encarna la “Undécima tesis sobre Feuerbach”, 
de Carlos Marx, al proponerse no solamente interpretar el mundo, 
sino también transformarlo. Uno de los problemas atinentes a este 
aforismo es la relación entre la teoría y la práctica, entre el 
conocimiento y la acción. Fedorov percibe que la sociedad de 
mercado separa el conocimiento de la acción por medio de 
instituciones clasistas como las escuelas y las universidades. Estas 
instituciones sirven a la apropiación del conocimiento por unos 
pocos, en exclusión del resto de la población. Por tanto, él detestaba 
todo asomo de propiedad intelectual privada. Así, la esoteria 
constituye una suerte de privatización del conocimiento al reservarlo 
para unos elegidos que sólo atienden a su propia iluminación y 
perfección individual. En algo parecido incurre el misticismo al girar 
en torno a saberes intencionalmente indefinidos y ambiguos en un 
lenguaje innecesariamente oscuro. Para Fedorov, la brecha entre los 
que controlan el conocimiento letrado y tecnológico y los que no 
tienen acceso a este, es el problema más grave que plantea la brecha 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
21 

 
 

existente entre las clases sociales. Según su análisis, solo la 
hermandad, la colectividad puede cerrar esta brecha. Él no descarta 
la función de las escuelas y universidades en este sentido, pero 
destaca su fuerte preferencia por las bibliotecas y los museos, ya que 
juzga que “la universidad es esclava del industrialismo”, y que en 
general rige en ella la autoridad magistral incuestionable, el 
privilegio, la “ciencia de clase” (Simakova 2018: 5). En cambio, las 
bibliotecas y los museos le parecen a Fedorov modelos ideales de 
instituciones educativas, por el cuidado que ofrecen a las palabras y 
trazos de los muertos, protegiendo al conocimiento de la destrucción 
del progreso. Si bien la educación es necesaria para cerrar la brecha 
entre teoría y práctica y para organizar la tarea común, Fedorov 
advierte también contra la acción separada de la teoría, pues 
conduce a la guerra, la producción en masa, la explotación alienante 
del trabajo y el dominio por el mercado (Simakova 2018: 3). Su idea 
de la revolución definitivamente tiene que ver más con la 
organización que con el caos. El concepto de la acción de Fedorov es 
inseparable del conocimiento, y por esa vía, está estrechamente 
ligado a la organización, el control y la regulación. Ello también se 
relaciona con el problema de la alienación en la sociedad del 
mercado. 

El lenguaje de Fedorov muchas veces refleja elementos ideológicos 
del capitalismo que permean todo el pensamiento de su época, 
incluso el marxismo. Por ejemplo, muchas veces él habla de 
“conquistar” la naturaleza, de “colonizar” el espacio cósmico, de 
“someter” a los seres naturales, como las plantas y los vegetales, a 
los designios humanos y de “controlar” las fuerzas físicas y biológicas. 
Esto denota que su pensamiento discurre muchas veces dentro de la 
dicotomía naturaleza/cultura, una de las aporías del pensamiento 
moderno occidental más reforzadas por la alienación capitalista, la 
cual ha sido específicamente criticada desde el enfoque 
cosmopolítico. Sin embargo, el concepto de control y regulación tiene 
otras dimensiones en Fedorov, precisamente críticas de la sociedad 
liberal de mercado. Hay que tomar en cuenta que la actitud de 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
22 

 
 

Fedorov hacia la naturaleza es parte de su proyecto de solidaridad 
con los seres no-humanos, toda vez que su meta es incluirlos en su 
“tarea común” y humanizarlos a todos. Esto no excluye una voluntad 
de control de esos seres. Enmarcado en las relaciones de amistad y 
hermandad que su método también busca con la naturaleza, este 
control se traduce como regulación, cuidado activo y creativo. Aquí 
cabe puntualizar algunas tangencias y discordancias con el enfoque 
cosmopolítico. Si el cosmismo fedoroviano busca “humanizar” a la 
naturaleza para convertir a sus seres en “amigos” y “hermanos” del 
ser humano siguiendo un principio antropocéntrico inclusivo, la 
cosmopolítica da por sentado que los seres de la llamada naturaleza 
ya están desde siempre en proceso de humanizarse en manera 
paralela con el homo sapiens, en la medida en que lo humano es 
hasta cierto punto una posición relacional que depende de las 
perspectivas en juego. Esto no obsta que la cosmopolítica, en su 
vertiente más influida por la aportación amerindia, sea 
antropocéntrica, pero lo es solo dentro de ese concepto relacional, 
que la hace también antropogénica en la medida en que los seres no-
humanos asumen perspectivas homólogas a las de los humanos en el 
contexto de un medio multinaturalista compartido por humanos y 
no-humanos dentro de una misma cultura cósmica. Estas relaciones 
son antropogénicas en la medida en que constantemente humanizan 
y rehumanizan el cosmos. Entonces, la concepción cosmopolítica 
asume que los humanos comparten con los no-humanos la necesidad 
de manejar el cosmos, de crear continuamente (pese a los conflictos 
inmanentes a ese cosmos que se expresan en las relaciones 
interespecies) prácticas de negociación, diplomacia y convivialidad 
en el manejo del mundo, que incluyen el control y la regulación. 

Fedorov converge con la cosmopolítica en su decidido rechazo al 
ideologema (erróneamente) atribuido a Darwin de la “ley natural de 
la supervivencia del más fuerte”. Él trata tal “ley” como una 
transposición a la naturaleza de la irresponsabilidad y la crueldad del 
mercado y el progreso industrial. El mercado impone la ley del triunfo 
del más fuerte. Por tanto, la sociedad debe organizarse para 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
23 

 
 

oponerse mediante el control y la regulación a esa ley 
supuestamente natural de la selección del más fuerte. Es desde esa 
perspectiva que Fedorov aplica el concepto de regulación a lo que él 
concibe como una naturaleza históricamente separada del ser 
humano, que este debe reintegrar a su praxis para fundirla consigo y 
humanizarla. Entonces, aclara Simakova, lo que Fedorov llama 
regulación o control es un acto de apoyo al débil y al vulnerable, 
contra el poder arbitrario del mercado o de la naturaleza (que en su 
visión hoy día encarna la arbitrariedad del estado). Para él, en la 
situación de no-regulación rigen los dioses y los héroes, los que 
detentan el poder, la mano invisible del mercado. La regulación se 
opone a todo eso porque es un proyecto de cuido y protección contra 
las arbitrariedades, tanto del mercado como de lo que él concibe 
como un “estado natural” divorciado del cuido y la cultura. A todo 
ello, Simakova añade que, a pesar de su énfasis en la regulación, 
Fedorov asigna un lugar a la espontaneidad de la fiesta colectiva. 
Desde una perspectiva posterior a los tiempos de Fedorov nosotros 
podemos pensar que, dado que la entropía misma del cosmos es un 
proceso relativo de desregulación, estas fiestas reconducen la 
espontaneidad aparentemente caótica hacia el esfuerzo común 
contra la entropía en la medida en que fortalecen la hermandad y la 
colectividad. 

 

COSMOCOMUNISMO 

Cualquier intelectual que replantee el comunismo hoy día de manera 
directa, sin eufemismos, profesiones de culpa ni actos de contrición 
por la deriva histórica del movimiento, se expone a la santa denuncia 
del establishment intelectual y cultural. El Estado apenas necesita ya 
ocuparse de la represión en las instituciones culturales, pues muchos 
intelectuales asumen el vigilantismo anticomunista con despliegue 
entusiasta de voluntariado cívico. Dado que el comunismo es hasta 
ahora la única propuesta teórica y práctica que persigue abolir y 
suplantar al capitalismo, la represión de su replanteamiento se 
extiende indefectiblemente a todo acto de resistencia o rebelión, 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
24 

 
 

imaginario o real, que siquiera aparente poseer el más mínimo 
contenido anticapitalista, independientemente de que ya casi nadie 
se afilia al ideario de Marx. El anticomunismo, por tanto, se convierte 
en una de las cabezas de hidra que apuntala al capitalismo como 
única realidad pensable en nuestros tiempos y lo sella como límite 
irrebasable de la historia. Esto restringe gravemente el ámbito de la 
crítica, lo que afecta a todos, independientemente de sus 
preferencias filosóficas y políticas, ¿pues cómo se puede pensar 
seriamente de una manera crítica, si no se puede siquiera imaginar 
un mundo diferente del que nos brinda el capitalismo en la 
actualidad? El comunismo es el único pensamiento que define hasta 
el momento, en la práctica, además de la teoría, los umbrales más 
allá de los cuales se supera el capitalismo. Estos umbrales son: la 
sociedad de iguales, la comunidad de bienes y la no-sujeción al 
mercado. En consecuencia, el comunismo abre un horizonte concreto 
al pensamiento radical antisistema en general al proveer 
herramientas y mapas filosóficos y políticos que siguen siendo más 
necesarios y actuales que nunca para quienes desean explorar la 
posibilidad de cruzar dichos umbrales de una manera u otra. 

Como plantea Viveiros de Castro (2017), la filosofía occidental es una 
mitofísica, al igual que cualquier otra mitología de cualquier época o 
latitud, y esto incluye a la crítica anglo-europea de la metafísica 
prevaleciente en los últimos 50 años. Viveiros de Castro usa el 
neologismo “mitofísica” como sinónimo irónico de la metafísica 
(inseparable de la crítica de la metafísica), a la que también designa 
como sinónimo de toda filosofía; pero él no realiza estas igualaciones 
para invalidar una u otra manera de denominar a ciertas tradiciones 
de pensamiento, sino para subvertir las distancias higiénicas que 
estas pretenden imponer con respecto al pensamiento mitológico del 
que se apartan con un prurito de superioridad moral e intelectual 
indistinguible del asco. Sería bueno tomar en cuenta lo anterior al 
considerar el señalamiento que hace Bruno Bosteels (2014) sobre el 
papel que ha jugado la llamada deconstrucción de la metafísica al 
vigilar cualquier asomo de política emancipadora radical para 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
25 

 
 

descartarlo como ilusión trascendental o metafísica, regresión a la 
política del sujeto, o a la mitología. 

 

Lo que es más, la vigilancia cuidadosa de los límites de lo 
pensable o presentable en nombre de la deconstrucción de la 
metafísica o de la crítica del juego del lenguaje especulativo 
no solo con frecuencia parece implicar una ratificación 
filosófica de lo que ya se dice que ha sido la verdad de la 
historia de todos modos [i.e. el fracaso del comunismo], a 
menudo también cancela y reprime de manera preventiva, sin 
sublación futura, todas y cada una de las alternativas políticas 
posibles. […] ¿No deberíamos leer esta condena o prohibición 
de lo que, en cualquier caso, se supone que es imposible como 
la definición misma de libro de texto de represión? (Bosteels 
2014). 

 

Bosteels aduce, en la conclusión a su libro The Actuality of 
Communism (La actualidad del comunismo), que el socialismo 
realmente existente, entendido como proyecto comunista, nunca 
fracasó, filosóficamente hablando, sino que fue derrotado en 
términos políticos e ideológicos, y que, por tanto, su reivindicación es 
un proyecto político que no se puede encerrar dentro de los límites 
de la filosofía actual ni dentro del moralismo dúplice del 
anticomunismo. Su libro menciona varias veces la necesidad de 
resucitar el comunismo e historizar su eternidad, en el sentido de 
tratarse de un ideal (la sociedad de iguales, la comunidad de bienes 
y la no-sujeción a la economía de mercado) que resurge una y otra 
vez por todas partes, a lo largo de la historia humana.  

Tal idea de resurrección coincide con el imperativo ético de los 
cosmistas que hemos resumido aquí. En un acto de museificación, es 
decir, de ética cosmista, consciente de que toda la filosofía occidental 
es una mitofísica no muy distinta de cualquier otra mitología (Viveiros 
de Castro 2017), correspondería, de acuerdo con esta conjunción de 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
26 

 
 

ideas, resucitar al comunismo como enunciado-objeto y como 
proyecto de curaduría. Nos proponemos glosar ahora algunos textos 
que, al articular el tema del cosmismo al comunismo, apuntan a una 
suerte de replanteamiento no explícito de los aspectos 
resurreccionales que esta mezcla sugiere, en la forma de un 
cosmocomunismo. Examinemos algunos materiales propicios para un 
protocolo posible de curaduría, que apuntaría a lo que Bruno 
Bosteels llama “una historia de la eternidad comunista” que muy bien 
cabría en un museo teórico-práctico para esos fines. Este museo 
albergaría una curaduría del objeto histórico así enunciado que 
difiere de la crítica ordinaria en la medida en que no analiza (en el 
sentido de descomponer en sus partes) sino que restaura sus 
materiales a partir de sus paradojas internas constituyentes, y traza 
sus ciclos dialécticos sin moralizar. 

Este es el método que sigue Groys en su libro, Postdata comunista 
(2015), donde inicia su trabajo de restauración a partir de las 
contradicciones existentes entre el lenguaje y el dinero (obviamente 
en cuanto representativo de la economía fundada en el valor de 
cambio y el mercado): “En lo que sigue, entiendo el comunismo como 
proyecto de subordinar la economía a la política para dejar que la 
política actúe con libertad y autonomía. El medio en que funciona la 
economía es el dinero. La economía opera con cifras. El medio en el 
que funciona la política es la lengua” (9). Acto seguido enuncia: “La 
revolución comunista es la transferencia de la sociedad desde el 
medio del dinero al medio del lenguaje. […] Mientras viva bajo las 
condiciones de la economía capitalista, el ser humano permanecerá 
mudo porque su destino no le habla; porque si el humano no es 
interpelado por su destino, tampoco puede responderle” (9). 
Además, continúa el razonamiento, la crítica al capitalismo es nula, 
pues ocurre en el lenguaje, y como tal, basta que la economía la 
convierta en mercancía para abstraer todo su valor crítico en la forma 
de puro valor de cambio, puesto que el único argumento que vale a 
fin de cuentas en el capitalismo es el del dinero. Como resume Groys, 
“Primero hay que transformar la sociedad, verbalizándola, para luego 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
27 

 
 

poder criticarla con sentido” (10). Por tanto, “para que la sociedad 
sea criticable, primero tiene que volverse comunista” (11). La 
pregunta que surge ante esta paradoja es, entonces ¿cómo y en qué 
instancia se produce la crítica necesaria para transformar la sociedad, 
si bajo el capitalismo es imposible producirla? En estrecha relación 
con esta disyuntiva es que Groys sitúa una contradicción de la teoría 
marxista-leninista que resulta ser uno de sus acertijos más dinámicos: 
“Por una parte cualquiera que conozca esta doctrina ha aprendido 
que la lengua dominante es siempre la de las clases dominantes. Por 
otra parte, también hemos aprendido que la idea que se ha 
apoderado de las masas se convierte en una fuerza material y que el 
propio marxismo tiene (o tendrá éxito) porque está en lo cierto. En lo 
que sigue se mostrará que precisamente esa ambivalencia es lo que 
importa cuando se da forma a la sociedad comunista. Pero primero 
nos ocuparemos de otra cuestión: cómo debe funcionar [esta fuerza] 
‘ideal’, lingüística, que puede ‘apoderarse’ de los individuos y 
[potencialmente]3 también de las masas, para transformarse así en 
una fuerza revolucionaria, generadora de poder” (14). Para 
responder a esta pregunta el autor comienza por señalar el principio 
platónico del lenguaje filosófico, según el cual el lenguaje que más 
fuerza tiene es el lenguaje cierto, en el sentido que propende, en su 
propia lógica interna, al beneficio común de toda la polis. El lenguaje 
que no responde a la lógica del común es inherentemente débil, pues 
se sustrae a la visión del todo; es incompleto, conlleva por definición 
una división interna que lo debilita, hasta el punto de que ni el propio 
sujeto que lo usa cree en lo que dice. El comunismo transforma el 
lenguaje para hablar desde la asunción del todo, del interés común y 
en esa misma práctica verbaliza la sociedad, según dice Groys, 
creando un espacio y un tiempo de transformación en el que la crítica 
sí puede ejercerse. Groys ve en la concepción platónica del lenguaje 
una vocación comunista. 

                                                           
3 Las palabras entre paréntesis angulares son ajustes a la versión en español 
basados en la versión en inglés (Groys 2009: xxii-xxiv).  



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
28 

 
 

Groys sostiene que la Unión Soviética fue más lejos que ninguna otra 
sociedad en la realización exitosa del proyecto comunista en la 
medida en que se abolió completamente la propiedad privada y que 
el poder político se organizó siempre en el ámbito del lenguaje, 
verbalizando exitosamente la sociedad, sin subordinarse la 
economía. En opinión de Groys la Unión Soviética nunca fracasó 
económicamente, pues el fracaso económico sólo es posible en la 
esfera del mercado, que obviamente no existía. En lo político 
tampoco se fracasó, pues todas las decisiones, coerciones, y 
resistencias críticas que caracterizaron ese proceso se dirimieron 
exclusivamente en el medio del lenguaje, nunca en respuesta a 
intereses económicos. Hubo represión, a veces brutal, admite él, 
pero esta siempre respondió a razones y órdenes que igualmente se 
arbitraban en el seno del lenguaje. Ni siquiera en términos militares, 
añade Groys, pudo fracasar la URSS, puesto que logró amasar 
suficiente poderío bélico sin atender a presiones económicas. 
Finalmente, en un momento en que el estado soviético no 
enfrentaba ningún obstáculo interno ni externo, el liderato 
comunista acabó el comunismo a base de una decisión puramente 
política, por arbitrio propio. Y, asegura Groys, esta misma decisión 
tomada completamente al margen de intereses económicos es lo que 
encarna la realización del comunismo, tal cual una obra de arte se 
plasma cuando el artista soberanamente decide culminarla y 
acabarla. Recordemos aquí que el visionario de la curaduría cósmica, 
Nikolai Fedorov, siempre sostuvo que la “tarea común”, es decir, la 
política de resurrección universal debía asumirse como un arte, 
nunca como cuestión de intereses monetarios que, por definición, 
responden a egoísmos particulares. Recordemos también que Groys 
es sobre todo un curador. Su tarea en este libro es restaurar el objeto 
histórico constituido por el comunismo. Desde la perspectiva del 
cosmismo de Fedorov, y según la interpretación de Groys, la labor de 
museificación constituye el modelo óptimo de la educación 
desinteresada, por lo que creemos que se puede ver este esfuerzo 
como una contribución a “una historia de la eternidad comunista”, 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
29 

 
 

cual ha sugerido Bosteels. En relación con esto, como vimos arriba, 
Bosteels aduce que no hubo una derrota filosófica del comunismo, si 
bien acepta la derrota política. En cambio, vemos aquí, Groys 
sostiene que tampoco hubo derrota política ni de ningún tipo sino 
una especie de conclusión de la obra. Si bien no podemos evitar 
percibir la decisión política de abolir el comunismo como un suicidio 
del ideal, cabe considerar, de todas maneras, que la negación de la 
muerte como derrota y su conversión en victoria está en el corazón 
de la resurrección, como negación de la negación. 

 

La insoportable virtud del comunismo —Keti Chukhrov 

Concediendo que la decisión de la dirigencia soviética de abolir el 
comunismo haya respondido exclusivamente a consideraciones 
políticas, sería interesante preguntarse cuáles serían esas 
consideraciones. Keti Chukhrov, importante intérprete de la relación 
entre el cosmismo ruso y el comunismo, parece proporcionar 
posibles claves. En una conferencia de 2019 titulada “What Makes 
Comunism Unbearable? A Few Notes On the Political Economy of the 
Common Good” (¿Qué es lo que hace insoportable al comunismo? 
Notas sobre la economía política del bien común”), Keti Chukrhov 
plantea que la tragedia del comunismo no está en los aspectos que 
no se lograron sino en los que sí se alcanzaron. Ella discrepa de las 
teorías emancipatorias occidentales, como las escuelas althuseriana, 
postalthuseriana, postestructuralista y otras, en el sentido de que 
siempre tratan al socialismo histórico y realmente existente como 
una especie de experiencia fraudulenta y fallida. Suelen oponer un 
socialismo impuesto desde el Estado, burocrático y disciplinario, a un 
movimiento de bases espontáneo, que venía desde abajo, que fue 
desestimado y reprimido. Aducen todo tipo de cosa para negar que 
el Estado soviético fuera realmente comunista. Reclaman que fue 
capitalismo de estado, capitalismo de facto, etc.  

Según Keti Chukrov estas teorías occidentales exotizan al socialismo 
histórico sin percatarse de que ellas mismas han evolucionado en 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
30 

 
 

sociedades capitalistas y contienen elementos capitalistas 
inconscientes en su propio imaginario. Por tanto, no toman en cuenta 
que es muy diferente la crítica cuya perspectiva es la de haber vivido 
la realización del comunismo, es decir, la perspectiva de críticos 
soviéticos, como Evald Ilyenko (2017) y de teóricos postsoviéticos, 
como la propia Keti Chukhrov. Ella parte de la premisa de que es 
indisputable que la URSS y otros países de Europa Oriental alcanzaron 
el comunismo. La propiedad privada fue efectivamente abolida y 
criminalizada. Se estableció la economía de los bienes comunes. Se 
desprivatizaron otros sectores de la vida social y se rompió con la 
economía libidinal que ata el deseo al consumo de mercancías. De 
hecho, se prescindió del deseo como móvil económico y político, y se 
lo sustituyó por la virtud. En fin, el problema no radica en 
supuestamente no haber cumplido las promesas del comunismo, en 
no haber organizado la sociedad del bien común, sino en todo lo 
contrario: en haber cumplido y logrado demasiado, demasiado 
pronto. 

Chukhrov aborda una de las grandes enseñanzas de la experiencia 
histórica de la instauración del comunismo, la cual corrigió una 
suposición central del marxismo. Se trata de la primacía determinista 
que Marx y la tradición marxista adjudicaron a la economía y a las 
fuerzas productivas. Esa suposición de primacía de la economía es 
válida para la sociedad capitalista, la cual es absolutamente regida 
por el mercado y la ley del plusvalor, aclara Chukhrov, pero no se cayó 
en cuenta sino hasta luego de abolir el capitalismo e instaurar el 
socialismo, que se trata de un fenómeno históricamente 
determinado inaplicable al socialismo. La aplicación errónea del 
carácter productivista del capitalismo al socialismo permitió que 
muchas veces imperara una obsesión productivista y desarrollista en 
el esfuerzo socialista, porque se anticipaba que mientras más se 
desarrollaran las fuerzas productivas más presionarían por el avance 
y radicalización de las relaciones socialistas de producción en 
términos de la abolición de las clases sociales y la desprivatización de 
mayores aspectos de la vida social. Pero el caso es que no resultó así. 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
31 

 
 

Se establecieron las relaciones comunistas sin depender de un mayor 
desarrollo de las fuerzas productivas, el cual resultó no ser tan 
necesario como se suponía. El partido y el Estado cumplieron con la 
tarea de establecer la sociedad del común, dando un gran salto 
adelante en la transformación de la sociedad. Esa transformación no 
estuvo determinada por el avance de la producción ni de la economía 
como tal, sino por el sometimiento de la economía al principio de la 
comunidad de bienes (colectivización, criminalización de la 
propiedad privada, etc.) potenciado por la acción del partido y las 
masas. Ocurrió entonces una mutación, según Chukhrov se probó 
fehacientemente que el avance de las fuerzas productivas, y por 
tanto, de la tecnología, no era necesario a la hora de apoyar la 
transformación de las relaciones sociales. Pero sólo el 
establecimiento real del comunismo pudo probar esto.  

Aquí la teórica rusa trae la cuestión de la economía libidinal. Como se 
sabe, la economía capitalista es una economía libidinal. Es decir, la 
potencia del deseo y el inconsciente colectivos se privatiza y se 
convierte, por mecanismos de alienación y fetichismo, en el deseo 
fantasmático de la mercancía que mueve a los individuos a producir 
para consumir cada vez más estimulándose así la tecnología y las 
fuerzas productivas. En cambio, el comunismo no se basa en una 
economía libidinal, sino en regular y controlar la economía para que 
sirva a la sociedad del común. En el comunismo no rige la “atracción 
fatal” de la mercancía, dado que la comunidad de bienes, fundada en 
la economía de las necesidades básicas, se establece por encima de 
la posesión individual de la mercancía. Por tanto, el deseo se 
colectiviza como virtud del bien común. Ello determina que no exista 
una suficiente circulación de energía libidinal entre la gente que 
motive el crecimiento incesante de las fuerzas productivas y la 
tecnología, las cuales, de hecho, se fueron quedando atrás con 
respecto a las nuevas relaciones sociales. 

Asumir el comunismo como socialización de la virtud, en sustitución 
de la privatización del deseo, según Keti Chukhrov, conlleva la 
redefinición de la sociedad del bienestar. Ella señala que la tradición 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
32 

 
 

marxista de occidente ha asumido muchas veces acríticamente el 
concepto capitalista de la sociedad del bienestar, de tal manera que 
se lo asocia al imaginario de la sociedad de la abundancia, consistente 
en la posesión y acumulación individual de mercancías dictadas por 
el deseo. Algunos teóricos y políticos marxistas han pretendido, 
incluso, que el socialismo compita con el capitalismo en la 
satisfacción del deseo insaciable de consumo. Pero otra de las 
grandes lecciones del socialismo realmente existente fue la 
redefinición de la idea misma del bienestar para hacerla 
corresponder con las exigencias de la economía de bienes básicos. 
Transformar una economía del deseo individual en una sociedad de 
la virtud colectiva y redefinir el bienestar como bien del común, fue 
algo que sólo el partido y el Estado pudieron realizar, pues 
obviamente no se puede confiar tal transformación a la “mano 
invisible” del mercado, aparte de que el objetivo precisamente es 
suprimir el mercado. La idea era afirmar el estricto valor de uso de 
los bienes, con tal de deslibidinazar el consumo, y desatarlo de los 
fantasmas del deseo a base de una economía de bienes básicos. 
Había que convencer a la sociedad que convertirse en una sociedad 
del común, es decir, organizada con el objetivo máximo de contribuir 
a la comunidad de bienes, constituye el máximo bienestar. Este 
proceso de socialización de las virtudes del colectivismo por encima 
del deseo de consumo tuvo relativo éxito en deslibidinizar la sociedad 
soviética, hasta el punto que, según Chukhrov, hacia las décadas del 
50 y el 60 la mayoría de la población lo asumía como un nuevo sentido 
común, sin necesariamente responder a la propaganda del partido y 
la coerción del estado. Ello no impidió, sin embargo, que la creciente 
influencia del mercado global promoviera la mímesis extendida del 
consumo capitalista y que el deseo individual finalmente ganara la 
batalla contra la virtud colectiva. 

Chukhrov arriba así al planteamiento de que el comunismo 
finalmente se autoliquidó en la Unión Soviética por resultar 
insoportable, dado que la sociedad humana del presente histórico, 
en el contexto de la sociedad global libidinal, no puede cumplir con 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
33 

 
 

un régimen de la virtud tan exigente. Ella conjetura que vivir, en 
todos los órdenes de la vida individual y colectiva, a la altura del ideal 
del bien común, tal cual expresado en la comunidad de bienes, es 
insoportable y requiere de capacidades sobrehumanas. Según la 
filósofa rusa, no fue que el movimiento comunista incumpliera sus 
promesas, fue que la sociedad humana no estuvo a la altura de su 
cumplimiento. 

La conferencia de Keti Chukhrov de poco más de una hora de la cual 
extraemos estas notas sólo le permitió esbozar, a manera de 
conclusión, una alegoría de la patrística medieval. Según algunos 
teólogos ni el mal ni el infierno existen como creaciones de Dios. Son 
una condición existencial que el individuo crea dentro de sí, por acto 
propio, producto del libre albedrío. Si alguien de repente se 
encontrara colocado en el paraíso sin haberlo anticipado y no 
estando preparado para ello, lo viviría como un infierno. Al no 
haberse preparado para vivir en las condiciones incorpóreas del 
Paraíso, este individuo seguiría teniendo deseos materiales, pero no 
tendría un cuerpo para realizar sus deseos. Existiría en un nivel 
fantasmático del deseo frustrado que se convertiría en un infierno. 
Igual sucede a quienes se inscriben o son inscritos en el sistema 
comunista sin haberse deshecho del deseo (de la abundancia 
material y el consumo) y continúan deseando, sin tener el cuerpo que 
materializa el deseo (una economía libidinal que lo sostenga). En esas 
condiciones no tiene sentido criticar el paraíso, dice Chukhrov, pues 
es el individuo el que no está a la altura del mismo. Este dilema fue, 
por supuesto, políticamente irrebasable en el socialismo realmente 
existente de la Unión Soviética, propone ella.  

 

Humanismo cosmológico —Keti Chukhrov y Evald Ilyenkov 

El fundador del cosmismo ruso, Nikolai Federov, en su Filosofía de la 
tarea común, siempre asumió al ser humano como proyecto de 
acción creativa en interacción con los demás seres de la naturaleza a 
nivel planetario y, por tanto, cósmico. Su filosofía se autodenomina 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
34 

 
 

“la tarea común”, puesto que asume a la humanidad en su ser 
genérico, como producto de la práctica de autocreación en común, 
socialmente solidaria. Keti Chukhrov ha abordado en varias 
intervenciones el tema del cosmismo, pero, independientemente de 
ello, su interpretación de uno de los ensayos más osados del marxista 
soviético heterodoxo, Evald Ilyenkov, no puede sino encajarse en la 
trayectoria de tangencias sugestivas entre cosmismo y comunismo, 
pese a que en Ilyenkov no hay nada como las insólitas propuestas de 
retrofuturismo-ficción de Nikolai Fedorov y sus seguidores. En su 
conferencia de 2019, “Why Preserve the Name ‘Human’?” (¿Por qué 
conservar el nombre, ‘humano’?), Keti Chukhrov critica fuertemente 
la postura anti-humanista de las corrientes especulativas 
posthumanistas en boga, trayendo a la discusión el ensayo de 
Ilyenkov titulado “The Cosmology of the Mind” (Cosmología del 
espíritu). Ella no rechaza el pensar lo humano como parte de un todo 
más amplio que incluye lo no-humano. Tampoco rechaza la idea de 
que lo humano nunca está dado en sí, sino que siempre es algo que 
se construye a partir de lo no-humano. Para empezar, la filosofía ya 
ha reclamado en sucesivas ocasiones que los fenómenos no-
humanos poseen continuidad existencial con el ser humano y 
refuerzan la humanidad, sin suprimirla. De hecho, nos recuerda la 
conferenciante, Marx asume sin ambages el estado siempre 
incompleto y por hacer del humano: “Marx fue el primero en 
sostener que los humanos nunca existieron, que la condición humana 
es el proyecto de un futuro comunista: en sus Manuscritos filosófico-
económicos de 1844, él plantea que la condición humana no podrá 
realizarse o alcanzarse sin la liquidación de la propiedad privada y el 
establecimiento de una sociedad comunista”. Además, para Marx el 
ser humano nunca “es” simplemente por sí mismo, sino que sólo es-
con otros humanos y las demás especies. En esa vena marxista de 
tomar en cuenta la dimensión genérica de la consciencia humana no 
dada todavía, sino siempre por desarrollarse a partir de 
determinadas condiciones sociales, surgieron movimientos de la 
vanguardia rusa que postularon radicales transformaciones 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
35 

 
 

biogenéticas, biosociales, y tecnológicas (más osadas que gran parte 
de la ciencia-ficción de nuestros días, como hemos visto en el caso de 
Fedorov), pero, asegura Chukhrov, siempre permaneció intacta la 
noción de que todo ello constituía una afirmación de la humanidad.  

Chukhrov alega que, en oposición a esta afirmación de la relación 
íntima y necesaria entre la humanidad y lo inhumano, la cual existe 
no sólo en Marx sino también en Spinoza, las teorías posthumanas se 
afilian a una tradición del idealismo alemán representada por Kant y 
Hegel que niega que la mente humana tenga capacidad para captar 
lo que consideran como totalmente ajeno a ella: la materia, la 
realidad o lo real, la ancestralidad cosmológica del planeta, la 
dimensión cosmológica en general. Tal negación se refleja también 
en la teoría política vinculada al posthumanismo, la cual acepta las 
condiciones alienantes del presente y no ve la emancipación como 
un proceso de desalienación, de resistencia a las condiciones actuales 
sino como una mimetización e intensificación de las mismas. Algunas 
de estas posturas se agrupan bajo el nombre de “aceleracionismo”, 
pues precisamente ven en la aceleración de los procesos alienantes 
del capital una oportunidad de emancipación, no ya humana, sino 
posthumana. 

Las vanguardias artísticas rusas y los pensadores soviéticos 
heterodoxos, como Vladimir I. Vernandsky y Evald Ilyenko, advierte 
Chukhrov, tomaron un derrotero muy distinto, más bien 
neohumanista. Ninguna de las grandes transformaciones naturales, 
tecnológicas y antropogénicas que ellos proyectan para el género 
humano involucra el catastrofismo, la alienación y el fin de la 
humanidad que la teoría posthumana promulga, sino que siempre 
conllevan una transformación igualitaria e inclusiva de la sociedad. 
Su reflexión filosófica conjuga a Spinoza con Hegel y a Marx con 
Spinoza en un principio monista. Ellos unen cognición y materia. Las 
ideas que produce la mente humana son producto de la materia. La 
mente y el cosmos conforman una sola realidad. La materia necesita 
la idea y la idea necesita la materia. Por tanto, nada en el universo es 
intrínsecamente ajeno al pensamiento humano. Algunos aspectos 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
36 

 
 

son casi inabarcables por su complejidad, pero no son 
fundamentalmente ajenos.  

Chukhrov considera que Ilyenko va más lejos que el cosmismo más 
radical en este sendero. Para Ilyenkov el cosmos no solamente es el 
hogar de la humanidad, sino que la mente humana es un atributo del 
cosmos. Es decir, que la mente (el espíritu en el sentido de Hegel) 
posee, más que una fenomenología, una cosmología. La mente 
humana es coextensiva con el universo y no existe ningún sujeto de 
pensamiento otro que el pensamiento humano integrado a la 
materia del universo. Es decir, no hay una mente sobrehumana o 
trascendental. Ilyenkov, consecuente con la dimensión cósmica de su 
pensamiento, contempla en su connotado ensayo la extinción de la 
humanidad, pero la concibe como evento coextensivo a la extinción 
del cosmos. En esto su postura difiere radicalmente de la más 
reciente de Quentin Meillassoux en su libro Después de la finitud. Allí 
el filósofo francés invoca tanto la ancestralidad como la finitud del 
universo para postular la insalvable alienidad del cosmos con 
respecto a la mente humana. Sin embargo, dado que la mente 
humana es coextensiva al cosmos, y además no existe ninguna otra 
mente sobrehumana ni trascendental, Ilyenko obviamente ve la 
finitud del cosmos como algo inseparable de la finitud del ser 
humano, que otorga un mismo destino al humano y al universo 
entero. Él piensa —dice Chukhrov —“que la materia en alguna fase 
de su desarrollo genera pensamiento; por tanto, en lugar de la 
dicotomía de lo empírico y lo trascendental, o de lo abstracto y lo 
concreto, el cuerpo y la idea, los sentidos y la cognición, los dos 
componentes se incorporan por un proceso dialéctico. Es por eso que 
en condiciones sociales proto-comunistas la idea surge de la 
inmanencia del proceso viviente, en lugar de quedar en el reino de la 
metafísica”. Las “condiciones sociales proto-comunistas” aluden aquí 
a las sociedades indígenas que Pierre Clastres llamó “sociedades 
contra el estado”, las cuales son comunidades de iguales que 
practican la comunidad de bienes y no están sujetas al mercado. En 
ellas, dice apropiadamente Chukhrov, la idea es inmanente al 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
37 

 
 

proceso de vida y no se coloca aparte en el reino de la metafísica. 
Marx, pese a su escaso conocimiento de este tipo de sociedad, acertó 
al señalarlas como ejemplos de un “comunismo,” pero en lo que no 
acertó fue en añadirle el adjetivo de “primitivo” sin tomar en cuenta 
que su actualidad se reitera en cada momento de la historia hasta el 
día de hoy, según veremos más adelante al abordar la cosmopolítica 
amerindia. Ilyenkov retoma la premisa marxista de que la sociedad 
no alienada, donde la comunidad de los bienes corresponde al 
carácter genérico de la especie, es decir, a la igualdad fundamental 
de los seres humanos, no sólo evidencia que el pensamiento se 
corresponde con la materia, sino que, en efecto, forja esta unidad de 
pensamiento y materia como unidad real y eficiente. Si vamos 
directamente al ensayo de Ilyenkov, que afortunadamente ha sido 
traducido al inglés, vemos que, en su concepto  

 

…en cada momento dado del tiempo, el pensamiento es una 
propiedad intrínseca de la materia —si en algún punto del 
espacio infinito la materia destruye un órgano del 
pensamiento, el cerebro pensante, con la misma necesidad el 
tiempo en cualquier otro punto reproduce este órgano. El 
órgano mediante el cual la materia se piensa a sí misma, 
consecuentemente no desaparece en ningún momento 
singular del tiempo infinito, y por tanto la materia 
constantemente posee el pensamiento como uno de sus 
atributos. (Ilyenkov, 2017: 165) 

 

Aquí todavía Ilyenkov parece asociar el pensamiento casi por 
completo al órgano del cerebro. En desarrollos recientes de la 
neurología y la biología cognitiva se ha ido más allá de lo que se llama 
el chovinismo neuronal, en la medida en que se descubren procesos 
de toma de decisiones, memoria, anticipación y autoadaptación de 
sistemas, equivalentes a muchos de los procesos del pensamiento, 
que no necesariamente ocurren enteramente en sistemas nerviosos 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
38 

 
 

ni cerebrales (Trewavas 2014; Vertosick 2002). Sin embargo, 
podemos también interpretar que este “órgano” equivalga más bien 
a un conjunto de redes no necesariamente neuronales en el sentido 
fisiológico. Es interesante que pese a las diferencias en la concreción 
específica, la teoría de Ilyenko se aproxima a las averiguaciones sobre 
las redes pensantes compartidas por sistemas biológicos y aún no 
biológicos, y que, a su vez, estas investigaciones se aproximan a las 
ideas de las comunidades proto-comunistas (indígenas) en las que, 
como dice Chukhrov, la idea es inmamente al proceso de vida, es 
decir que los pensamientos surgen del territorio (red de seres 
humanos y no-humanos), cual sostienen los pensadores indígenas. 
Todo ello, por supuesto, desde la aserción de Ilyenkov de que “la 
materia constantemente posee el pensamiento”, hasta el 
descubrimiento del pensamiento de redes en muchas formas de vida 
orgánica, converge con el animismo amerindio tal cual elaborado 
desde la cosmopolítica, aunque sin necesariamente deshumanizar el 
pensamiento, sino más bien reconociendo su extensión humanizante 
universal. La concepción de Ilyenkov no es antropocéntrica, de 
hecho, sino antropogénica. Es en ese sentido que se puede 
interpretar la cita de Ilyenkov traída por Chukhrov: “El materialismo 
dialéctico resolvió la cuestión del propósito de la existencia mediante 
la categoría de la interacción universal”, a la cual ella añade: “lo que 
significa que Ilyenkov no le confiere a la humanidad [la especie 
humana como tal] un papel central en la existencia”. Es decir, que la 
humanidad es una categoría de la interacción universal 
antropogénica, la cual emana por todas partes en el cosmos y se 
materializa genéricamente (no siempre ni en todo caso, 
específicamente) en el ser humano (en la historia conocida hasta 
ahora). Esto es congruente con el animismo amerindio. En nada lo 
excluyen tampoco estas citas de Ilyenkov seleccionadas por 
Chukhrov: 

 

La humanidad con su capacidad de pensar se inscribe en la red 
de interacción universal, nace dentro de ella, se desarrolla y 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
39 

 
 

algún día se destruirá ahí. La imagen de un “supremo 
propósito” de la existencia de la humanidad se subsume en la 
comprensión de la necesidad de la emergencia del género 
humano, su desarrollo y decadencia en y mediante esa misma 
interdependencia común a la materia universal (5). 

Un pensamiento ocurre como episodio transitorio en el 
desarrollo del universo, como producto “subordinado” en el 
desarrollo de la materia, pero como uno absolutamente 
necesario —es una consecuencia de la materia que es 
simultáneamente la condición para que la materia infinita 
exista (5). 

 

De aquí ella deriva varias conclusiones:  

 

1) El pensamiento humano y la historia de la humanidad son 
solo parten de un ciclo mayor del movimiento universal de la 
materia. 2) No existe un sujeto personificado ni una 
consciencia personal [cósmica]; por tanto todas las 
actividades de un órgano de pensamiento son otra cosa que 
solo conocimiento, cognición, consciencia o inconsciente. El 
pensamiento pertenece a la dimensión universal tanto como 
a la vida ordinaria de cada día, sin que sea por ello 
dependiente de la voluntad individual ni de la consciencia. 3) 
El universo no solo se rige por el progreso, sino por la 
inevitable decadencia. Y esto no hace al rol del pensamiento 
menos humano, optimista y emancipador (5). 

 

Esto redunda en que el pensamiento humano mismo, dado que 
pertenece a la red universal de interacciones de la materia, no se 
reduce a lo que piensa la conciencia específicamente humana y ni 
siquiera el inconsciente. Como plantea Eduardo Viveiros de Castro, el 
pensamiento humano es relacional y perspectivista. Se reconoce que 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
40 

 
 

el pensamiento encarna en el ser humano en la medida en que una 
perspectiva humana nos constituye como tales, pero lo hace sólo 
genéricamente, pues el pensamiento también emerge en 
determinadas interacciones entre humanos y no-humanos, 
rebasando las diferencias entre especies. Es la interacción cósmica la 
que a fin de cuentas genera la perspectiva humana en sus múltiples 
materializaciones. Esto se deriva de las siguientes interrogantes de 
Chukhrov ante la propuesta de Ilyenkov: 

 

¿Serían humanas las criaturas en las que el órgano pensante 
resurge y se manifiesta de nuevo en alguna otra parte del 
universo? ¿No podría decirse que no importa a quien ni a que 
mente pase a pertenecer este órgano pensante cuando la vida 
humana termine y el pensamiento reaparezca en otra 
constelación del cosmos? ¿Y si el pensamiento es 
efectivamente la realización de la materia universal, qué hace 
del pensamiento el principal atributo de la humanidad si 
eventualmente pasa a otras criaturas después que la vida en 
el planeta tierra se extinga? Por qué Ilyenko insiste en que el 
pensamiento realiza lo humano al punto que, si otras criaturas 
fueran las que pensaran, esa capacidad de pensar de todos 
modos sería humana? (5). 

 

Las respuestas, pensamos al leer a Chukhrov, se relacionan con el 
carácter genérico de lo humano. Marx siempre enfoca el género 
humano, no la especie humana. Y es en esa línea que Ilyenkov parece 
retomar la idea de que un humano no es simplemente un ser natural, 
una especie (Homo sapiens, etc), sino un género de vida encarnado 
“mediante la realización práctica de lo general y su implementación         
material” (Chukrov). Esto es posible porque la dimensión de lo 
general planteada inevitablemente por el pensamiento está también 
inevitablemente inscrita en la materia, y por tanto el pensamiento 
siempre ocurre como hecho general. La génesis y soporte del 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
41 

 
 

pensamiento es siempre una inscripción exterior al mero 
conocimiento específico. Chukhrov recurre al diálogo Meno, de 
Platón, en el cual Sócrates reclama que el conocimiento no es sólo 
conocimiento, sino que es sobre todo virtud. Así, una de las 
condiciones de lo general es la conciencia de que el yo existe sólo en 
relación con el no-yo. El yo tiene que reconocerse, dice Chukhrov, 
como parte del no-yo, lo que para ella implica una ética de la 
resignación. Ello comporta asumir el conocimiento como camino a la 
virtud de lo general desplegada por la propia materia, en otras 
palabras, concluye ella, es preciso reconocer un “comunismo inscrito 
en la materia”. 

Vemos aquí el desarrollo de una idea central de los planteamientos 
cosmistas (Fedorov) y comunistas, que pasa por el marxismo 
soviético heterodoxo (Ilyenkov) y se replantea en un pensamiento 
marxista postsoviético (Groys, Simakova, Chukhrov). Quizás el 
nombre más apropiado que se pueda dar a esa idea central es “la 
tarea común”, reconociendo, por supuesto la motivación filosófica y 
política que cobran palabras tan comunes como “tarea” (práctica, 
praxis) y “común” (lo que corresponde e incluye por igual a todos), 
en cuanto proyecto que se extiende al cosmos del cual el humano es 
expresión evidente. 

 

COSMOPOLÍTICA 

Llamo pensamiento cosmopolítico al corpus emergente y abierto de 
enunciados inscritos en testimonios, etnografías, ensayos 
antropológicos, estudios científicos y filosóficos, crítica literaria y 
ficciones que en varias maneras dialogan principalmente con las 
tradiciones orales de pensamiento de la cuenca del Amazonas, pero 
también con la mayoría de las tradiciones indígenas suramericanas y 
centroamericanas (amerindias) y convergen en parte con algunas 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
42 

 
 

derivas del giro ontológico.4 Se trata, por supuesto, de un corpus 
“mezclado”, en el sentido filosófico que le da Emanuele Coccia (2016) 
a esta palabra, cuando los cuerpos se imbrican recíprocamente, 
compartiendo elementos, sin perder su individualidad. No es mi 
interés aquí reclamar purismo alguno ni contraponer unas 
“epistemologías” amerindias a otras supuestamente “occidentales”. 
Aquí no remitimos a cómo piensan los indígenas amazónicos en sí, 
aunque obviamente hay una enorme aportación indígena, sino a los 
conceptos muy sugerentes que emergen de la mezcla de las 
vertientes señaladas.  

Eduardo Viveiros de Castro conjuga la etnografía amazónica y el giro 
ontológico de manera muy sugerente. Una glosa escueta de algunas 
de sus proposiciones más oportunas nos permitirá apreciar algunas 
de las implicaciones relacionadas con la discusión anterior sobre el 
cosmismo ruso y el replanteamiento actual del comunismo. El giro 
ontológico implica una metafísica situada en un plano muy distinto a 
la metafísica de la trascendencia que el posestructuralismo se dedicó 
a deconstruir (Derrida), historizar (Foucault) o abandonar (Deleuze). 
Ahora se trata de una metafísica experimental, más bien monista a la 
manera spinoziana, que no es tal ante ninguna exterioridad ni 

                                                           
4 Véase, por ejemplo: Davi Kopenawa et Bruce Albert, La Chute du ciel. 
Paroles d’un chaman yanomami (Paris: Plon, 2010); Robin M. Wright, 
Mysteries of the Jaguar Shamans of the Northwest Amazon (Lincoln-London: 
University of Nebraska Press, 2013); Luisa Elvira Belaunde, El recuerdo de 
Luna. Género, sangre y memoria entre los pueblos amazónicos (Lima: Fondo 
Editorial de la Facultad de Ciencias Sociales de la Universidad de San Marcos, 
2005); Eduardo Viveiros de Castro, The Relative Native. Essays on Indigenous 
Conceptual Worlds (Chicago: Hau Books, 2015); Bruno Latour, Investigación 
sobre los modos de existencia. Una antropología de los modernos (Buenos 
Aires: Paidós, 2013); Martin Hollbrand and Martin Pedersen, The 
Ontological Turn (Cambridge: Cambridge University Press, 2017); Pierre 
Charbonnier, Gildas Salmon, Peter Skafish, eds., Comparative Metaphysics. 
Ontology After Anthropology (London-New York: Rowman & Littlefield, 
2017). 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
43 

 
 

infinito, sino que literalmente incorpora la trascendencia, es decir, 
que incluye la exterioridad y el infinito en la multiplicidad de los 
cuerpos. Basándose en la pormenorizada e insoslayable 
materialidad, sensorialidad y corporalidad del pensamiento 
practicada por los mitos amerindios, cual extensamente analizada 
por Lévi-Strauss,5 Eduardo Viveiros de Castro ha postulado 
recientemente dos premisas claves que nos conciernen: 1) el 
pensamiento amazónico es una metafísica; 2) “toda metafísica es una 
mitofísica” (2017). Según Viveiros esta segunda premisa supone que 
el mito conceptualiza la fisis vía la imagen y que el concepto es una 
modalidad de la imagen (mayormente narrativa en este caso). Por 
tanto, el mito amazónico produce conceptos como cualquier otra 
metafísica, y a su vez, toda metafísica es una puesta en variación de 
imágenes y relatos como cualquier mito. Los mitos, cual demostró 
Lévi-Strauss hasta la saciedad, son redes estructurantes de 
variaciones abiertas íntimamente entrelazadas con la vida material 
de las comunidades proto-comunistas indígenas, en que las propias 
estructuras están en variación.6 El mito es siempre una variante de 
otro mito. No existe el mito original. Lo que existe son condiciones 
materiales de vida obviamente cambiantes que son constantemente 
rearticuladas en el mito. El llamado mito de origen nunca es original 
en sí mismo. Pese a que algunos les llaman narraciones de origen o 
relatos originarios, ningún mito es originario, pues, como acto de 
enunciación, siempre se sitúa in medias res, es la continuación de 
otro mito y una versión más de otros mitos contados por otros. Cada 
versión produce, no sólo variaciones de la verdad, sino la variación 

                                                           
5 Claude Levi-Strauss, Le Cru et le Cuit. Mythologiques I (Paris: Plon, 1962); 
Du miel aux cendres. Mythologiques II (Paris: Plon, 1967); L’Origine des 
manières de table. Mythologiques III (Paris: Plon, 1968) y L’Homme nu. 
Mythologiques IV (Paris: Plon, 1971). 
6 Nos referimos aquí al mito como tradición oral heterogénea y abierta cual 
compilado por la etnografía amazónica. No nos referimos al tipo de gran 
relato teológico y trascendental denostado, por ejemplo, por Franz Kafka y 
Walter Benjamin. 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
44 

 
 

misma como función de la verdad. La verdad es la puesta en variación 
de la verdad que sobreviene de la íntima relación entre el 
pensamiento y el modo material de vida tal cual ha existido en estas 
comunidades proto-comunistas. 

Lo anterior se añade a la constatación de que el pensamiento 
amerindio (y sobre todo el amazónico) conforma una “ontología 
política de lo sensible, un pansiquismo radicalmente materialista” 
(Viveiros de Castro 2017) que emerge como posibilidad de una 
cosmopolítica. De este animismo materialista surge que, invirtiendo 
la crítica política moderna que perseguía desnaturalizar la política, la 
cosmopolítica politiza la naturaleza. Esto es así porque el animismo 
amazónico parte de la premisa que todos los seres naturales son 
potencialmente humanos, que lo que comparten todos los seres es 
la humanidad (como perspectiva relacional), no la naturaleza (en 
cuanto especies). El pensamiento humano es un atributo del cosmos 
en general, no sólo de la especie Homo sapiens. El pensamiento 
amazónico concibe modos de relacionarse en que la diferencia entre 
ser humano o no-humano no es algo fijado a la especie a la cual se 
pertenezca sino un proceso genérico relativo a la perspectiva 
relacional: el humano se ve a sí mismo como humano mientras ve a 
la otra especie como no-humana, pero si se asume la perspectiva de 
esa especie hay que considerar que ésta se ve a sí misma como 
humana mientras ve al homo sapiens (que se ve a sí mismo como 
humano) como animal. Lo humano es, entonces, el juego de 
perspectivas que se abre en ciertos encuentros y relaciones en que 
participan potencialmente infinidad de seres del cosmos, y no una 
cualidad inherente a la especie homo sapiens. Este juego de 
perspectivas es lo que produce sujetos. Cada diferencia instala una 
perspectiva, cada perspectiva habilita un sujeto. En ese sentido, las 
relaciones entre todos los seres se dan, en principio y en potencia, 
entre sujetos, sean humanos o no-humanos. Así, todo conocimiento 
es intercambio multilateral antes que mero acto unilateral de un 
sujeto que percibe a un objeto. Esto no implica necesariamente un 
antropocentrismo toda vez que lo humano en la ontología amazónica 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
45 

 
 

antes que ser “la medida de todas las cosas”, es “la desmedida de 
todas las cosas” (Viveiros de Castro 2017) por ser aquello que aparece 
precisamente en la ocasión de la diferencia y el consecuente 
surgimiento de las perspectivas diferentes que instalan cada punto 
de vista singular que es sujeto. La ocasión de la diferencia la brindan 
las múltiples naturalezas de los cuerpos, es decir, sus cualidades 
materiales y psíquicas inseparables. Por eso Viveiros de Castro llama 
a esta dinámica ontológica “perspectivismo multinaturalista” (2015). 
Según él, en una pluralidad de mundos así, en que todo es 
potencialmente humano y ocasión de desmesura, todo encuentro es 
político y supone tanto una oportunidad como un peligro; la 
posibilidad de conflicto es tan grande como la posibilidad de alianzas. 
Lo “natural” es político y social por definición. Hay tantas 
perspectivas como naturalezas y sujetos hay en todas las especies de 
la fauna y la flora, en todos los seres bióticos y abióticos que son y 
hacen cada minuto, con sus interacciones, los territorios-mundos. 
Pero todos comparten una existencia general que se expresa en una 
dimensión común, a nivel cósmico, de sus innumerables vidas. 

Como advertimos al principio, en estas líneas no pretendemos que 
ninguna de estas tres corrientes del pensamiento actual, cosmismo 
ruso, comunismo y cosmopolítica, fagocite y subsuma a las otras 
como parte de su propia verdad, sino glosarlas de tal manera que 
quede abierta e inconclusa la trama bastante evidente de relaciones 
y tangencias que permiten trazar. Por tanto, sobra cualquier 
conclusión. 

  



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
46 

 
 

BIBLIOGRAFÍA 

Bosteels, Bruno (2014). The Actuality of Communism. London: Verso. 
Chukhrov, Keti (2015). “Why Preserve the Name ‘Human’?” e-flux journal 

#65. 
Chukhrov, Keti (2019). “What Makes Communism Unbearable? A Few Notes 

on the Political Economy of the Common Good”. e-flux lectures: 

https://www.youtube.com/watch?v=dV33oIVB2aM 

Coccia, Emanuele (2016). La vie des plantes. Un métaphysique du mélange. 
Paris: Éditions Payot & Rivages. 

Fedorov, Nikolai (2015). “The Museum, It’s Meaning and Mission”. e-flux 
journal # 65. 

Groys, Boris (2009). The Communist Postscript. London: Verso. 
Groys, Boris 2015. Postdata Comunista. Buenos Aires: Cruce Casa Editora. 
Groys, Boris, ed. (2018). Russian Cosmism. New York: MIT Press/e-flux. 
Ilyenkov, Evald (2017). “Cosmology of the Spirit”. Stasis No. 2. 
Meillassoux, Quentin (2015). Después de la finitud. Ensayo sobre la 

contingencia. Buenos Aires: Caja Negra. 
Simakova, Marina (2016). “No Man’s Space: On Russian Cosmism”. e-flux 

journal # 74. 
Simakova, Marina (2018). “Russian Cosmism: A Foretaste of Revolution. e-

flux journal #88. 
Trewavas, Anthony (2014). Plant Behavior and Intelligence. Oxford: Oxford 

University Press. 
Vertosick, Frank T. (2002). The Genius Within: Discovering the Intelligence of 

Every Living Thing. New York: Harcourt. 
Vidokle, Anton, and Hito Steyerl (2017). “Cosmic Catwalk and the Production 

of Time”, in Brian Kuan Wood, ed. Art Without Death: Conversations on 
Russian Cosmism. Berlin: e-flux/Sternberg Press. 

Viveiros de Castro, Eduardo (2015). The Relative Native. Essays on 
Indigenous Conceptual Worlds. Chicago: Hau Books. 

Viveiros de Castro, Eduardo (2017). “Metaphysics as Mythophysics or Why I 
Have Always Been an Anthropologist”, in Pierre Charbonnier, Gildas 
Salmon, Peter Skafish, eds., Comparative Metaphysics. Ontology After 
Anthropology. London-New York: Rowman & Littlefield. 

Young, George (2012). The Russian Cosmists. The Esoteric Futurism of Nikolai 
Fedorov and His Followers. New York: Oxford University Press. 

https://www.youtube.com/watch?v=dV33oIVB2aM


Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
47 

 
 

 
LEGADOS Y ACTUALIZACIONES TRANSDISCIPLINARES. 

RE-PENSAR UNA FILOSOFÍA LATINOAMERICANA 
 

Paola Gramaglia 
Universidad Nacional de Córdoba 

 

Una importante tradición de las ciencias sociales y las humanidades 
practicada en las academias metropolitanas de nuestras periferias, 
olvida o reniega de las producciones de conocimientos regionales o 
locales. A pesar de estos sesgos de dependencia epistémica es 
relevante destacar que, al mismo tiempo, la existencia de una 
producción de conocimiento que retoma legados y suma esfuerzos 
teóricos de actualización.  Desde mediados de los años setenta del 
siglo pasado en América Latina se iniciaron procesos de desarrollo 
teórico, los cuales priorizaron en sus agendas de trabajo, la 
producción de conocimiento desde América Latina (Gramaglia, 
2015). Una mirada retrospectiva sin matices, afirmaría que se 
trataron de producciones teóricas desiguales y desconectadas unas 
de otras, o que muchas de las hipótesis aportadas no pudieron salirse 
de esa etapa. Sin embargo, una mirada holística desde el presente 
nos permite valorar que se trató de una etapa de profusa producción 
de una masa crítica de conocimiento social latinoamericano. 
Claramente, dicho periodo ha sido uno de los eslabones iniciales en 
la construcción de un conocimiento crítico latinoamericano que ha 
ido madurando y que se ha ido nutriendo de mayores y más 
complejas perspectivas. Podríamos señalar algunas a modo de 
ejemplo: las investigaciones de la sociología de Fals Borda, las 
lecturas propuestas por los teólogos de la liberación, así como los 
aportes a la educación de Paulo Freire, o las relevantes disputas que 
se dieron en el interior de la filosofía de la liberación, sin olvidarnos 
tampoco de aquellos debates producidos en torno a la llamada teoría 
de la dependencia. 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
48 

 
 

El nuevo estado de situación del ordenamiento mundial, pero sobre 
todo a partir del año 2000 como sostiene Maristella Svampa (2016): 

 

… hubo un cambio de época importante en América Latina, 
porque hubo un cuestionamiento del neoliberalismo y de la 
dependencia estructural, que vino de la mano de los 
movimientos sociales y que luego encontró una traducción en 
los nuevos gobiernos progresistas…” (p.12). 

  

Al mismo tiempo que comienzan a visibilizarse esos 
cuestionamientos en producciones al interior de las Ciencias Sociales 
y Humanas que responden a estas nuevas cartografías epistémicas. 
En esta dirección, me interesa cartografiar las actualizaciones 
epistémicas llevadas adelante por algunos intelectuales del Grupo 
Modernidad/ Colonialidad, así como por otros intelectuales 
latinoamericanos que desde fines de los años noventa del siglo XX 
despliegan un paradigma crítico desde las Ciencias sociales y las 
humanidades practicadas desde América Latina. Los mismos 
proponen modulaciones conceptuales y quiebres epistémicos para 
contribuir en formas de descolonización del conocimiento a partir de 
las agencias de los sujetos agentes. Particularmente indagan desde 
aquellos procesos que desconciertan a los modelos de la tradición de 
la filosofía política liberal moderna disputando el sentido desde el 
entramado mismo de lo social. 

El énfasis que quisiera que percibieran estriba en la insistencia de mi 
posición teórica dentro del campo de la filosofía latinoamericana 
teniendo presente el planteo de Arturo Roig (2005) al proponer que 
la filosofía es un hacerse y un gestarse de los hombres y mujeres 
insertados en las estructuras y dinámicas sociales; como una “función 
vital” atravesadas, por tanto, por los conflictos y luchas que cruzan y 
escinden a la sociedad e impulsan la historia. Ese contexto social, 
constituye su a priori respecto de todo desarrollo teórico. Es en su 
seno -donde el filósofo opta, decide y evalúa y se compromete- que 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
49 

 
 

se configura el conjunto de posiciones previas y posibilitantes del 
lenguaje filosófico (Fernández, 1997). En esa dirección, considero que 
el proyecto Modernidad-Colonialidad (Quijano, Lander, Mignolo, 
Castro Gómez, Escobar entre otros) actualiza y potencia con mayor 
vigor repensar una filosofía latinoamericana.  

 

Legados y actualizaciones transdisciplinares 

Una actualización que posee clara relación con la crisis social y 
económica producida por los efectos de la globalización, y su impacto 
en los países periféricos que acompañan las luchas sociales que 
emergieron en distintos puntos del continente. En particular me 
refiero a la emergencia de los denominados movimientos sociales, 
que intervienen como una particular forma de lo político que 
sobrepasa las modalidades modernas y liberales en los que se afirma 
el concepto de democracia (Laclau, 2013). Lo que me interesa no 
perder de vista, es que, entre las producciones de los intelectuales 
críticos latinoamericanos de los setentas, y las producciones teóricas 
de algunos intelectuales que participan del proyecto M/C así como 
de otros autores tratados en este trabajo, existen zonas de contacto 
que nos permiten establecer una cartografía con vínculos 
conceptuales estratégicos en vistas a procesos significativos de 
elaboraciones de un conocimiento social latinoamericano. 

En una entrevista publicada en la revista peruana Sociológica en la 
que Aníbal Quijano concedió a Jaime Ríos (2009), con relación a este 
tema, comenta: 

 

Lo que hubo fue un gran debate, no una teoría, un gran debate 
que fue, además, muy heterogéneo y diferenciado (…) Ahora 
está emergiendo un nuevo debate en América Latina, y uno de 
sus ejes de cuestiones está constituido por las propuestas de 
la teoría de la colonialidad del poder, la crítica del 
eurocentrismo, de la colonialidad/modernidad/eurocentrada. 
Pero su genealogía puede ser rastreada, obviamente, a ese 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
50 

 
 

activo y productivo debate latinoamericano desde Prebisch y 
la CEPAL. El nuevo debate es ahora, internacional, mundial, si 
se quiere, pues participan no solamente investigadores de 
todas las Américas, sino de Asia y de África. Esto implica la 
necesidad de volver a la genealogía de los procesos del 
pensamiento latinoamericano. Y no es difícil encontrar que el 
debate de la dependencia se renueva de otro modo (p.65). 

 

La crítica de la colonialidad del poder propuesta por Aníbal Quijano 
nos provee de una crítica que no solamente refiere a América Latina, 
sino al conjunto de poder globalmente hegemónico y en ese sentido 
nos provee de una perspectiva global. Es por lo que resulta central 
valorar su aporte ya que el patrón de la colonialidad nunca se 
desconstituyó .  

Existe cierto consenso en señalar algunas conceptualizaciones 
realizadas por el autor que detallo: hay un reordenamiento histórico 
donde la modernidad comienza con la conquista de América, que 
permitió la conformación del capitalismo global sustentada con el 
invento de la raza como dispositivo que legitima la explotación de los 
pueblos colonizados para la articulación en el nuevo sistema-mundo 
capitalista, cuya precondición es entonces la colonialidad. La realidad 
heterogénea histórica y estructural de las sociedades de América 
Latina donde conviven temporalidades, historias y cosmologías 
diversas, que no es tenida en cuenta por un capital que hegemoniza 
y se apropia de las formas de trabajo, pero donde sin embargo 
persisten formas de producción que no responden a la concepción 
capitalista. El eurocentrismo (que es racista por la jerarquización que 
introduce) como distorsión de formas de producir sentido, y 
producción de una subjetividad donde el saber disciplinar sobre la 
sociedad se estructura a partir de la relación jerárquica del 
observador sobre el objeto naturalizado, producto de la razón 
cartesiana que exterioriza cuerpo-objeto. Una colonialidad producto 
de esta producción de subjetividades en donde los pueblos vieron 
intervenidos sus saberes, lenguas, formas de registro y cosmologías.  



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
51 

 
 

Un patriarcado que se reafirma en forma más brutal posterior a la 
conquista por la jerarquización y el racismo. Críticas al liberalismo y 
al materialismo histórico por sus eurocentrismos y por homogeneizar 
y reducir las realidades sociales.  

En ese sentido, deben comprenderse con mayor precisión el quiebre 
de paradigmas y el agotamiento de los mapas cognitivos que 
produjeron una ineficacia del relato eurocentrista moderno en 
nuestras áreas de conocimiento. Una crisis del conocimiento 
moderno producido en Europa que también desconfiaba de sus 
propias nociones clásicas de verdad, razón, identidad, objetividad y 
universalidad.  

Si se pretende des-colonizar las ciencias sociales y las humanidades y 
la filosofía dentro de ellas, es necesario considerar la relevancia de la 
actual globalización como la culminación de un proceso que comenzó 
con la constitución-conquista de América, como primera id-entidad 
moderna, y del capitalismo colonial/moderno y eurocentrado como 
un nuevo patrón de poder mundial (Quijano,2000). 

Por ello, la categoría de colonialidad del poder nos permite explicar 
ese patrón de poder que emergió como resultado del colonialismo 
moderno pero que, en vez de estar limitado a una relación formal de 
poder político entre dos pueblos o naciones, más bien, se refiere a la 
forma como el trabajo, el conocimiento, la autoridad y las relaciones 
intersubjetivas se articulan entre sí, a través del mercado capitalista 
mundial y de la idea de raza. Aquí cobra valor la crítica al 
eurocentrismo, propuesta entre otros por Immanuel Wallerstein 
(2001) quien lo analiza desde el interior mismo de producción del 
eurocentrismo. Por ello para algunos, esta crítica mordaz representa 
una crítica equivalente al logocentrismo propuesto por Derrida. Esto 
implica exponer las operaciones teóricas que se necesitaron para 
construir un conocimiento, legitimado como universal a pesar de 
tratarse de un conocimiento particular, moderno europeo y colonial. 
Tal explicación da cuentas de los supuestos implícitos que subyacen 
en las Ciencias Sociales y Humanas modernas, y es precisamente por 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
52 

 
 

ello, vital comprender el alcance y sentido del denominado 
“eurocentrismo”. 

En el texto Abrir las Ciencias Sociales. Informe de la Comisión 
Gulbenkian para la reestructuración de las Ciencias Sociales (2006) un 
grupo de investigadores de diferentes disciplinas desarrollan clara y 
profundamente las relaciones entre las ciencias sociales y la 
producción del conocimiento para una forma social hegemónica 
asociada a la producción capitalista como única forma posible. En 
este informe se concluye que las ciencias sociales se constituyen 
como tales en un contexto espacial y temporal específico: en cinco 
países liberales industriales (Inglaterra, Francia, Alemania, Italia y los 
Estados Unidos) en la segunda mitad del siglo pasado. Para estos 
autores son cinco las formas que ha desplegado el modo 
eurocéntrico del conocimiento social: 1- su historiografía; 2) en la 
actitud provinciana de su eurocentrismo; 3) en las afirmaciones 
acerca de la civilización (occidental); 4) en su orientalismo; y 5) en sus 
intentos por imponer el progreso (Wallerstein, 2006). 

Teniendo en consideración estas investigaciones destaco 
brevemente algunas notas que nos pueden ser útiles: 

En primer lugar, la universalidad de la historia: todas las teorías en 
etapas, ya sea de Comte, Spencer o Marx, por elegir algunos fueron 
fundamentalmente teorías Whig de la historia, la presunción de que 
el presente siempre es el mejor de los tiempos y que el pasado 
conduce indefectiblemente al presente. Las teorías universales 
occidentales no son universales, sino más bien una presentación del 
patrón histórico occidental como si fuera universal. Es decir, puede 
entenderse como eurocéntrica por ser particularista al dar una 
explicación del dominio europeo del mundo moderno mediante los 
logros específicos de la historia europea.  

Enrique Dussel, otro de los intelectuales que desde la década de los 
setenta viene trabajando en esta dirección, considera indispensable 
cuestionar el mito eurocéntrico de la modernidad, que tanto daño le 
ha hecho a la humanidad, imponiendo unívocamente una historia 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
53 

 
 

“universal” con epicentro y panacea, el desarrollo. Para este autor, 
hay que reconocer dos conceptos de modernidad: el primero es 
eurocéntrico, provinciano, regional. La Modernidad es una 
emancipación, una “salida” de la inmadurez por un esfuerzo de la 
razón como proceso crítico, que abre a la humanidad un nuevo 
desarrollo del ser humano. A esta concepción eurocéntrica Dussel 
opone una segunda visión de la modernidad, que consiste en definirla 
como «una determinación fundamental del mundo moderno el 
hecho de ser (sus Estados, ejércitos, economía, filosofía, etc.) 
«centro» de la historia mundial. El año 1492 marcaría, la aparición de 
la historia mundial como tal y este hecho convierte a España en la 
primera nación moderna. La «centralidad» de la Europa latina en la 
historia mundial es la determinación fundamental de la modernidad 
(Dussel, 1993). 

En tal sentido la relectura del «mito de la modernidad» como 
propone Enrique Dussel, otro de los autores centrales en esta 
actualización que presento, no para negar la potencia emancipatoria 
de la razón moderna, sino para señalar la imputación de superioridad 
hegemonizada por la civilización europea. La cual supone que el 
desarrollo europeo debe ser unilateralmente seguido por toda otra 
cultura, por la fuerza si es necesario. Algunas consecuencias 
adicionales incluyen el revaluar las sustantivas experiencias de 
descolonización desde la rebelión de Tupac Amaru y la revolución 
haitiana de 1804, hasta los movimientos anticoloniales de los sesenta 
como fuentes de visiones para el futuro que se oponen a las fuentes 
convencionales tales como las revoluciones francesa y 
estadounidense; y, en general, la necesidad de considerar 
seriamente la fuerza epistemológica de las historias locales y de 
pensar teoría desde la praxis política de los grupos subalternos 
(Escobar, 2003). 

En segundo lugar, tiempo y el espacio de este fenómeno lo describe 
Hegel, y lo comenta Habermas en su conocida obra sobre el tema y 
es unánimemente aceptado por toda la tradición europea actual que 
sigue una secuencia espacio-temporal: casi siempre se acepta 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
54 

 
 

también el Renacimiento italiano, la Reforma y la Ilustración alemana 
y la Revolución francesa, el Parlamento inglés. Es decir: Italia (siglo 
XV), Alemania (siglos XVI- XVIII), Francia (siglo XVIII), Inglaterra (siglo 
XVII). Todos fenómenos intra-europeos de los cuales su desarrollo 
posterior no necesita más que Europa para explicar el proceso.  

También cabe que destaque que Orientalismo, dice Wallerstein, se 
refiere a un aparato de interpretación del conocimiento estilizado y 
abstracto que determina las características de las civilizaciones no- 
occidentales. Se dijo que el orientalismo legitimaba la posición de 
Europa como potencia dominante, y que desempeñaba un papel 
esencial en el caparazón ideológico del papel imperial de Europa 
dentro del marco del sistema-mundo moderno. El ataque al 
orientalismo ha estado unido al ataque contra la reificación, y ha sido 
aliado de los múltiples intentos por deconstruir las narrativas de las 
ciencias sociales. Fue además una crítica a las consecuencias políticas 
de tales conceptos de las ciencias humanas y sociales desarrollada 
también como crítica por Edward Said (1990) en su texto 
Orientalismo, en el que también es posible comprender las íntimas 
relaciones entre conocimiento y poder.  

Por último, el progreso se convirtió en la explicación subyacente de 
la historia del mundo, y en el fundamento racional de casi todas las 
teorías de las etapas, ya sea versiones liberales o marxistas. Es una 
compresión eurocéntrica que piensa y organiza a la totalidad del 
tiempo y del espacio, a toda la humanidad, a partir de su propia 
experiencia, colocando su especificidad histórico-cultural como 
patrón de referencia superior y universal (Lander, 2011). La 
secularización del tiempo lineal y la idea de un desarrollo teleológico 
necesario e inevitable y toda la humanidad debería transitar. 

Este discurso, establecido desde la colonialidad del saber (Lander, 
2011), legitimó la construcción de una historia de la civilización como 
trayectoria, que parte de un estado primitivo de naturaleza y culmina 
en Europa. Esta centralidad histórica europea distorsiona la 
representación del otro, pero sobre todo, altera la autocomprensión 
de sí mismo. La sociedad liberal se convierte, así, no sólo en el modelo 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
55 

 
 

al que deben aspirar el resto de las sociedades, sino en el único futuro 
posible para todas las otras culturas o pueblos (Castro Gómez, 2000). 

La categoría de colonialidad del poder propuesta por Aníbal Quijano 
condensa la explicación que define un patrón de dominación general 
que se instala a partir de la conquista de América. Dicho patrón etno-
racial establece una clasificación de lo social en superiores e 
inferiores organizando el mundo desde la modernidad europea, para 
nosotros una modernidad colonial. Es decir, la conquista no sólo 
significó la exterminación y el despojo en forma violenta de una 
innumerable cantidad de pueblos y de naciones antes de América 
Latina, y con ello la desaparición de sus culturas, sus propias 
identidades y subjetividades históricas. Al mismo tiempo, este 
proceso elabora una explicación que legitima y habilita una forma de 
conocimiento que invalidó, elidió y negó esa diversidad de culturas y 
expresó su obliteración en la narrativa de la historia de la humanidad 
a partir de una particular forma de conocimiento: el eurocentrismo. 

En esta cartografía considero central incluir a algunas autoras de las 
perspectivas poscoloniales, en especial a la socióloga ch’ixi Silvia 
Rivera Cusicanqui, ella es una de las que ha potenciado el valor de las 
memorias presentes de los pueblos aymaras y quechuas al repensar 
la heterogeneidad. Al igual que Quijano cuando observa el Perú en 
especial las configuraciones abigarradas que describen el «nudo 
arguediano». Un entrelazamiento de las múltiples historias y los 
proyectos que tendrán que combinarse y articularse en la producción 
de un nuevo tiempo (Cusicanqui, 2011).  En particular la definición de 
sociedades abigarradas desde la propuesta setentista de Zavaleta 
Mercado (1983) en Bolivia. Característica que mutó de un valor 
negativo a un valor positivo en un desplazamiento epistémico político 
central para comprender las alteridades históricas de nuestra 
colonialidad del poder.  

Lejos de resolver el problema, dichas perspectivas nos interpelan a 
saberes-conocimientos en conflicto que narran complejidades 
temporales y espaciales de la coetaneidad experimentadas desde las 
subjetividades del mundo ch’ixi. Experimentar una multiplicidad y 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
56 

 
 

diversidad de mundos y de tiempos históricos configuran relaciones 
enmarañadas y conflictivas que no siempre implican relaciones 
viables: sujetos campesinos, indígenas, trabajadores formales de la 
modernidad, desocupados, etc. La propuesta de esta perspectiva, al 
decir de Svampa (2016) es comprender estas pluralidades sin 
despojarlos de su voz propia. Cuestión que nos hace comprender lo 
social desde otro punto de vista y en relaciones de igualdad entre 
quienes investigamos y estudiamos a los movimientos y sociedades y 
quienes son sujetos de sus propias emancipaciones. Para seguir con 
Silvia Rivera Cusicanqui (2015), es notable su aporte en la crítica a la 
historiografía moderna, con relación a la crítica antes descrita por 
Wallerstein. El taller de historia oral andina (THOA) fue el inicio de un 
ciclo de indagaciones y de procesos de producción de nuevos 
conocimientos que revelaron el “colonialismo interno”. Silvia Rivera 
Cusicanqui lo define como una forma de dominación que se 
encuentra internalizado en la misma subjetividad marcando de esta 
manera las relaciones conflictivas que se despliegan en los mundos 
modernos poscoloniales. Recordemos que la primera traducción al 
castellano de los Debates Post Coloniales. Una introducción a los 
Estudios de Subalternidad (1997s) e hizo en Bolivia, en una 
compilación a cargo de la propia Silvia Rivera junto a Rossana 
Barragán. Esto es para marcar las relaciones que se establecieron con 
el Grupo de Estudios Subalternos del Sudeste Asiático. 

En una entrevista publicada en la Revista Anfibia afirma Cusicanqui:  

“Lo poscolonial es un deseo, lo anti-colonial una lucha y lo decolonial un 
neologismo de moda antipático” sintetiza. Para radicalizar la alteridad 
continua: hay que profundizar y radicalizar la diferencia: en, con y contra lxs 
subalternxs. Esta es una fórmula que permite sortear también la relación 
perversa que se construye cuando la estructura es “el resentimiento 
indígena y la culpa del no-indígena”, base afectiva del populismo. No se trata 
simplemente de “invertir la jerarquía sin tocar el dualismo (Guha dixit) y usar 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
57 

 
 

la muletilla del eurocentrismo para construir nuevos binarismos límpidos” 

(Gago, 2016, p.3)7. 

Este movimiento desclasificatorio que Silvia Rivera Cusicanqui detalla 
es el que permite incluso entender los procesos de blanqueamiento 
como estrategias de sobrevivencia. Para ello resulta central entender 
que están quienes se apropian de la fuerza en lugar de quedarse en 
el lugar de la víctima y de dejar de ser puros. Es desde ese lugar que 
aprecia la fuerza de los lenguajes combinatorios junto a la capacidad 
de enfrentar la contingencia e integrar lo ajeno. 

Los autores hasta aquí presentados han reflexionado, confeccionado 
y determinado una puesta en valor del esfuerzo epistémico político 
de revisión y actualización del pensamiento social latinoamericano 
para no caer en explicaciones monocausales, como los 
economicismos reductivos del marxismo-leninismo y sus tesis 
etapistas- desarrollistas, ni tampoco en versiones esencialistas que 
re-victimizan a las otredades.  

Es necesario repensar el esfuerzo por comprender a América Latina 
como una cuestión harto compleja, pues la misma consiste en tomar 
nota de las porosidades del entramado histórico-social y las 
dificultades que ello implica, considerando ese excedente ontológico 
que escapará siempre, dada nuestra condición de mediación textual 
de conocimiento, de toda filosofía y de todo esfuerzo cognoscitivo. 
Es importante señalar que las genealogías trazadas en este trabajo 
están sostenidas a partir del interés genuino en cada una de estas 
perspectivas en indagaciones que se realizan desde el conocimiento 
producido en relación con contactos que provienen del exterior de 
tales regulaciones y regularidades disciplinarias, por caso, de una 
urgencia moral y política, como bien los señala Alejandro De Oto 
(2020).  

                                                           
7 Entrevista realizada por Verónica Gago publicada en Revista Anfibia en 
marzo de 2016  bajo el título “Contra el colonialismo interno” disponible en  
http://revistaanfibia.com/ensayo/contra-el-colonialismo-interno/ 

http://revistaanfibia.com/ensayo/contra-el-colonialismo-interno/


Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
58 

 
 

Movimientos sociales: nuevas subjetividades 

Re-pensar el sujeto político a partir de estas actualizaciones 
transdisciplinares implica un trabajo de crítica y de reformulación de 
categorías. Uno de esos cambios, es situarlas en el juego de un 
entramado de discursos en los que intervienen los mismos sujetos 
agentes para urdir los saberes producidos a partir de la emergencia 
de los movimientos sociales. 

El énfasis de mi lectura está colocado en este quiebre de épocas y de 
discursos sociológicos, porque considero que es solamente en ese 
contexto de cambio de paradigmas que podemos comprender una 
filosofía latinoamericana tal como la estoy presentando. La misma se 
genera en un contexto social de producción que implica la práctica 
de los movimientos sociales; intelectuales públicos independientes 
de fuentes internacionales de financiamiento, relacionados a 
sectores políticos o sociales o mediáticos; y una estructura 
universitaria que aún, con fuertes condicionamientos e influencias 
externas (sobre todo hoy del modelo estadounidense) posee formas 
de organización y estructuración que son particulares y propias, y que 
generan, en contacto con la demanda de lo social, formas trans-
disciplinarias de trabajo intelectual (Obarrio, 2014 ). 

En este apartado, me interesa atender a las subjetividades que re-
configuran las formas de lo social como resistencias y re-existencias 
en sus escrituras locales de lo político. Es decir, teniendo claridad que 
lo social en América Latina no puede ser comprendido como una 
homogeneidad pensada por la modernidad sino más bien, desde las 
configuraciones de la heterogeneidad histórica propuesta por 
Quijano. Para comprender dichos escenarios es indispensable 
efectuar desplazamientos epistémico-políticos en los cuales los 
campos disciplinares se contaminan entre sí para ofrecer matrices de 
pensamiento que acompañen a las diversas experiencias colectivas 
de nuestra región. 

  



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
59 

 
 

 Un movimiento social es una política de algunos gobernados 
que cuestionan ese ordenamiento y la distribución de los 
recursos, así como los reconocimientos sociales y políticos 
que lo complementan. En este sentido, pretenden cambiar su 
lugar político y social, a la vez que para hacerlo de facto ya 
cambia el lugar de la política. Para plantear este 
cuestionamiento hay una reconstitución de algunos sujetos 
gobernados, en tanto se desarrolla cierta capacidad de 
autoorganización y producción de sentido más allá de las 
formas vigentes. Sin una determinada capacidad de 
autogobierno y reconstitución que trascienda las prácticas e 
instituciones existentes no se constituye un movimiento 
social. La constitución de un movimiento social implica que 
han proliferado los núcleos de constitución de sujetos, los 
principios de organización de la política y los fines de esta 
(Tapia, 2012, p.7).  

 

La emergencia de los nuevos movimientos sociales que iniciaron en 
los noventa del siglo XX se caracterizó por la interpelación desde la 
posicionalidad indígena, cuestión que hizo emerger con mayor 
claridad la colonialidad del poder a través de esa heterogeneidad 
social. El mismo movimiento de emergencia nos obligó a concebir 
nuevas categorías epistémicas de análisis desde los contextos locales 
a través de cruces interdisciplinarios como la historiografía, la 
antropología y la sociología crítica, impensados para una ciencia 
social moderna. A propósito, Chantal Mouffe (1999) es quien plantea 
la relevancia del pluralismo de valores, atendiendo las relaciones 
entre movimientos sociales y el concepto de heterogeneidad social 
al decir que: 

 

 Esta debe ser considerada como una empresa ‘ético-política’ 
(interesada en los valores específicos que pueden ser 
realizados en el reino de la política mediante la acción 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
60 

 
 

colectiva que no desconoce el rol constitutivo del conflicto y 
del antagonismo, ni el hecho de que la división sea 
irreductible). Este último punto indica por qué el ‘pluralismo 
de valores’ en sus múltiples dimensiones debe ser tomado en 
serio por los filósofos políticos (p.205).  

 

En esta dirección es clara la perspectiva que plantea Quijano a partir 
de considerar la heterogeneidad histórica estructural de América 
Latina la cual podría ser pensada como una clave de nuestra 
ontología de lo social. Para comprender más cabalmente, Aníbal 
Quijano sostiene que debiéramos tener más presente que lo público 
como lo privado son concepciones relativamente recientes en la 
historia, y que la escisión entre estos dos ámbitos tuvo su origen en 
justificar la aparición del Estado por contraposición a la actuación de 
la sociedad civil. En realidad, ambas dimensiones representan 
simplemente aspectos de un mismo fenómeno en los que se 
enmarcan dimensiones del sujeto, que nos permiten una 
comprensión de los procesos políticos locales latinoamericanos, 
íntimamente vinculados con los mundos sociales en los que se 
producen. En sus investigaciones señala que, en Europa, la 
modernidad se consolida de una cierta forma como parte de la 
experiencia cotidiana, al mismo tiempo como práctica social y como 
su ideología legitimadora. En América Latina, por el contrario, y hasta 
bien entrado el siglo veinte, se instala una profunda y prolongada 
brecha entre la ideología de la modernidad y las prácticas sociales, no 
infrecuentemente dentro de las mismas instituciones sociales o 
políticas. En particular, la modernidad es una forma ideológica 
legitimadora de prácticas políticas que van claramente en contra de 
su discurso, mientras las prácticas sociales modernas son reprimidas 
porque no pueden ser legitimadas por ninguna instancia de las 
ideologías dominantes (Quijano, 2014). 

  



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
61 

 
 

En esa dirección Luis Tapia (2002) afirma que:  

 

En países que se han configurado sobre un pasado colonial, 
que ha superpuesto una sociedad dominante a las 
subalternizadas por la Conquista, más que la 
correspondencia entre país y sociedad, tenemos una 
condición multisocietal. Esta superposición de sociedades 
complejiza la cuestión de los movimientos sociales, ya que no 
toda forma de acción colectiva que establece una querella 
con relación a alguna de las estructuras de desigualdad 
existentes es simplemente un movimiento social. La noción 
de movimiento social emerge para pensar la constitución de 
sujetos críticos dentro de un tipo de sociedad; en este 
sentido es resultado de las contradicciones propias de un tipo 
de sociedad y el sistema de sus relaciones sociales, y se dirige 
a reformarla desde dentro, aunque contenga un proyecto de 
revolución o sustitución amplia de estructuras (p.56). 

 

Ahora bien, como resistencia a estas gestiones democráticas ceñidas 
a lo nacional homogéneo, a lo normativo moderno, a lo 
estrictamente procedimental pero básicamente, a excluir a las 
grandes mayorías de las decisiones tanto como a las minorías no 
representadas en una ciudadanía inclusiva. Una vez más, en distintas 
regiones de América Latina, se producen resistencias y re-existencias 
como lo define el pintor colombiano Alfredo Achete. Las mismas se 
producen entre estos sectores excedentes y los Estados 
democráticos restringidos, es decir, se produce la emergencia del 
subsuelo político.  

El subsuelo es parte de la complejidad producida por el movimiento 
de las sociedades, pero que no es reconocida ni asumida. El exceso 
produce una complejidad no funcional. Entre los intersticios de las 
esferas separadas de la vida moderna y por fuera y debajo de las 
instituciones oficiales, la vida se hace invisible. La visibilidad política 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
62 

 
 

y social se da a través de las instituciones del capital y del estado, así 
como también a través de un conjunto de instituciones de la sociedad 
civil. La producción del orden moderno también ocurre como una 
composición de instituciones políticas y sociales en torno a una nueva 
arquitectura de las separaciones (Tapia, 2008).  Es a partir de este 
subsuelo que se fueron dando cambios cualitativos en las relaciones 
entre el Estado y lo social, como así también emergen distintos tipos 
de sociedades al interior de las mismas sociedades modernas que 
configuran formas societales a partir de la emergencia de 
comunidades que preexisten en nuestra región. Sobre todo, en 
algunas regiones de la América andina y central (países tales como 
Bolivia y Ecuador) tales procesos implicaron e intervinieron en una 
transformación del Estado no eurocentrado. En este contexto, y 
durante ese particular período, se pensó a la democracia como crítica 
al modelo mínimo de representación partidaria. Cada vez más se 
asoció con formas de construcción de lo social, creando y recreando 
nuevos modos de sociedad que instituyen otros modos de lo político. 
Es en este sentido que puede definirse a la democracia desde este 
lugar teórico como un modo sustancial de ser de lo social (Laclau, 
1980). 

La vida política tiene que ser pensada en su historicidad, y es esta 
condición la que hace que se necesite ir modificando, también, el 
modo de su conceptualización. De hecho, la noción de democracia ha 
ido cambiando a través de las épocas, a través de las sociedades y 
países. Este trabajo argumenta, básicamente, la necesidad de pensar 
la democracia entre países, sociedades y culturas en términos de vida 
política, por lo tanto, se lo escribe en un horizonte democrático 
radical que entiende las tensiones agonistas en relación con formas 
de autogobierno local. La opción entre estas dos narrativas políticas 
se presenta muchas veces, en el campo de discusión teórica de un 
modo binario y maniqueo que conlleva una pérdida de visión sobre 
matices, complejidades e hibridaciones teóricas de significación 
política. Generalmente sus interpretadores las presentan como 
antagónicas, como si tuviéramos que debatirnos entre las 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
63 

 
 

potencialidades estatalistas y autonomistas. Para poder delimitar la 
distancia crítica necesaria y no reproducir categorías pensadas en 
general con otras experiencias históricas, como ha sido el modelo 
europeo, considero que la categoría de heterogeneidad histórica 
estructural nos permite explicar las condiciones históricas y 
materiales de existencia que se dan en América Latina. Las mismas 
han guiado por mucho tiempo nuestros insumos cognitivos y 
creativos para pensar lo social y lo político. 

Como sostiene Aníbal Quijano (1978 y 1985): 

 

 …las hipótesis históricas concretas de la teoría marxista del 
estado, organizadas sobre la base de la experiencia europea, 
pueden no ser suficientes para explicar y caracterizar la 
experiencia política de las sociedades colonizadas, ex-
colonizadas o sometidas a las diversas formas específicas de 
dominación imperialista. No es la tesis central lo que está en 
cuestión. Son las hipótesis específicas derivadas de esa tesis, 
lo que debe considerarse en términos históricos. Esto es, la 
teoría debe atravesar la historia concreta, en el análisis de 
una sociedad y de un estado concretos (p. 60).  

 

Resulta necesario comprender a la sociedad civil en las sociedades 
latinoamericanas no como un actor homogéneo, ni una ciudadanía 
individual universal, ni tampoco podemos reducirlo a la categoría de 
lo social weberiana. Más bien es unos conjuntos heterogéneos de 
múltiples vectores sociales con frecuencia en disputas de diferente 
tipo, tanto internos como externos en distintos espacios públicos y 
que por regla tienen sus propios canales de articulación con los 
sistemas político y económico. Es desde este lugar teórico que 
propongo re-pensar la democracia y cómo ella se relaciona con 
formas de construcción de lo político en tanto crea y recrea 
relaciones sociales y societales que instituyen nuevos modos. Es en 
este sentido que concibo repensar a la democracia como un modo 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
64 

 
 

sustancial de ser de lo social (Gramaglia, 2008). Según Carlés ni la 
tradición republicana ni la tradición liberal pueden explicar por sí 
misma justamente el aspecto central de la ciudadanía que es la 
comunalidad en tanto la membresía de un cuerpo de iguales es 
precisamente por ello que los movimientos sociales están en busca 
de la igualdad política pero comprendida desde una heterogeneidad. 

Teniendo en cuenta algunas de estas consideraciones en un trabajo 
anterior, clasifiqué cuatro estrategias experimentadas en este 
periodo mencionado como estrategias en las cuales los sujetos 
sociales se instituyen en sujetos políticos.  

 

1-Estrategia “Constitución nacional-popular”: en la cual los 
movimientos sociales aspiran vía democrática al Estado como 
momento teleológico final. Esto es posible a través de una doble 
lógica de articulación, por un lado, la que Laclau denomina lógica de 
la diferencia y por otro, la lógica de la equivalencia para articular el 
momento hegemónico. Es particularmente visible si comprendemos 
el proceso como el desarrollo lineal y en proceso hasta la toma del 
poder del Estado. El gobierno de la «revolución democrática y 
cultural» de Evo Morales en Bolivia, con el cual lograron ratificar lo 
que venían concibiendo desde hace años al ganar democráticamente 
las elecciones con el 54% de los votos, frente al 28% de su rival Jorge 
Quiroga (conservador). Este importante resultado permitió por 
primera vez en la historia de Bolivia (país que tiene la mayor 
población indígena de América del Sur) que un indígena esté al 
mando político de un país que hasta entonces sólo había sido 
conducido por generaciones de “blancos”. Luego, en 2009 vendrá la 
reforma de la constitución que trae cambios fundamentales con 
relación a la juridicidad moderna con su “Constitución 
plurinacional”.8  

                                                           
8Recordemos que las estrategias de resistencia (para este período) en Bolivia 
comenzaron con la guerra del agua. La guerra del Agua es el nombre popular 
de una serie de protestas que tuvieron lugar en Cochabamba, la tercera 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
65 

 
 

También en esta dirección deberíamos considerar el proceso dado 
con la Constitución de la República del Ecuador de 2008 entre los 
movimientos sociales y la alianza con el movimiento revolución 
ciudadana, la cual modifica en forma sustancial y única en el mundo 
la relación del hombre con la naturaleza al garantizar en su Carta 
Magna el derecho a la naturaleza. En el capítulo séptimo dice:  

Art. 71.- La naturaleza o Pacha Mama, donde se reproduce y realiza 
la vida, tiene derecho a que se respete integralmente su existencia y 
el mantenimiento y regeneración de sus ciclos vitales, estructura, 
funciones y procesos evolutivos. Toda persona, comunidad, pueblo o 
nacionalidad podrá exigir a la autoridad pública el cumplimiento de 
los derechos de la naturaleza. Para aplicar e interpretar estos 
derechos se observarán los principios establecidos en la Constitución, 
en lo que proceda. El Estado incentivará a las personas naturales y 
jurídicas, y a los colectivos, para que protejan la naturaleza, y 
promoverá el respeto a todos los elementos que forman un 
ecosistema.9 

Así mismo se establece que el Estado garantizará la restauración de 
la Naturaleza, además de aquellas restricciones o medidas de 
precaución encaminadas a evitar que se altere el ecosistema.    

  

2-Estrategia “Guevarista”: La cual puede comprenderse desde una 
lógica de la diferencia que articula con otras diferencias, pero sin 
necesidad de aspirar a una hegemonía ni al momento estatal. La 
misma se replica en proliferaciones de la misma demanda en 
diferentes territorios, consiguiendo producir un efecto de 
interpelaciones múltiples y ampliadas, sin aspirar al momento 

                                                           
ciudad más poblada de Bolivia, entre los meses de enero y abril de 2000. Su 
detonante fue la privatización del abastecimiento de agua potable municipal. 
9 Constitución de la República del Ecuador, consultado el 25 de abril de  
2016, disponible en: 
http://www.asambleanacional.gov.ec/documentos/constitucion_de_bolsill
o.pdf. 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
66 

 
 

teleológico final en la toma del poder del Estado, pero sí, como 
interpelación demandante para una reforma agraria para los 
campesinos sin tierra.10 Esta forma puede definirse atravesada por 
articulaciones contingentes de lo social y lo político. Ej: El 
Movimiento de los trabajadores rurales sin tierra en Brasil (MST).  

 

3-Estrategia “Pos-nacional-popular”: Aquí la lógica de la diferencia 
es la más radicalizada, ya que se instituyen a sí mismos a través de la 
constitución de autonomía política, distanciándose de cualquier 
articulación con el Estado. No necesitan para su propia constitución 
de una articulación equivalencial de demandas, ni del momento 
teleológico final en la toma del poder del Estado. En el caso del 
Movimiento Zapatista de Liberación nacional (EZLN). 11 En el caso de 
Chiapas, por ejemplo, se dio con el desarrollo de formas de auto-
gobierno. Ya no en su versión moderna-europea ilustrada, que tenía 
como momento teleológico la toma de poder del Estado a través de 
un momento revolucionario.  

Por un lado, en las tres estrategias mencionadas, tanto el caso de 
Bolivia como el del MST y el Zapatismo, encarnan tres modalidades 
diferentes en las que se ha producido un desplazamiento cualitativo 
en los procesos que se instituyeron desde movimientos sociales 

                                                           
10 Recordemos que en Brasil el MST junto con el PT fueron aliados para este 
nuevo periodo de gobierno, Se originó en la oposición al modelo de reforma 
agraria impuesto por el régimen militar, principalmente en los años 1970, 
que priorizaba la colonización de tierras en regiones remotas, con los 
objetivos de exportar los excedentes poblacionales y de la integración 
estratégica. Contrariamente a este modelo, el MST busca fundamentalmente 
la redistribución de las tierras improductivas. El grupo se encuentra entre los 
movimientos sociales más grandes de Latinoamérica contando entre sus 
miembros a un millón y medio de campesinos sin tierra organizados a lo largo 
de 23 de los 27 estados de Brasil. 
11 Recordemos que el EZLN interpeló a la sociedad mundial con una novísima 
forma de comunicación y el comienzo de las marchas al centro de la 
Metrópoli en reivindicación de los derechos indígenas. 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
67 

 
 

indígenas a movimientos políticos. Han producido un cambio desde 
las subjetividades a subjetividades políticas modificando el plano de 
comprensión en los modos democráticos de lo político.  Considero 
estos procesos como parte de experiencias de procesos de gobierno 
democracias agonistas. Consiguen ampliar el juego político y de 
derechos en resistencia con una versión moderna restringida dada 
por las políticas neoliberales. La fuerza de estos cambios es a través 
de intervenciones por fuera de la representación política partidaria y 
con modos de auto-organización asamblearios (Gramaglia, 2008).  

Por otro lado, el derecho a la propiedad de la tierra tanto, en la 
apropiación rural como en la urbana, aparece fuertemente como 
demandas en las cuatro estrategias que junto con la interpelación a 
la juridicidad política atenta específicamente contra la naturaleza 
misma de los estados modernos, fundados en dos principios claves: 
la propiedad privada  y  la individualidad ciudadana. 

Me interesa incluir, brevemente en este trabajo dos tipos de 
movimientos con características propias que se inscriben en las 
luchas posteriores al periodo (1992-2007). Los dos podrían ser 
definidos como movimientos antisistémicos “desde abajo”, en tanto 
sus demandas radicalizadas están atadas a una lógica no-capitalista. 
Los denominé: Estrategia feminista y Estrategia Horizonte 
comunitario.  

 

4- Estrategia Feminista: emerge como se autodenominan una 
“marea” de jóvenes en su mayoría, hijas y nietas de luchadoras de 
distintas batallas que toman el legado y lo radicalizan. Se trata de una 
increíble capacidad política para organizarse en forma asamblearia 
en múltiples movimientos de movimientos que a través de su 
circulación en redes y su presencia en las calles emerge. En cada una 
de los espacios públicos e institucionales disputan el sentido común 
moderno colonial para desbaratar una forma de comprensión de las 
subjetividades y de las intersubjetividades que reconfiguran un 
desplazamiento sustancial en las formas de comprender el mundo 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
68 

 
 

hasta la actualidad. Desafían a los poderes económicos, eclesiásticos 
y militares. Se trata de una nueva “fuerza constituyente” dice 
Verónica Gago (2019).  Me refiero al movimiento tal como se 
presenta en Latinoamérica cuyo territorio es el propio cuerpo de las 
activistas y cuyo proceso de demandas son puntuales en cada 
sociedad pero sin embargo su lucha es parte de la crítica a la 
colonialidad del poder imbricando en violencias de género y raza.  
Como sostiene la feminista descolonial Ochy Curiel (2017) “…la trama 
que nos convoca a explicitar, entonces, la necesidad de un feminismo 
que se nutre de los aportes teóricos del análisis de la colonialidad y 
del racismo –ya no como fenómeno sino como episteme intrínseca a 
la modernidad y sus proyectos liberadores” (p.46). 

  

5- Estrategia “Horizontes comunitarios”: en este lugar me interesa 
definir a movimientos “societales “en la cuales sus objetivos colocan 
en el centro de sus relaciones vitales de igualdad a los seres humanos 
y a los no humanos. Sus acciones no están orientadas por las pautas 
del mercado capitalista “costo-beneficio”.  Como sostiene Rita 
Segato (2013) “Producen así modos de vida disfuncionales con el 
mercado global y proyectos históricos que, sin basarse en modelos y 
mandatos vanguardistas, son dramáticamente divergentes del 
proyecto del capital. No se trata de formas de existencia material 
vigentes en retazos, sino de pulsantes jirones del tejido social 
latinoamericano. Existencia regida por el valor-comunidad en su 
centro, defendido por una vital densidad simbólica de creencias y 
prácticas espirituales y por formas de mercado local y regional, aun 
bajo la ofensiva cerrada de la globalización” (p.21). Considero que lo 
que viene proponiendo Raquel Gutiérrez en sus últimos trabajos, 
estaría dando en el blanco, al sostener que debemos invertir los 
términos de lo económico-social, y apuntar a pensar otros modos de 
la reproducción de la vida material que no estén atados a la 
producción del capital.  

 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
69 

 
 

Notas para re-pensar democracias desde la heterogeneidad. 

Habría que recordar que los estados-nación en América 
representaron al mismo tiempo una invención de lo político (Villoro, 
1998), a través de procesos violentos de despojos de lo cultural, lo 
social y lo político de los pueblos nativos, invisibilizando su 
humanidad (estructural en sus núcleos constitutivos). Es por ello que 
pensar las configuraciones políticas del presente implica atender 
también a los conceptos que se ponen en juego en este tipo de 
interpretación y re-significaciones, en el cual los pasados coloniales 
se cuelan insistentemente en las interrupciones e intervenciones del 
flujo histórico de los procesos sociales y políticos de igualdad en la 
región. 

Como sostuve anteriormente, el núcleo del pensamiento 
democrático es, sin dudarlo, la formulación en torno a la introducción 
del principio de la igualdad como un principio organizador de la vida 
política sin perder de vista el principio de heterogeneidad histórico 
estructural de América Latina. Retomando lo que argumentaba con 
relación a los movimientos sociales, es preciso reconocer que sus 
actuaciones e intervenciones políticas   resultaron claves en los 
procesos de resquebrajamiento y deslegitimación de los gobiernos 
de democracia restringida neoliberal.  

Ahora bien, re-pensando las estrategias mencionadas, es claro, que 
sólo podríamos pensar que estas estrategias mantengan su 
dinamicidad al tiempo que sus demandas sean aceptadas o en su 
defecto que sean tratados en relaciones de igualdad política, si y sólo 
si no sólo se trate de gobernanzas democráticas sino que tengan en 
sus perspectivas la ampliación de ciudadanía y de derechos. No sólo 
en los términos de la igualdad política, y de las sensibilidades sino al 
mismo tiempo en una distribución más equitativa de las riquezas. 
Condición sine qua non para modular la matriz neoliberal de la 
colonialidad del poder.  

Quizás, debiéramos insistir con lo que plantea Raquel Gutiérrez, 
cuando dice que es necesario partir del punto de vista social, que es 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
70 

 
 

precisamente desde dónde hemos estado analizando las 
transformaciones políticas en América Latina en este trabajo. Para lo 
cual nuestro problema se invierte: “El problema central de la 
construcción de una estructura de gobierno, reflexionando desde el 
ámbito de la reproducción material de la vida social, es la contención 
de la monopolización de la riqueza material y de la decisión política” 
(Gutiérrez, 2015, p. 141). 

Los desplazamientos teóricos-sociales que intento señalar implican 
pensar la idea de que «lo político no es una instancia» o un 
«dominio» entre otros de la «realidad», sino más bien es el espacio 
en el que se da una disputa de fuerzas, y en este sentido la entiendo 
como agonista.  Es en ese campo en que se articulan formas de 
subjetivación de lo social con lo político desde la cual surgen matrices 
simbólicas emergentes y difusas en la cual la experiencia colectiva 
democrática se recrea. Pensar dicha complejidad, tal como intenté 
señalar en este trabajo implica entre otras cuestiones, comprender 
las configuraciones emergentes de los “movimientos sociales” y los 
“movimientos societales” los cuales le disputan el territorio, los 
lenguajes y la capacidad política a las categorías universales de clase, 
género, raza, pueblo y partido político atadas a la comprensión de 
una historiografía, una sociología y a una filosofía política 
moderna/colonial. 

1- La reivindicación de igualdad en torno al derecho a la propiedad 
de la tierra ha sido una de las demandas de estos sujetos. Las tres 
estrategias demandan tanto en la apropiación rural como en la 
urbana el derecho a la propiedad de la tierra, ya sea comunales o 
públicas no privadas. Al mismo tiempo aparece fuertemente la 
interpelación a la juridicidad política liberal moderna: economía 
popular/ territorios comunitarios/ colectivos/ comunales/ indios/ 
mujeres/ les/trans/.  

2-En segundo lugar, advertir que uno de los tópicos que se pone en 
crisis a partir de estos procesos, es la incapacidad de la democracia 
procedimental moderna. Es decir, se hace cada vez más claro que esa 
conformación democrática procedimental sólo es efectiva para una 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
71 

 
 

oligárquica liberal que se beneficia y se legitima enmascarando el 
principio de igualdad de la democracia política.  

3- En tercer lugar: abandonar la idea de una “ciudadanía” moderna 
imaginada (Anderson, 1983) pero no históricamente presente la cual 
se encuentra atravesada por la colonialidad del poder y ha 
comenzado a emerger a partir de estas formas colectivas de 
demandas a partir de los años 2000. 

Me interesa explicar que no estoy queriendo sostener un argumento 
autonomista radical, más bien, continúo en este sentido lo planteado 
en mi trabajo del 2018 en la misma dirección que otros autores, en 
este caso la preocupación de Castro Gómez en su último texto Las 
revoluciones sin sujeto que señala la relevancia de que no se 
“dispersen” las luchas indefinidamente, pues sostiene que esas 
desarticulaciones han servido como comidilla fácil para el 
neoliberalismo. Al contrario, lo que plantea también considerando 
los análisis de   Laclau y Mouffe es que todas esas luchas habría que 
pensarlas para concebirlas en una “voluntad común”, “un sentido 
común” que pueda volverse hegemónica. (Castro Gómez, 2015) Pero 
esta forma hegemónica no tiene por qué estabilizarse y cristalizar, 
este ha sido la cuestión problemática que merece reflexionarse luego 
de los procesos de gobiernos de gestión de lo popular en la región: la 
estatización moderna de lo estatal. 

Es precisamente manteniendo las articulaciones en una dinámica 
constante de articulaciones y ampliaciones del imaginario igualitario 
que una democracia agonista puede tener lugar.  Re-pensarlas en los 
contextos heterogéneos no solamente significa atender y articular 
demandas de igualdad en un movimiento agónico de equivalencias. 
Se precisa torsionar aún más esa igualdad política para   articular con 
otras formas societales sin que la estatalidad de lo político la 
subyugue.  Considerar la igualdad política entre diferentes formas 
sociales y entre heterogéneas formas societales, he ahí un desafío 
pendiente para pensar la democracia en América latina: ¿Cómo 
relacionar formas de autonomía y de autogestión en relaciones 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
72 

 
 

agonistas con formas sociales para configurar gestionar democracias 
más igualitarias?  

Castro Gómez argumenta que entender a la democracia en clave 
agonista nos permite considerar a la apertura de lo social como 
constitutiva, como “esencia negativa” de lo existente, y a los diversos 
“órdenes sociales” como intentos precarios y en última instancia 
fallidos de domesticar el campo de las diferencias. En este caso la 
multiformidad de lo social (heterogéneo llamo yo) no puede ser 
aprehendida a través de un sistema de mediaciones, ni puede el 
“orden social” ser concebido como un principio subyacente. No 
existe un espacio suturado que podamos concebir como una 
“sociedad”, ya que lo social carece de esencia”. 

Si compartimos la idea de que la diferencia ontológica es una 
categoría clave para entender lo social como un terreno inestable y 
contingente que se remite siempre a la dimensión ontológica de las 
relaciones de fuerza. Sabemos con Laclau y Mouffe que lo político 
funciona como dimensión ontológica de la política y que también 
ampliaron esta distinción para mostrar que lo político es la dimensión 
instituyente de lo social. 

Ahora bien, Castro Gómez va un poco más allá en su pretensión al 
señalar que habría que alterar el alcance del concepto de 
antagonismo propio del espacio democrático pues considera una 
debilidad del modelo lingüístico de Laclau y Mouffe. Sostiene esto se 
debe a una desventaja que radica en concebir a la diferencia desde la 
ontología del poder ofrecida por Nietzsche y Foucault: el cuerpo no 
ocupa ningún lugar en su teoría.  Es decir, que en una ontología del 
poder los cuerpos aparecen como lugar donde se escenifica la 
experiencia del mundo (y al mismo tiempo como el lugar de 
inscripción del poder), en cambio en una ontología del lenguaje no 
ocurre lo mismo. Por eso afirma que los “actos de habla” son el 
momento performativo de la enunciación. Siguiendo a John Austin 
afirma que “Las palabras “hacen cosas”, pero esas acciones son 
separadas de los cuerpos y analizadas sólo desde el punto de vista de 
su significación y siguiendo a Judith Butler afirma que la 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
73 

 
 

performatividad es un asunto corporal, no solamente lingüístico. Por 
ello todo ejercicio performativo se encuentra necesariamente 
corporizado y sino pensemos en lo que ocurre en Colombia, en 
Guatemala, en Brasil, en México, Bolivia hoy con los cuerpos 
racializados (Castro Gómez, 2015). 

Teniendo en cuenta estos análisis filosóficos latinoamericanos, 
simplemente me interesa señalar lo que ha marcado otra filósofa 
argentina Luciana Cadahia (2019) cuando advierte sobre la 
importancia de considerar la posibilidad de pensar la 
institucionalidad como un proceso más amplio: integrando la acción 
colectiva, la movilización social y su articulación, contingente y 
ambigua (diría yo) con el Estado. Sólo para describir la situación a la 
que nos referimos diríamos que nuestra situación de colonialidad del 
poder, y remarco colonialidad, nos ubica en un marco heterogéneo 
de horizontes de sentido, entre los que siguen sosteniendo el 
discurso del desarrollo productivista y lo hacen desde las versiones 
conservadoras, hasta las izquierdas y progresismos populares. 
Quizás, y lo digo en tono perturbador, estos últimos deberíamos 
tomar nota, más seriamente de las nuevas formas de resistencias a 
partir de las luchas sociales por el territorio y los bienes comunes o 
las formas comunitarias autónomas que reconstruyen otros modos 
de ser societales en vistas a las consecuencias ambientales que tales 
políticas económicas implican y con relación a las heterogeneidades 
histórico- políticas de los que somos herederos en nuestra región.   

Las experiencias populares de movilización social y reivindicación 
sociocultural en nuestros días han transformado las circunstancias 
políticas para una reconstrucción del conocimiento social 
latinoamericano, asumiendo su conflictividad y heterogeneidad. 
Desde este lugar, nos planteamos la necesidad de continuar 
acompañando las luchas sociales con reformulaciones críticas del 
conocimiento en Nuestra América, desde una filosofía 
latinoamericana, no sólo como proyecto teórico, sino como parte 
integrante de un proceso político efectivamente existente de 
transformaciones profundas y para ello es necesario retomar legados 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
74 

 
 

y aceptar los límites de las políticas pensadas hasta ahora para 
construir escenarios emancipadores. 

  



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
75 

 
 

BIBLIOGRAFÍA 

AAVV (2006). Abrir las Ciencias Sociales. Informe de la Comisión Gulbenkian 
para la reestructuración de las Ciencias Sociales. Coord. Immanuel 
Wallerstein.  Siglo XXI. 

AAVV (1997) Debates Postcoloniales: una introducción a los estudios de la 
subalternidad. Comp. Silvia Rivera Cusicanqui. La Paz: Historia 

Anderson, B. (1983). Comunidades imaginadas Reflexiones sobre el origen y 
la difusión del nacionalismo. México: Fondo de Cultura Económica. 

Cadahia, L. (2019). El círculo mágico del Estado. Populismo, feminismo y 
antagonismo. España: Lengua de trapo. 

Castro Gómez, S. (2000). Ciencias Sociales, violencia epistémica y el 
problema de la invención del otro en Edgardo Lander (comp.), La 
colonialidad del saber: eurocentrismo y ciencias sociales. Perspectivas 
latinoamericanas. Buenos Aires: CLACSO. 

Castro Gómez, S. (2015). Revoluciones sin sujeto. Slavoj Žižek y la crítica del 
historicismo posmoderno. Ciudad de México: AKAL. 

Curiel, O. (2017). “Género, raza, sexualidad debates contemporáneos”. 
Disponible en Intervenciones en estudios culturales. (4): 41-61 / 41 

De Oto, A. (2020). “Modulaciones poscoloniales y conocimiento. Notas” en 
Intersticios de la política y la cultura. Intervenciones Latinoamericanas. 
En http://publicaciones.ffyh.unc.edu.ar/index.php/intersticios/index  en 
prensa. 

Dussel, E. (2003). Europa, modernidad y eurocentrismo en La colonialidad 
del saber: eurocentrismo y ciencias sociales. Buenos Aires: CLACSO. 

Escobar, A. (2003). Mundos y conocimientos de otro modo. El programa de 
investigación de modernidad/colonialidad latinoamericano en Tabula 
Rasa, 1, 51-86. Disponible en 
http://www.revistatabularasa.org/numero-1/escobar.pdf 

Fernández, E. (1997). Método y teoría: el aporte de Arturo Roig a la filosofía 
y a la historia de las ideas latinoamericana. Páginas de Filosofía. Año 4 
N° 6. FF. Universidad del Comahue. 

Gago, V. (2014). La razón neoliberal. Economías barrocas y pragmática 
popular. Buenos Aires: Tinta limón. 

https://es.wikipedia.org/wiki/1983
http://publicaciones.ffyh.unc.edu.ar/index.php/intersticios/index


Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
76 

 
 

Gago, V. (2019). Cartografiar la contraofensiva: el espectro del feminismo. 
NUSO N° 282/Julio-Agosto 2019.Tribuna Global.  

Gutiérrez Aguilar, R (2015). Horizonte comunitario-popular. Antagonismo y 
producción de lo común en América Latina. Cochabamba: SOCEE. 
Autodeterminación 

Gramaglia, P. (2008). La democracia radicalizada en Ernesto Laclau. Serie 
Estudios Sociales y Políticos. Facultad de Filosofía. Universidad Nacional 
de Córdoba. Córdoba: Jorge Sarmiento Editor-Universitas Libros. 

Gramaglia, P. (2012). Los movimientos sociales en América Latina: 
¿ciudadanías insurgentes? En Revista Encuentros Latinoamericanos. 
Democracia y movimientos sociales. CEIL. Centro de Estudios 
Interdisciplinarios Latinoamericanos. ISSN: 1688-437X.Pp.471-
486.Disponiblehttp://enclat.fhuce.edu.uy/images/stories/numeros/15/
Democracia/gramaglia.pdf.Facultad de Humanidades y Ciencias de la 
Educación. Montevideo, Uruguay: Universidad de la República.  

Gramaglia, P. (2015). La encrucijada de la ética y la política en Enrique 
Dussel. Una mirada crítica a la relación del filósofo y sus pobres. La Paz-
Córdoba: Autodeterminación. 

Laclau, E. (1980). Tesis acerca de la forma hegemónica de la política en Julio 
Labastida y Martín del Campo (comps.) Hegemonía y alternativas 
políticas en América Latina. México: Siglo XXI.  

Lander, E.(2011). Ciencias sociales: saberes coloniales y eurocéntricos. En 
Edgardo Lander (comp.), La colonialidad del saber: eurocentrismo y 
ciencias sociales. Buenos Aires: CLACSO. 

Mouffe, C. (1999). El Retorno de lo político. Barcelona: Paidós. 

Obarrio, J. (2014). Poscolonia/Posdictadura. En Legados, genealogías y 
memorias poscoloniales en América Latina: escrituras fronterizas desde 
el Sur. Buenos Aires: Ediciones Godot. 

Quijano, A. (2000) Colonialidad del Poder y Clasificacion Social. Journal of 
world-systems research, vl , 2, summer/fall 2000, 342-386 Special Issue: 
Festchrift for Immanuel Wallerstein. Disponible en 
http://jwsr.pitt.edu/ojs/index.php/jwsr/article/view/228/240 

Quijano, A. (2014). “Lo público y lo privado”en Un enfoque Latinoamericano. 
Cuestiones y horizontes: de la dependencia histórico-estructural a la 
colonialidad/descolonialidad del poder. Buenos Aires: CLACSO 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
77 

 
 

 Quijano, A. (1978 y 1985). Imperialismo, Clases Sociales y Estado en el Perú 
1890-1930. Lima: Mosca Azul Editores. 

Rivera Cusicanqui, S. (2015). Sociología de la imagen. Miradas ch’ixi desde 
la historia andina. Buenos Aires: Tinta limón. 

Rivera Cusicanqui, S. (2017). “Contra el colonialismo interno”, entrevista 
realizada por Verónica Gago. Anfibia, Crónicas y Relatos de no ficción. 

Disponible en http://www.revistaanfibia.com/ensayo/contra-el-
colonialismo-interno 

Roig, A. (2005). Cabalgar con Rocinante. Democracia participativa y 
construcción de la sociedad civil, en Pensares y Quehaceres. Revista de 
políticas de la filosofía. N° 1. México. 

Said E, (1990). Orientalismo. Madrid: Quibla. 

Segato, R. (2013). Ejes argumentales de la perspectiva de la Colonialidad del 
Poder. Revista Casa de las Américas No. 272 julio-septiembre/2013. 

Svampa, M. (2016). Debates latinoamericanos. Indianismo, desarrollo, 
dependencia, populismo. Buenos Aires: EDHASA. 

Tapia, L. (2002). La condición multisocietal. Multiculturalidad, pluralismo, 
modernidad. Bolivia: Muela del diablo-CIDES. 

Tapia, L.  (2008). Política salvaje. La Paz, Bolivia: Clacso-muela del diablo-
comunas. 

Tapia, L. (2009). Movimientos sociales movimientos societales en Cuadernos 
de Pensamiento Crítico Latinoamericano. Número 17 año 2 y 3 de 
noviembre.  

 Villoro, J. (1999). Estado plural, pluralidad de culturas, México, Paidós-
Facultad de Filosofía y Letras UNAM.  

Wallerstein, I. (2001). El eurocentrismo y sus avatares. El dilema de la ciencia 
social. En Walter Mignolo (comp.), Capitalismo y geopolítica del 
conocimiento: el eurocentrismo y la filosofía de la liberación en el debate 
contemporáneo. Buenos Aires: del Signo. 

 Wallerstein, I. (2006). Abrir las Ciencias Sociales. Informe de la Comisión 
Gulbenkian para la reestructuración de las Ciencias Sociales. México: 
Siglo XXI. 

http://www.revistaanfibia.com/ensayo/contra-el-colonialismo-interno
http://www.revistaanfibia.com/ensayo/contra-el-colonialismo-interno


Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
80 

 
 

Zabaleta Mercado, R. (1983). Autodeterminación y democracia en Bolivia 
(1978-1980). En No intervención, autodeterminación y democracia en 
América Latina, comp. González Casanova, UNAM-Siglo XXI. 

  



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
79 

 
 

 
¿VOCES DE LA DEMOCRACIA?: CIUDADANÍA Y ARTE PÚBLICO 

EN EL MILLENNIUM PARK DE CHICAGO1 
 
Fred Evans 
Department of Philosophy 
Duquesne University 
Pittsburgh, PA 15206 

 

Dedicado a Nacho Abello, 
destacado Profesor de la Universidad de Los Andes, 

quien me enseñó mucho de Nietzsche y Foucault 
además del humor costeño.  

 

RESUMEN  
En los Estados Unidos, el arte público patrocinado por el gobierno es 
tradicionalmente asumido como un acto de ciudadanía, es decir, que 
sostiene los valores asociados con la democracia. Sin embargo, 
muchas piezas de arte público que pregonan los valores 
democráticos también sirven las fuerzas autocráticas. Por ejemplo, 

                                                           
1 Este texto es una traducción en español de Fred Evans, “Citizenship and 
Public Art:  Chicago’s Millennium Park,” in Outrage!  Art, Controversy, and 
Society, ed. Richard Howells, Andreea Ritivoi, Judith Schachter (New York: 
Palgrave, 2012), 144-171. La traducción fue realizada por el propio autor y 
César Zamorano con la colaboración de Lizardo Herrera, Alejandro Sánchez 
Lopera, Fabio López de la Roche, y Sara Williams. Quisiera expresar mis 
agradecimientos a todos ellos y también a la editorial Palgrave MacMillan 
por la publicación del artículo en inglés y su permisión para publicar la 
versión en español, y a los organizadores del Seminario Internacional: Rutas 
y Encuentros de los Estudios Sociales y Culturales,” Bogotá D.C., Colombia, 
Oct. 4-6, 2011, quienes me invitaron como un orador principal en esta 
conferencia. También he tratado este tema en Fred Evans, Public Art and the 
Fragility of Democracy: An Essay in Political Aesthetics (New York: Columbia 
University Press, 2020). 
 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
79 

 
 

los críticos sostienen que el Millennium Park de Chicago, 
subvencionado en gran parte por las corporaciones, “naturaliza” los 
intereses del Capital y reduce el arte público al estatus de 
“espectáculo” o de estética “wow”. Aunque esta crítica es 
convincente, sostengo que un análisis cuidadoso del Millennium Park 
sugiere que debemos ver el parque compartiendo una estructura 
similar a la sociedad en sí misma – lo que llamo “un cuerpo de 
múltiples voces” o “un cuerpo dialógico” – y sus obras de arte como 
ejemplos de una relación paradójica entre el espectáculo y una 
“estética relacional” que prioriza los efectos de los objetos de arte en 
las relaciones entre sus espectadores y los efectos de los 
espectadores en los objetos de arte. Este acercamiento nos permite 
clarificar con más precisión el sentido en que el Millennium Park 
sostiene al Capital y al arte como espectáculo. Pero también éste nos 
deja reconocer que por lo menos algunos de los objetos de arte del 
parque, particularmente Cloud Gate (La puerta de las nubes) de Anish 
Kapoor, resisten estos oráculos totalizadores y encarnan un 
novedoso sentido de la democracia. En otras palabras, sostengo que 
el Millennium Park sugiere una noción de la democracia para juzgar 
el parque y a las otras obras de arte público como objetos estéticos y 
actos de ciudadanía.  

En mil ocho cientos noventa y tres, el pueblo de Chicago organizó La 
Exposición Mundial de Colón. El objetivo de su principal diseñador, 
Daniel Burnham, era eclipsar la feria mundial francesa anterior, cuya 
corona de gloria fue la recientemente construida torre Eiffel.2 
Burnham también esperaba superar las palabras provocadoras de los 
ciudadanos de Nueva York y otras áreas del este del país, quienes 
pensaban que “la ciudad de los hombros grandes” podría “producir 
solamente una feria campesina”.3 Para enfrentar estos desafíos, 

                                                           
2 La referencia es a la 1889 Exposition Universelle de Francia y a la famosa 
torre de Alexander Gustave Eiffel. 
3 Erik Larson, The Devil in the White City: Murder, Magic, and Madness at 
the Fair that Changed America (New York: Vintage Books, 2003), 77. 
 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
80 

 
 

Burnham contrató a los mejores arquitectos de los Estados Unidos. 
Les asignó la tarea de crear las estructuras temporales de la 
Exposición, utilizando el estilo de las Bellas Artes y les exigió que 
terminaran en un periodo de tiempo terriblemente corto. El 
resultado de su esfuerzo fue la Ciudad Blanca (The White City), la cual 
fue aclamada internacionalmente (Imagen 1). 

 
Imagen 1: Desde James W. Shepp and Daniel B. Shepp, Shepp's World's Fair 
Photographed: Being a Collection of Original Copyrighted Photographs 
Authorized and Permitted by the Management of the World's Columbian 
Exposition (Chicago Globe Bible Pub. Co., 1893).  Cortesía de la Frick Fine 
Arts Library, University of Pittsburgh, Pittsburgh, PA. 
 

A pesar de este éxito, Burnham recibió fuertes críticas porque la 
mayoría de los arquitectos no eran oriundos de Chicago y porque 
además promovió sus diseños conservadores. Louis Sullivan, el 
famoso constructor de Chicago, se quejó de que la Ciudad Blanca 
eliminó “la arquitectura [...] en la tierra de la gente libre y el hogar de 
los valientes – en una tierra que había declarado su ferviente 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
81 

 
 

democracia, su inventiva, su recursividad, su arrojo único, su 
empeño, y progreso”.4 

No debemos sorprendernos de que la crítica contra la Ciudad Blanca 
de Burnham apelara a la idea de la “ferviente democracia” de los 
Estados Unidos. Los historiadores del arte han señalado que 
normalmente es previsible que el arte público patrocinado por el 
gobierno refleje los valores de la gente en cuyo nombre fue creado.5 
En los Estados Unidos, estos valores usualmente están relacionados 
con la democracia. Entonces casi cien años después de la Exposición 
Mundial, el recientemente terminado Millennium Park (el Parque del 
Milenio) en Chicago es juzgado con frecuencia en términos de su 
observancia de las virtudes democráticas (Imagen 2).6  

                                                           
4 Louis H. Sullivan, The Autobiography of an Idea (Dover Publications, 1956 
[1924]). Citado en Larson, White City, 376. 
5 Michael Kammen, Visual Shock: A History of Art Controversies in American 
Culture (New York: Alfred A. Knopf, 2006), 240, 354, 382. A pesar de los 
proyectos estéticos encarados por el gobierno, el arte público puede estar 
hecho también por los artistas que quieren expresar el disentimiento 
político o la experiencia de novedad. El Millennium Park es un ejemplo del 
arte patrocinado por el gobierno. Para el tratamiento del arte no 
gubernamental y un acto del disentimiento, vea mi “Citizenship, Art and the 
Voices of the City: Krzystof Wodiczko’s The Homeless Projection”, in Acts of 
Citizenship, eds. Engin Isin and Greg Nielsen (London: Zed Books, 2008), 227-
46. Además, el arte público está también definido parcialmente por su 
ubicación en el espacio cívico en vez del espacio privado. 
6 El deseo para brillar más que los franceses y Nueva York vive todavía. Así 
que Randal Mehrberg, el director para el frente del lago del Chicago Park 
District, 1993-97, y activo en el esfuerzo de ocupar las vías férreas donde el 
parque eventualmente estaría construido, dice que “deberíamos todos 
estar muy agradecidos y orgullosos que habrá este icono increíble en 
Chicago que será nuestra torre Eiffel o Empire State Building, y lo que es 
notable y pasado por alto por los medios es que los líderes cívicos y 
corporativos en Chicago se han puesto adelante de una manera unida que 
usted no ve – una forma unida que usted no ve en muchas otras ciudades – 
para ayudar a traer este sueño a buen término”. Ver Timothy J. Gilfoyle 
agosto. 29, 2001, la entrevista de Gilfoyle con Mehrberg. La entrevista está 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
82 

 
 

 
Imagen 2: Millenium Park, 2004. Foto de Scott McDonald ©Hedrich Blessing. 
 

Estos juicios conciernen tanto a las obras de arte como a los grupos 
socio-políticos involucrados en la planeación, administración y uso 
del parque. Para algunas personas, el parque expresa la democracia 
de Walt Whitman y el arte interactivo; para otras, ilustra la autocracia 
y la arquitectura espectacular o “guau” (“wow”). En este texto, 
quisiera mostrar de qué manera el Millennium Park, como espacio 
público y objeto estético, puede servir para un objetivo filosófico – el 
propósito de sugerir una idea de la democracia más profunda que los 
elogios usualmente proferidos en su nombre.7  Además, los filósofos 

                                                           
contenida en una colección de transcripciones archivadas en el Chicago 
Historical Society, Chicago, IL, donde examiné la transcripción de la 
entrevista con Mehrberg y muchos otros. En adelante, tal material se citará 
como “La entrevista Gilfoyle con [el nombre del entrevistado y la fecha de 
la entrevista]”. 
7 Para una caracterización profunda del espacio “público” o “cívico” y su 
distinción con el mero “espacio social”, ver Margaret Kohn, Brave New 
Neighborhoods: The Privatization of Public Space (New York: Routledge, 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
83 

 
 

políticos ahora tienden a ir más allá de pensar en la ciudadanía 
simplemente desde el estatus legal de las personas. En vez de esto, 
hablan de los actos de la ciudadanía y los vinculan a la expresión y el 
apoyo de la democracia y otros valores comunitarios.8 Por lo anterior, 
me gustaría asimismo proponer que podemos extraer de la noción 
de la democracia a partir del Millennium Park un criterio para 
determinar si el parque o cualquier otra obra de arte público 
constituyen un acto de ciudadanía. 
La iniciativa para crear el Millennium Park derivó de una alianza entre 
políticos y los jefes de varias corporaciones e importantes familias 
locales. El alcalde Richard M. Daley, el principal político y el mayor 
“cliente” de los artistas y donantes que contribuyeron al parque,9 
eligió a John Bryan, el anterior ejecutivo de la corporación Sara Lee, 
para dirigir el proyecto y ser el recaudador de fondos.10 El resultado 

                                                           
2004). Distinto del espacio público, las comunidades cerradas (gated 
communities), los centros comerciales (shopping malls), las áreas públicas 
invertidas y controlados por los negocios (business improvement) y otras 
espacios sociales son aduanados privadamente y se ponen restricciones en 
tales derechos como la libertad de hablar y asociarse (196; ve también 8 y 
11). También de este tópico, ver Kristine F. Miller, Designs on the Public: The 
Private Lives of New York’s Public Spaces (Minneapolis: University of 
Minnesota Press, 2007), especialmente xvii, xi, y Nancy Fraser, “Rethinking 
the Public Sphere”, en Habermas and the Public Sphere, ed. Craig J. Calhoun 
(Cambridge, Mass: MIT Press, 1992). 
8 Para un tratamiento de los asuntos alrededor de la caracterización de la 
ciudadanía y su relación con la democracia, ver Will Kymlicka, Contemporary 
Political Philosophy, 2nd ed., (Oxford: Oxford University Press, 2002), 137-39, 
y los artículos en Acts of Citizenship. Mi uso de “acto” en “actos de la 
ciudadanía” tiene algunas, aunque no todas, las características asignadas a 
este término por los editores de Acts of Citizenship (ver 36-37 en su tomo 
para un resumen de “actos de la ciudadanía”). 
9 Gilfoyle entrevista con John Bryan, agosto10, 2004. 
10 Algunas de las motivaciones de Bryan hacen eco de las razones de 
Burnham sobre su White City (Ciudad Blanca). Así que Bryan dice “toda la 
idea era motivar a los artistas y diseñadores y arquitectos destacados a venir 
y hacer las ampliaciones para este espacio que realmente ayudarían a definir 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
84 

 
 

de esta “Pax Daleyorum” ocupa ahora trece hectáreas del centro de 
Chicago y además vincula la ciudad con el lago Michigan en su 
frontera Este.11 De hecho, desde “el punto de vista del diseño 
urbano”, el Millennium Park reemplazó las zanjas de la vía férrea que 
anteriormente separaban la ciudad de la orilla del lago Michigan.12  
Pero lo más importante de todo es que el Millennium Park contiene 
estructuras extraordinarias. Algunas de las más prominentes son el 
Pabellón de Jay Prizker (Jay Prizker Pavilion), una concha acústica 
diseñada por el famoso Frank Gehry (Imagen 3); la Fuente Crown 
(Crown Fountain) de Jaume Plensa (Imagen 4); el Jardín Lurie (Lurie 
Garden) de Kathyrn Gustafson, Jennifer Guthrie, and Shannon Nichol 
(Imagen 5); y, en la Plaza de AT&T (American Telegraph and 
Telephone), Cloud Gate(la Puerta de las Nubes) de Anish Kapoor” 
(Imagen 6). Los artistas que diseñaron estas estructuras son muy 
reconocidos en todo el mundo, y uno de los arquitectos entre ellos, 
Frank Gehry, es a veces referido como una “estrellarquitecto” 
(“starchitect”).13  Según John Bryan, el impacto del parque y de los 
artistas “eleva la visión de la gente sobre lo que se puede hacer” y 
“hace algo al espíritu de la ciudad que es casi imposible definir”.14  
Pero tal vez el cumplido más importante viene del alcalde Daley 

                                                           
a Chicago y tal vez, algunas de ellas, devenir icónicas”. Bryan agrega que las 
esculturas locales sometieron sus trabajos durante años pero solo una de 
ellas fue aceptada – una repetición de la tendencia de Burnham para buscar 
a arquitectos fuera de Chicao (Gilfoyle entrevista con John Bryan, agosto 10, 
2004). 
11 Gilfoyle explica que “Pax Daleyorum” fue un término usado por un escritor 
para referir a la época de la cooperación público-privada en Chicago. Ver 
Timothy J. Gilfoyle, Millennium Park: Creating a Chicago Landmark. (Chicago: 
University of Chicago Press, 2006), 95. 
12 Gilfoyle entrevista con Craig Webb, Feb. 28, 2002. 
13 Blair Kamin, “How Stellar are ‘Starchitects’?”, Chicago Tribune, 27, Jan. 
2002. 
14 Gilfoyle entrevista con John Bryan, agosto 10, 2004.  También cita en 
Gilfoyle, Millennium Park, 348. 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
85 

 
 

mismo: “los políticos vienen y se van; los gerentes vienen y se van, 
pero los artistas son quienes realmente definen una ciudad”.15 

 

 
Imagen 3: Jay Pritzker Pavilion y Concert Hall de Frank Gehry. Foto de Scott 
McDonald. ©Hedrich Blessing. 

 

                                                           
15 Extraído de una entrevista, Gilfoyle, Millennium Park, 352. 
 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
86 

 
 

 
Imagen 4: Crown Fountain de Jaume Plensa. Foto de Scott McDonald 
©Hedrich Blessing 

 
Imagen 5: Lurie Garden de Kathryn Gustafson, Jennifer Guthrie, y Shannon 
Nichol. Foto cortesía de GGN. 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
87 

 
 

 
Imagen 6:  Cloud Gate de Anish Kapoor a AT&T Plaza. Foto de Scott 
McDonald . ©Hedrich Blessing. 

 

 La mayoría de la gente envuelta en la creación y manejo del 
Millennium Park asocia el “espíritu de la ciudad” de Bryan y la 
“definición de la ciudad” de Daley con los valores democráticos. 
Entonces Frank Gehry ve las áreas urbanas de hoy en día como “los 
productos caóticos [...] de la democracia” y dice que este caos es un 
tema persistente de su trabajo, incluyendo la concha acústica del 
Millennium Park.16 Desde un ángulo un poco diferente, Gehry 
sostiene que su concha acústica fue diseñada con “un propósito 
democrático” ya que él y sus asociados quisieron asegurar que “la 

                                                           
16 Citación de Gehry en Ross Miller, “The Master of Mud Pies, Interview, Jan. 
1990. Citado en Gilfoyle, Millennium Park, 230-31. Plensa, el creador del 
Crown Fountain en el parque comenta asimismo acerca de las ciudades, 
aunque él no lo vincula su afirmación explícitamente con la democracia 
(Gilfoyle, Millennium Park, 285-86). 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
88 

 
 

gente sentada en el césped tuviera la misma calidad de experiencia 
musical que la gente sentada en frente” y, en la medida de lo posible, 
“líneas de visión [...] igualmente democráticas” con respecto a la vista 
que se pueda tener del escenario.17 El arquitecto Thomas Beeby hace 
eco de estas percepciones en el contexto de su propio trabajo cuando 
dice que el teatro que planeó para el Millennium Park “estaba 
pensado como algo extremadamente democrático – sin palcos [...] 
una manera democrática de pensar [...] donde la audiencia fuera toda 
igual [...] diversa [...] y donde no existiera ningún tipo de sentido de 
estratificación social” (Imagen 7).18 Uno de las donantes, Joan Harris, 
cuyo nombre es a su vez el nombre del teatro, añade que la 
democracia está reflejada también en la elección de materiales para 
el Teatro Harris: “no hay candelabros ni marfil; ninguna de las cosas 
de la vieja elegancia”, evocando así “la neutralidad racial y 
económica”.19  Del mismo modo, Christopher Perille enfatiza que el 
peristilo clásico del Monumento Milenio financiado por su empresa 
para el parque “va a ser utilizado de una manera democrática por 
amplios sectores de la ciudad”, que, añade, es “la finalidad de 
cualquier espacio público” (Imagen 8).20  Además, el sitio web del 
Millennium Park afirma que la misión de las galerías patrocinadas por 
Boeing Corporation “será un destino democrático y atrayente para el 
arte moderno y contemporáneo, donde el público pueda 
experimentar las ideas de artistas vivos, ofreciendo un contexto de 
buena calidad histórica, social, y cultural del arte y de la arquitectura 
de nuestra época”.21 

                                                           
17 Gilfoyle entrevista con Frank O. Gehry, marzo 31, 2003.  
18 Gilfoyle entrevista con Thomas Beeby, June 12, 2003. 
19 Citación de Gilfoyle, Millennium Park, 259; see also 255, 259-260, 348-49. 
20 Gilfoyle entrevista con Christopher Perille, Julio 31, 2002. Perille es el 
director de comunicación para la William Wrigley, Jr., Company. 
21 Http//www.millenniumpark.org. 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
89 

 
 

 
Imagines 7 y 8: Harris Millennium Theater de Thomas Beeby. Foto de Scott 
McDonald. ©Hedrich Blessing. Y Millennium Monument (William Wrigley Jr. 
Company). Foto de Scott McDonald ©Hedrich Blessing. 
 

Una unidad compuesta por la diferencia  

Como estos testimonios sugieren, la mayoría de los artistas y otros 
participantes en la creación y el manejo del Millennium Park 
típicamente vinculan la noción de democracia con la de igualdad y de 
diversidad étnica, de género y de clase social. Antes de ofrecer una 
mirada más crítica a estos esfuerzos de profesar la democracia, 
debemos notar cómo el parque exhibe otro valor relacionado con 
esta forma de organización política – su resistencia a cualquier 
unidad impuesta a sus obras de arte. La Ciudad Blanca de Burnham 
tiene el rostro uniforme de la arquitectura clásica: edificios con 
“columnas y pedimentos” que evocan “las glorias de la Roma 
antigua”.22 En contraste, las esculturas, los edificios y otros objetos 

                                                           
22 Larson, The Devil in the White City, 106. 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
90 

 
 

de arte en el Millennium Park difieren entre sí: cada uno fue 
encargado independientemente de los demás y diseñado por artistas 
altamente individualistas. De hecho, el historiador oficial del parque, 
Timothy Gilfoyle, comenta que éste no “encarna ningún tema 
singular [...] no publicita ningún mensaje consistente [...] [y] fue 
‘planeado’ por una serie de comités, negociaciones informales con el 
alcalde, y los talentos organizacionales de John Bryan y Ed Uhlir”.  
Incluso “la gama de artistas tampoco fue planeada, pues [su 
selección] fue parte de un proceso descentralizado progresivo”.23 

Aunque el Millennium Park resiste intrínsecamente el orden 
jerárquico y homogeneizado, tiene una forma interactiva de la 
unidad que aún le permite ser llamado Millennium Park.  De esta 
manera, Jaume Plensa dice que su fuente-con-imágenes de video y 
Cloud Gate de Anish Kapoor “son completamente diferentes y, sin 
embargo, se complementan bien”.24  Asimismo, Kathryn Gustafson 
afirma que su jardín es “otro ambiente cuando usted entra al 
parque”, un “espacio cerrado, techado, apretado, cada una con su 
propia identidad, un dramático contraste espacial en relación con la 
amplia extensión del césped inmediatamente adyacente”.25 Sin 
embargo, los arbustos del jardín, sus oscuros y luminosos “platos” 
florales, y su canal de agua hecho de madera, o veta (seam), están 
“alineados con la infraestructura que soporta [la ciudad alrededor], 
tanto fiscal como físicamente”.26 Más específicamente, el Plato 
Oscuro (the Dark Plate) representa la historia pre-urbana de Chicago 
y “evoca la inmersión de la humanidad en la naturaleza”: el Plato 
Luminoso (the Light Plate) representa “los planos de la llanura central 
de los Estados Unidos, la construcción de Chicago, la dominación de 
la naturaleza y el futuro”; y “el sendero de madera o la veta hace eco 
de los primeros andenes de madera construidos sobre el terreno 

                                                           
23 Gilfoyle, Millennium Park, 341, 343. 
24 Gilfoyle entrevista con Jaume Plensa Oct. 10, 2003. 
25 Entrevista con Gustafson, en Gilfoyle, Millennium Park, 310. 
26 Ibíd., 310-11. 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
91 

 
 

pantanoso de Chicago y al mismo tiempo calca el trazado de la orilla 
histórica del Lake Michigan y la antigua vía férrea de abajo”.27 

Gilfoyle apoya esta idea de interconexión cuando añade  que “el 
Jardín Lurie [...] vincula el trabajo de los dos grandes arquitectos del 
milenio – Frank Gehry y Renzo Piano – en tanto, al mismo tiempo, 
hace eco de la geografía histórica del Grant Park: el ferrocarril y el 
lago”.28 Renzo Piano, ganador del Premio Pritzker de arquitectura, 
diseñó dos de los Pabellones Exelon que descienden al garaje debajo 
del parque, y también es el arquitecto de la ampliación 
recientemente terminada del Art Institute of Chicago que se asoma 
al Jardín Lurie. A causa de estas interconexiones entre elementos por 
lo demás dispares, Gilfoyle indicó tempranamente a Craig Webb, un 
asociado de Gehry, que los oficiales estaban preocupados respecto a 
que el diseño del parque pudiera aparecer como si “todos los artistas 
se estuvieran gritando unos a otros”.  Webb respondió que “aunque 
las partes pueden ser visualmente un poco dispares, todas van a estar 
tejidas juntas por la copa de los árboles, y [...] funcionará de esta 
manera”.29 

A pesar de la observación de Webb, los árboles parecen un elemento 
participativo más que el elemento que define al parque. Por eso, la 
difusa unidad del parque debe ser algo más que el efecto secundario 
de los árboles o las calles que forman sus fronteras. Gilfoyle sugiere 
lo que este “algo más” podría ser cuando dice que “a través del uso 
de escala y color, el pabellón, el puente, la fuente, el jardín, y la 
escultura se relacionan e involucran en un diálogo arquitectónico con 
los rascacielos y el lago que los rodean”.30 Por ejemplo, los oficiales 

                                                           
27 Gilfoyle, Millennium Park, 306-07. 
28 Gilfoyle, Millennium Park, 295. John Bryant reitera este punto sobre la 
conexión entre Lurie Garden, Frank Gehry y Renzo Piano (la entrevista de 
Gilfoyle con Frank O. Gehry, Marzo 31, 2003; cf. Gilfoyle Millennium Park, 
244-45). 
29 Gilfoyle entrevista con Craig Webb, febrero 28, 2002. 
30 Gilfoyle, Millennium Park, 341; ver también 121. En otras palabras, estos 
objetos de arte proveen el parque con el tipo de “bordes” que Edward Casey 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
92 

 
 

del Millennium Park “estaban atraídos particularmente por la 
propuesta original [de la escultura Cloud Gate de Anish Kapoor] 
debido a sus cualidades interactivas que reflejan la panorámica de la 
ciudad, las nubes, el lago y a los observadores individuales, muchas 
veces de una manera simultánea”.31 Pero se debe añadir que Cloud 
Gate también refleja las otras esculturas principales en el parque; de 
hecho, todas las esculturas interactúan entre sí tanto como el 
escenario urbano con su borde acuático (Imagen 6). Este diálogo 
arquitectónico sugiere, entonces, que el Millennium Park posee una 
solidaridad especial; no es ni un orden jerárquico ni una pluralidad de 
creaciones artísticas sin ninguna relación entre sí, no es ni el cosmos 
ni el caos, el parque es una unidad compuesta por la diferencia, un 
“caosmos” o “caos compuesto de series divergentes que a pesar de 
esto se comunican entre sí”32. 

  

                                                           
describe como “fronteras” porosas y contraste así “límites” excluyentes. Ver 
Edward S. Casey, “Borders and Boundaries:  Edging into the Environment”, 
en Merleau-Ponty and Environmental Philosophy:  Dwelling on the 
Landscape of Thought, eds. Suzanne L. Cataldi and William S. Hamrick 
(Albany, NY: State University of New York Press, 2007). 
31 Gilfoyle, Millennium Park, 261 
32 Gilles Deleuze, The Logic of Sense, trans. Mark Lester y Charles Stivale, ed. 

Constantin V. Boundas (New York: Columbia University Press, 1990), xiii, 

111, 174-76, 264, Difference and Repetition, trans. Paul Patton (New York: 

Columbia University Press, 1994), 57, 123-24, 199, 219, y Gilles Deleuze and 

Félix Guattari, What is Philosophy?, trans. Hugh Tomlinson y Graham 

Burchell (New York: Columbia University Press, 1994), 118, 204-08. Ver 

también capítulos 1 y 2 de mi libro, Fred Evans, The Multivoiced Body: 

Society and Communication in the Age of Diversity (New York: Columbia 

University Press, 2008), para un tratamiento detallado de la noción de “una 

unidad compuesta por la diferencia” tanto como de la filosofía de Deleuze y 

Guattari. 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
93 

 
 

Las voces del parque   

Podemos clarificar más el cuerpo divergente del Millennium Park 
introduciendo la noción de “voz”.33 El parque no es solo esculturas y 
edificios, sino que también consiste en los discursos, ya sea de los 
artistas que hicieron las obras; de los políticos que las encargaron; de 
los filántropos de algunas corporaciones que en grande parte las 
pagaron y seleccionaron; y, por último, de los paseantes del parque 
que las disfrutan. Igual que en el diálogo entre sus objetos de arte, el 
parque es también el intercambio entre estas voces discursivas. 
Además, los intercambios entre estas voces producen modificaciones 
en sus discursos e incluso crean nuevas voces. Por eso, el Millennium 
Park existe en el tiempo tanto como en el espacio: su ser es su 
devenir. 

Este énfasis en las voces y la interacción entre ellas sugiere que 
podemos pensar en el parque y en la sociedad misma como un 
“cuerpo de múltiples voces”, es decir, un cuerpo dialógico. Las voces 
de este cuerpo apuntan en tres direcciones a la vez: a los sujetos que 
las enuncian; a los discursos que estas voces expresan; y a la 
interacción sin fin entre ellas. Además, esta interacción une a las 
voces y al mismo tiempo las separa. En otras palabras, se convierte 
en un cuerpo colectivo que en este caso es un parque. Más aun, cada 
una de estas voces es por lo menos parcialmente lo que es tanto por 
su diferencia con las otras voces como por su incorporación de 
algunos aspectos de ellas: cada voz, en resumen, es atravesada por 
(shot through with) las otras, es decir, es parte de la identidad y a la 
vez lo otro o la otredad (the other or the alterity) de las demás.  Por 
lo tanto, Gilfoyle dice que “el Millennium Park es una hibridez 
cultural, una ilustración viva de la relación entrecruzada de arte, el 
patrocinio de corporaciones, política urbana, y globalización”.34 

                                                           
33 He explorado sistemáticamente esta noción junto con la idea relacionada 
del “oráculo” y “el cuerpo de múltiples voces” (ver más adelante) y sus 
implicaciones socio-políticas en mi libro, The Multivoiced Body. Ver 
especialmente capítulos 3, 6, y 7. 
34 Gilfoyle Millennium Park, 341. 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
94 

 
 

La hibridez dialógica de las voces del parque es especialmente 
evidente en su arte. Por ejemplo, la voz de Burnham, es decir, el 
lenguaje del pasado arquitectónico de Chicago y la tradición de las 
bellas artes, se mantiene vivo en el parque por el peristilo de 
columnas Dóricas en la plaza de Wrigley. De hecho, uno de los 
diseñadores del peristilo dice que “tener la yuxtaposición y [este] tipo 
de diálogo entre [su clasicismo y el modernismo de la concha acústica 
de Gehry] habla del pluralismo de nuestro tiempo”.35 De la misma 
manera, Kapoor afirma que “él quería que la [Cloud Gate] tuviera una 
atmósfera clásica y que al mismo tiempo fuera muy 
contemporánea”.36  Esta clase de hibridez cultural también es 
alcanzada por las columnas proporcionadas que Gehry usa para fijar 
el sistema de sonido al enrejado sobre el césped al aire libre enfrente 
de la platinada concha acústica.37 En resumen, el estilo de arte 
contemporáneo más dominante en el parque, es decir, las voces de 
John Bryan y la mayoría de los artistas del parque, se define por su 
diferencia con la arquitectura bellas artes del siglo diecinueve pero 
también por incorporar aspectos de ella con su propio lenguaje 
artístico.   

Hay otros tipos de hibridación cultural que también son evidentes en 
el parque. Por ejemplo, una insinuación de Disneylandia lucha contra 
los verdaderos logros artísticos del parque. Así que Bryan menciona 
que algunos críticos pensaron en la Crown Fountain como una 
“diversión haciéndose pasar por arte”.38 Incluso el alcalde Daley se 
preocupó por el hecho de que la fuente de Plensa vaya a 
“Disneyficar” el parque.39  Además, el trabajo de Gehry ha sido 

                                                           
35 Gilfoyle Millennium Park, 338. 
36 La paráfrasis por Gilfoyle del comentario de Kapoor, Millennium Park, 261. 
La “atmósfera clásica” presuntamente refiere a la simetría de la escultura.  
37 Gilfoyle entrevista con Frank O. Gehry, marzo 31, 2003. Para más 
información sobre la tensión entre las Bellas Artes y los estilos 
contemporáneos en la planificación del parque, ver Gilfoyle Millennium 
Park, 123, 334. 
38 Gilfoyle entrevista con John Bryan, agosto 10, 2004. 
39 Gilfoyle, Millennium Park, 290; ver también 291. 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
95 

 
 

algunas veces llamado “arquitectura de entretenimiento”.40  A pesar 
de estas acusaciones, Bryan afirma que los planificadores evitaron a 
propósito hacer que el parque se pareciera a Diseylandia, o a su 
vecino, el Navy Pier, o a cualquier otro “parque temático”.41 De 
hecho, Gilfoyle elogia lo que él siente es la profundidad de las piezas 
de arte del parque y las contrasta con “la plantificación de los parques 
temáticos que están organizados alrededor de decepción y 
subterfugio”.42 

La naturaleza y la cultura también se mezclan en el parque. Esto es 
evidente en el Jardín Lurie y en la fuente de video de Plensa. Así, 
Plensa ve al agua en su fuente como un reflejo del lago de Chicago en 
el sentido especifico de “la memoria del agua como el fluido, como la 
humildad, como la razón del origen de todas las formas de vida – el 
agua”.43 Esta hibridez naturaleza-cultura es más obvia en la 
mediación del parque entre la congestionada área urbana y la gran 
extensión del lago.44 Sin embargo, el parque enfatiza el arte por sobre 
la naturaleza, y esto también es parte de la ruptura del parque – y de 
Bryan – con John Burnham y su Ciudad Blanca neoclásica.45 Hay, 
entonces, un número de voces que se mezclan en los objetos de arte 
en el parque y que compiten entre sí por su audibilidad: las bellas 
artes con el arte contemporáneo, la diversión con la profundidad y la 
naturaleza con la cultura.  

                                                           
40 Mike Davis, City of Quartz: Excavating the Future in Los Angeles (New York: 
Vintage, 1990), 81, 236-240. Este comentario de Davis está centrado en el 
trabajo que Gehry hizo para Disney; no resulta es claro que Davis tendría la 
misma visión sobre la concha acústica en Millennium Park. 
41 Gilfoyle entrevista con John Bryan, agosto 10, 2004. 
42 Gilfoyle, Millennium Park, 347. Las profundidades que Gilfoyle aloja están 
presentadas más adelante.  
43 Gilfoyle entrevista con Jaume Plensa, octubre, 2003. 
44 También Craig Webb nota la fuerza de la simetría entre la naturaleza, 
representada a través del lago y la congestionada área urbana que borden 
los lados del parque (Gilfoyle entrevista con Craig Webb, febrero 28, 2002). 
45 Gilfoyle, Millennium Park, 125. 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
96 

 
 

Estética relacional y los objetos del arte en el parque  

La caracterización del Millennium Park como un cuerpo de múltiples 
voces también se puede apreciar cuando consideramos la relación 
particular entre las obras de arte y los espectadores. En este sentido, 
Gilfoyle sostiene que “[el parque] rechaza la tendencia de la 
modernidad a enfatizar el derecho singular del artista a la auto-
expresión”.46 En vez de eso, “Cloud Gate, Crown Fountain, BP Bridge 
e incluso Jardín Lurie generan diálogos participativos y en proceso 
entre artistas y espectadores que tienen múltiples niveles”. Y 
prosigue, “desde el punto de vista de sus creadores, el arte que 
brinda a sus espectadores múltiples maneras de aprovechar y 
participar en el arte mismo es precisamente por ello 
‘democrático’”.47 

El énfasis de Gilfoyle en esta interactividad es repetido por los 
comentarios de muchos de los artistas y planificadores del parque. 
Así que Plensa quiere que los espectadores “participen en su obra de 
arte” a través del reconocimiento de los distintos tipos de personas 
cuyos rostros se muestran en la pantalla de su fuente.48 También 
piensa que una de sus cualidades interactivas consiste en los 
paseantes caminando por o “encima” del lecho del agua que no tiene 
más de un centímetro de profundidad y que se extiende entre las dos 
fuentes-videos.49 Además, Gilfoyle parafrasea a Plensa como 
diciendo que “el arte público presenta [...] el desafío de cómo 
integrar al espectador en una relación interactiva con el arte o, en las 

                                                           
46 Gilfoyle, Millennium Park, 341. 
47 Gilfoyle, Millennium Park, 345; ver también 341-49. 
48 Gilfoyle entrevista con Jaume Plensa, octubre 10, 2003. La fuente de 
Plenza es en realidad dos torres, cada una de 52 pies [feet], cara a cara sobre 
el largo del centímetro de profundidad de la piscina de reflejo. El agua cae 
en cascada sobre las torres y los retratos de video, siempre cambiantes, 
están compuestos por más de 1000 imágenes de personas de Chicago 
(Gilfoyle, Milennium Park, 277). 
49 Gilfoyle, Millennium Park, 291. 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
97 

 
 

palabras exactas de Plensa, ‘llegar a ser uno con el arte’”.50 El director 
de la galería de Plensa, Paul Gray, añade que él, como escultor, quiere 
que el arte público “tenga algún tipo de cualidad interactiva entre el 
observador, el artista, y la obra misma”.51 

Los aspectos interactivos de la fuente de Plensa también son 
atribuidos a la escultura Cloud Gate de Kapoor. Por ejemplo, un oficial 
de arte de Chicago nota cómo la superficie pulida de la escultura de 
Kapoor “refleja todo lo que entra en contacto visual con ella”, y por 
eso es que “usted no puede no estar en la escultura”.52 Kapoor mismo 
dice que él quería una obra que “trajera el cielo y al mismo tiempo le 
permitiera entrar en ella como una pieza de arquitectura que tirara 
de tu propio reflejo en el fulcro, haciendo un tipo de experiencia 
participativa”.53 Él agrega en otro lugar que “todas las obras son 
completadas por la persona que está mirándola”.54 En tono 
semejante, el arquitecto del Teatro Harris en el Millennium Park 
enfatiza “el encuentro entre la audiencia y el escenario”,55 y uno de 
los creadores del Jardín Lurie dice que sus árboles, arbustos, y otras 
plantas “tratan a los visitantes como actores en un teatro de su 
propia concepción”.56 Incluso los arquitectos del peristilo del parque 
afirman la interactividad de su obra: ellos lo diseñaron para que la 
gente pudiera leer con más facilidad los nombres de los donantes que 
fueron inscritos en la fachada del peristilo.57 La ironía de esta última 

                                                           
50 Gilfoyle, Millennium Park, 285. 
51 Gilfoyle entrevista con Paul Gray, octubre 4, 2001. 
52 Gilfoyle entrevista, febrero 21, 2001, con Michael Lash, Director of Public 
Art al Chicago Department of Cultural Affairs; ver también Gilfoyle, 
Millennium Park, 263. 
53 Citado en Gilfoyle, Millennium Park, 264. 
54 Citado en Gilfoyle, Millennium Park, 341. 
55 Gilfoyle entrevista con Thomas Beeby, junio 12, 2003. 
56 Citación de Robert Israel, en Gilfoyle, Millennium Park, 308. 
57 Gilfoyle, Millennium Park, 337. La ironía de este comentario será más clara 
en la sección crítica de este artículo. 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
98 

 
 

oración va a aclararse cuando confrontemos el lado más oscuro del 
Millennium Park en la segunda parte de esta discusión. 

El énfasis en las cualidades interactivas de los objetos de arte en el 
parque sugiere que éstos últimos son mucho más que un contenido 
mudo para las voces de los artistas, los políticos, las corporaciones y 
los paseantes del parque. Podemos empezar a especificar la 
naturaleza de este contenido al comparar los objetos de arte con las 
voces de los sujetos que los comentan. La complejidad sintáctica del 
discurso lingüístico permite a las voces ser reflexivas. Más 
específicamente, esta complejidad sintáctica nos hace posible 
nombrar o, de otra manera, captar un objeto y, entonces, con base 
en esta captura, imaginar y articular este objeto a lo que se presentó 
anteriormente. Además, el discurso asociado con voces establece la 
identidad de los individuos que las enuncian y que compiten entre sí 
por el significado del parque como “símbolo icónico de Chicago a 
fines del milenio”.58 

Aunque los objetos de arte no son reflexivos en el mismo sentido que 
las voces, su interactividad los transforma en “cuasi-voces” o lo que 
Edward Casey llama “gestos expresivos”.59 En tanto gestos 
expresivos, los objetos de arte están en una relación con las voces a 
la que Gilles Deleuze y Félix Guattari han denominado como 
“presuposición recíproca”.  Específicamente, los objetos de arte y las 
voces son “isomorficos”, es decir, están relacionados entre sí, pero 

                                                           
58 Gilfoyle, Millennium Park, 114. Debido a que estas voces sobreviven a las 
vidas de los individuos que actualmente las enuncian, es apropiado 
enfocarse en ellas y sus discursos en vez de sus datos biográficos en este 
análisis del parque y el arte público. 
59 Una comunicación personal de Edward S. Casey. Allí nota que el objeto de 
arte es una enunciación de la voz del artista, o en vez de eso, de la (las) voz 
(voces) que más allá el o ella está articulando en la creación del objeto de 
arte. Sin embargo, para nosotros, incluso el artista en su subsecuente modo 
de reflexión, el objeto del arte es el dinámico y a veces resistente o abrasivo 
contenido para nuestras voces – una “cuasi-voz” que es tanto activa como 
pasiva. 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
99 

 
 

ninguno de ellos es completamente dominado por el otro.60 De 
hecho, los objetos de arte pueden crear una ruptura y forzar una 
revisión en los discursos que simultáneamente los forman como su 
contenido.61 

Los propósitos interactivos de los artistas de Millennium Park y la 
referencia a la noción de presuposición recíproca indican que los 
objetos de arte bajo consideración son ejemplos de lo que Nicolas 
Bourriaud y muchos otros teóricos del arte llaman “estética 
relacional”. Según Bourriaud, la estética relacional es 
“democrática”62 y, en vez de formar “realidades imaginarias y 
utópicas” introduce “maneras de vivir y modelos de acción en la 
realidad”.63 Más específicamente, Bourriaud afirma que los objetos 
del arte relacional son tanto el producto como los productores de 
relaciones humanas. Es decir, los objetos de arte son el resultado de 
nuestras relaciones con ellos en la medida en que “hacen concreto el 
trabajo social”, y son los productores de estas relaciones en tanto que 
“organizan tipos de sociabilidad y regulan encuentros inter-
humanos”.64 Además, estos trabajos de arte interactivo introducen 

                                                           
60 Gilles Deleuze y Félix Guattari, A Thousand Plateaus: Capitalism and 
Schizophrenia, trans. Brian Massumi (Minneapolis: University of Minnesota 
Press, 1987), 145; ver también 108, 140-41, 146. Ver también el trabajo de 
Deleuze sobre la construcción de Michel Foucault de la relación entre “lo 
decible” y “lo visible”, en Gilles Deleuze, Foucault, trans. Seán Hand 
(Minneapolis: University of Minnesota Press, 1988), pp. 61, 67-69. Erwin 
Panofsky, Meaning in the Visual Arts (Garden City, NY: Anchor Books, 1955), 
10-14, y Edward S. Casey, Representing Place: Landscape Painting and Maps 
(Minneapolis: Minnesota University Press, 2002), xvi, también sugieren una 
relación entre el discurso y el objeto de arte que es similar a la idea de 
Deleuze y Guattari sobre la presuposición recíproca.  
61 Ver Deleuze and Guattari, Thousand Plateaus, 307-08.  
62 Nicolas Bourriaud, Relational Aesthetics, trans. Simon Pleasance and 
Fronza Woods, con Mathieu Copeland, (France: les presses du réel, 2002), 
57 (sus itálicos). Ver también, 109. 
63 Bourriaud, Relational Aesthetics, 13. 
64 Bourriaud, Relational Aesthetics, 48. 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
100 

 
 

un “desorden formal” en la “arena estética”. Este desorden provoca 
inherentemente un “diálogo” con los observadores de los objetos e 
implica una “discursividad por siempre inacabada”.65  

Por supuesto, muchos objetos no estéticos tienen esta propiedad de 
organizar alrededor de sí a las mismas personas que los forman.  Pero 
estos objetos no estéticos cumplen esta función en virtud de sus 
propios fines ya sea ayudándonos a sobrevivir, a hacer nuestros 
trabajos, o de otra manera a llevar a cabo nuestras tareas diarias. En 
contraste, los objetos de arte nos organizan al romper con todas 
estas funciones e ir más allá de sus usos cotidianos y al agruparnos a 
su alrededor desde una base novedosa creada en el momento de la 
interacción entre nosotros y ellos. Aunque Jürgen Habermas favorece 
otras formas de racionalidad, también nota que los objetos estéticos 
tienen el poder de crear el criterio por el cual ellos son juzgados.66 
Este poder creativo explica por qué tales objetos son eficaces al 
romper con los discursos que los dirigen y dar luz a nuevos 
planteamientos. A partir de esta caracterización de los objetos de 
arte, podemos usar otra vez algunos de los términos de Casey y 
repetir que el cuerpo de múltiples voces de Millennium Park consiste 
en dos caras: el “espíritu”, es decir, en las voces que articulan los 
objetos de arte, y el “lugar”, esto es, en los objetos de arte o gestos 
expresivos y sus alrededores que sirven como el contenido dinámico 
de las voces.67 

                                                           
65 Ibid., 26. Aunque Bourriaud afirma que el trabajo que conforma al modelo 
de estética relacional “no tiene un ejemplo anterior en la historia de arte”, 
él siente que esta estética pueda aparecer “como el fondo obvio de toda 
praxis estética, y como un tema modernista por sobre cualquier otro tema 
modernista” (Ibid.). 
66 Jürgen Habermas, The Theory of Communicative Action, vol. I, Reason and 
the Rationalization of Society, trans. Thomas McCarthy (Boston, MA: Beacon 
Press, 1984), 20. Ver también Maurice Merleau-Ponty, Phenomenology of 
Perception, trans. Colin Smith (London: Routledge, 2002), 208. 
67 Ver Gilfoyle, Millennium Park, 83, 114, para su énfasis en el parque como 
un lugar y su referencia al artículo por Blair Kaimin,  “A no place transformed 
into a grand place” [“un no lugar transformado en un gran lugar”], Chicago 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
101 

 
 

Los oráculos del Millennium Park 

Este retrato del parque como espíritu y lugar, como un cuerpo de 
múltiples voces, involucra un lado más oscuro del Millennium Park y 
hace evidente un serio problema en relación con los aspectos 
democráticos de su arte. La interacción creativa entre los 
participantes de este cuerpo es frecuentemente limitada por voces 
que son elevadas al nivel de “oráculos”. En el sentido que estoy 
usando este término, un oráculo se proclama el único y verdadero 
dios, la raza pura, el Capital, o cualquier otra doctrina dogmática que 
se presenta como una verdad universal e irrefutable. En el caso del 
Millennium Park, hay dos oráculos principales. Uno es la tendencia 
del arte a ser puro espectáculo. Por ejemplo, Frank Gehry quería ver 
su sala de conciertos y otras esculturas arquitectónicas como 
estructuras que lleven a la gente a preguntarse por el significado de 
la arquitectura. Pero concede que algunos de sus críticos ven su 
arquitectura como hipnotizante en sí misma para impresionar a los 
espectadores y enmudecerles o sacar de ellos un sorprendente 
“guau”.68 De hecho, al alcalde Daley le preocupó que el parque fuera 
“Gehry-zado”.69 Este efecto también puede caracterizar los otros 
trabajos de arte en el parque y minar su impacto interactivo o 
democrático. 

El concepto del espectáculo ha sido visto mucho tiempo como un 
problema del arte. La crítica más mordaz del arte como espectáculo 
viene de Guy Debord. En su libro La Sociedad del Espectáculo, 

                                                           
Tribune (18 julio, 2004), n.p. (on-line edition). Edward S. Casey, en su Getting 
Back Into Place (Bloomington, IN: Indiana University Press, 2003), 15, 312-
14, mantiene que no se puede reducir el lugar a otros términos y que cada 
lugar tiene un “espíritu”.  En The Multivoiced Body (146-47), sostengo que 
“el espíritu” es las “voces”, y “el lugar” es “el contenido”.  Estos dos 
elementos juntos constituyen cualquier obra de arte público incluyendo, por 
supuesto, el Millennium Park. 
68 Ver Gilfoyle, Millennium Park, 125. 
69 Gilfoyle entrevista con John Bryan, Jan. 31, 2001; ver también Gilfoyle 
Millennium Park, 123-24. 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
102 

 
 

sostiene que “el espectáculo proclama el predominio de las 
apariencias y afirma que [...] toda la vida social es mera apariencia”.  
El deber de la crítica es, entonces, “revelar el espectáculo [...] como 
una visible negación de la vida que ha inventado una forma visible 
para sí misma”.70 Más recientemente, un grupo de destacados 
historiadores y teóricos de arte, llamados “Retort”, han equiparado 
el espectáculo con un estado “constantemente auto-administrado” 
de “alienación-en-un reino de imágenes”, “imágenes-flujos 
constantes de diversiones, obediencia, fuerza empresarial, y 
uniformidad”.71  Para este grupo, de hecho, el espectáculo es 
solamente la parte imaginaria (imagistic) del fenómeno más grande 
de “un conjunto de regulaciones y exclusiones”, una “forma de la 
violencia” repetida contra “reales posibilidades humanas, reales 
representaciones (es decir, flexibles, usables, transformables), reales 
esfuerzos de ser colectividad”.72 En un tono similar, Terry Smith 
señala que el museo de arte Guggenheim en Bilbao, construido por 
Frank Gehry, y, por extensión, la concha acústica de Gehry en 
Millennium Park, son “arquitectura espectacular” que engloba, por 
sobre cualquier otro propósito, “la imagen que funciona al servicio 
principalmente de la industria cultural globalizante”.73  

                                                           
70 Guy Debord, The Society of the Spectacle, trans. Donald Nicholson-Smith 
(New York: Zone Books, 1995), 14 (Itálicas de Debord). 
71 Iain Boal, T. J. Clark, Joseph Matthews, Michael Watts o the Retort group, 
Afflicted Powers: Capital and Spectacle in a New Age of War, nueva edición, 
(New York: Verso, 2006), 187, 203. 
72 Ibid., 131. See also 180, 181, 182-83. 
73 Terry Smith, “Spectacle Architecture Before and After the Aftermath”, en 
Anthony Vidler, ed., Architecture: Between Spectacle and Use 
(Williamstown, Mass: Sterling and Francine Clark Art Institute, 2008), 5; ver 
también 11. En su “Contemporary Art and Contemporaneity”, Critical 
Inquiry, vol. 32, no. 4, Summer 2006, 681-707), Smith pregunta si el arte 
contemporáneo es “simplemente un nombre cursi de lo más refinado de 
aquellos objetos que sirven a la sociedad espectáculo a través de inducir en 
los espectadores el estado preferido de la distracción atenuada” (696). Ver 
también su The Architecture of Aftermath (Chicago: University of Chicago 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
103 

 
 

El segundo tipo de oráculo es aún más amenazante que el primero en 
relación a la afirmación de que Millennium Park es una entidad 
democrática. Apunta hacia una tendencia autocrática en relación con 
el arte público contemporáneo. Desde los recortes de ayuda federal 
a los estados y las ciudades implementados por el Presidente Reagan 
y el énfasis predominante en la reducción de impuestos, muchas 
ciudades en los Estados Unidos han sido obligadas a formar 
asociaciones con las grandes corporaciones para financiar el arte 
público. Esta forma de privatización contrasta con la práctica 
continua en Europa de los gobiernos de usar solo sus propios fondos 
para financiar el arte público. 

En el caso de Millennium Park, la cooperación público-privada 
también ha sido un reflejo de la tendencia del alcalde Daley y otros 
políticos a cambiar desde “el patrocinio municipal y el apoyo sindical” 
a un modelo comercial, recortando los gastos y los puestos de 
trabajo.74  Este cambio también es indicativo de la transición de 
Chicago de ser una ciudad industrial a constituirse en una ciudad de 
servicios, es decir, en un buen ejemplo de los efectos de la 
globalización en los Estados Unidos y otros países.75  La globalización 
también incluye la tendencia de Chicago y otras ciudades a 
emprender proyectos de arte público para transformarse a sí mismas 
en “destinos globales del turismo” y atraer capital financiero e 
inversiones económicas.76  A causa de estas tres razones, la 
privatización volvió a ser una medida aceptable para reducir el gasto 
municipal en la construcción de Millennium Park mientras este 
último continúa sacando beneficios para la región. 

                                                           
Press, 2006), especialmente sus comentarios en “iconotypes” (179-80) y su 
contraste de esta dimensión de la arquitectura con la “contemporaneidad” 
y los aspectos democráticos de ella (15, 182, 179194-95, 197, 203). 
74 Gilfoyle, Millennium Park, 93. 
75 Gilfoyle, Millennium Park, 147. 
76 Gilfoyle, Millennium Park, 93-96, 147, 170. Para una mayor elaboración 
sobre estos asuntos económicos, ver también 102-03, 349-50. 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
104 

 
 

Debido a esta tendencia financiera, el alcalde Daley le dio a John 
Bryan la misión de buscar a algunos jefes de corporaciones que 
tuvieran conciencia cívica para contribuir con más de cinco millones 
de dólares a cambio de poner el apellido de la familia o el nombre de 
algún miembro de ella al sitio de una particular pieza de arte 
(“naming opportunities”) – tales como Jay Pritzker Pavillion, Crown 
Fountain, Luire Garden, Wrigley Square, Harris Theater, y AT&T Cloud 
Gate Plaza. Más específicamente, los promotores dijeron a estos 
“Medici modernos” lo siguiente: “Ustedes van a ser los responsables 
de crear el más bello espacio, ornamento o edificio que va a definir 
Chicago por el próximo siglo. Tendrá su nombre y será un regalo a la 
gente de Chicago de aquéllos quienes fueron exitosos y prominentes 
en el tiempo del milenio.77 Este acuerdo también dejó la tarea de 
seleccionar el arte en las manos de Byran y sus donantes, con 
mínimos comentarios de las instituciones culturales o de otros 
cuerpos cívicos.78 

Debido a esta privatización, el historiador de la arquitectura, Paul 
Jaskot, sostiene que el Millennium Park ha utilizado la cultura para 

                                                           
77 Gilfoyle, Millennium Park, 104. El porcentaje más grande de los donantes, 
un 36%, viene de los servicios financieros, seguro de valores y bienes raíces; 
para una diferenciación complete de los donantes, ver 147-158. 
78 Ibíd., 126-27. Respecto del arte en el parque, solo el Lurie Garden 
involucra una competición formal, aunque esta fue la decisión de la familia 
donante y por eso es todavía un reflejo del poder privado en vez del público 
(295). Ver también 350-51 para otros comentarios, más favorables, sobre el 
examen público de este proceso de seleccionar arte – pero ninguna de estos 
comentarios rechaza el punto referente a que la mayor parte de la selección 
está en manos de los donantes. Además, algunos críticos sostienen que esta 
privatización significa que la dirección futura del parque va a estar de 
manera desproporcionada en las manos de las corporaciones y sus 
presidentes (CEOs) (348). Aunque Gilfoyle responde que el “espacio queda 
bajo la supervisión de la ciudad o del distrito del parque”, Bryan y sus 
donantes están construyendo una donación para mantener el Lurie Garden, 
Cloud Gate y la Crown Fountain (Ibíd.). Esto puede dar un gran control sobre 
las futuras modificaciones de estos sitios. 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
105 

 
 

naturalizar la simultaneidad y la compatibilidad de los valores 
sociales y los intereses capitalistas”.79 Esta naturalización hace 
aparecer normal que se dé a la esfera privada una gran parte del 
control sobre la forma y el uso de los espacios públicos. Por eso, ha 
disminuido la capacidad de la gente para ver la necesidad de luchar 
contra los intereses privados. Por lo tanto, al hablar “del parque y 
particularmente de la concha acústica de Gehry como algo 
‘profundamente democrático’, en combinación con el 
entretenimiento, formas de diversión y el beneficio social de juntarse 
como pueblo, particularmente luego de los ataques contra el World 
Trade Center”, se pasa por alto la complicidad del proyecto en 
amenazar las raíces económicas de la democracia.80  Podemos 
agregar al recuento de Jaskot que esta miopía inducida por la cultura 
es aumentada por nuestra tendencia de ver al arte o el “contenido” 
separado de las voces y de los oráculos que ayudan a formar su más 
amplio significado y dirección. 

A la luz de estas consideraciones, podemos ver ahora el amplio 
sentido en que el Millennium Park es un cuerpo de múltiples voces. 

                                                           
79 Paul B. Jaskot, “Marxism and the Built Environment in the Twenty-First 
Century: Millennium Park in Chicago and the Question of Private and Public 
Space”, en As Radical as Reality Itself:  Essays on Marxism and Art for the 
21st Century, eds., Matthew Beaumont, Andrew Hemingway, Esther Leslie, 
John Roberts (Oxford:  Peter Lang, 2007), 130 (mis itálicas). 
80 Jaskot, “Marxism”, 123-24. Gilfoyle también nota que esta privatización 
ha guiado a algunos críticos a interrogar las credenciales del parque 
(Millennium Park, 345). Algunos de los puntos específicos de esta 
privatización, y las preguntas levantadas sobre ella, son la fuerza policía del 
parque, su clausura en horas de la noche (11p.m. a 6p.m.), la improbabilidad 
del parque de ser “un espacio para los mítines político s”, la clausura del 
parque para su celebración inaugural y que “el pasar lista de millonarios del 
parque advierte no solo el exceso de riqueza de una sociedad organizada 
alrededor del mercado privado, pero además la usurpación privada del 
espacio público”.  A pesar de que las respuestas de Gilfoyle a estas críticas 
(341-356), ninguna de ellas se ha dirigido al argumento especifico de Jaskot 
en relación con la “naturalización” de la privatización. 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
106 

 
 

El parque se constituye tanto en la interacción creativa entre sus 
numerosas voces, así como, con la amenaza constante de la 
dominación de esta interacción por las voces que han llegado a ser 
oráculos. En otras palabras, el parque es un cuerpo social que lucha 
continuamente contra sus peores tendencias en nombre de las 
mejores.81  Desde este punto de vista, el Millennium Park o cualquier 
otra obra de arte patrocinada por el gobierno es un acto de 
ciudadanía siempre y cuando sus objetos estéticos y sus voces aliadas 
indiquen un sentido de la democracia suficientemente profundo para 
actuar en contra de la tendencia de algunas otras voces en el parque 
a convertirse en oráculos, especialmente el arte espectacular y el 
Capital. Dicho de un modo más amplio, tal arte actuaría como una 
“contra-memoria”, recordándonos que nosotros y nuestra sociedad 
somos cuerpos de múltiples voces – que, cuando no estamos 
limitados por oráculos, somos partícipes de una interacción creativa 
entre las numerosas voces que constituyen nuestra existencia 
híbrida. Entonces, para completar esta explicación del arte y de la 
ciudadanía, tenemos que hacer más explícito lo que el Millennium 
Park y la estética relacional de sus objetos de arte nos enseñan sobre 
la democracia y la ciudadanía. 

Resistiendo oráculos: Cloud Gate de Anish Kapoor 

Podemos empezar esta tarea de evaluar al parque como un acto de 
ciudadanía concentrándonos en una de sus esculturas, Cloud Gate de 
Anish Kapoor (Imagen 6). El trabajo de Kapoor comienza con un 
“vacío”.  Así, la superficie de Cloud Gate, pulida, aparentemente sin 
junturas, es un vacío que da origen a las figuras que la estructura 

                                                           
81 En el capítulo 8 (“El Inconsciente Social”) de The Multivoiced Body, 
sostengo que los oráculos son tendencias aberrantes. Por razones que 
especifico, ellos intenten apagar la interacción abierta y creativa entre las 
voces de la sociedad. En el nombre de esa interacción, y a partir del amor 
fati Nietzscheano o el abrazo intrínseco de lo que más fundamental somos, 
es decir, la interacción entre las voces que constituyen a cada uno de 
nosotros y a la sociedad, tratamos de recuperar los lazos perdidos a causa 
de los oráculos. 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
107 

 
 

transitoriamente.82 Más específicamente, la escultura tiene la forma 
de un frijol. Cuando se camina bajo la superficie inferior o “amófilos” 
del frijol, lo primero que se encuentra es el reflejo de todas las 
personas alrededor de la escultura en lugar del suyo propio. Cuando 
finalmente el espectador se logra ubicar, los contornos del frijol 
hacen que su reflejo coincida en parte o se fusione con el reflejo de 
los otros (Imagen 9). El espectador se percibe a sí mismo como una 
criatura híbrida, a la vez idéntica y diferente de los otros. A pesar de 
la peculiaridad de este tipo de encuentro, los observadores parecen 
disfrutar moviéndose, confundiendo sus imágenes y ubicándose 
nuevamente. Ellos continuamente echan un vistazo a las personas a 
su alrededor, como si se dieran cuenta y disfrutaran de un nuevo 
sentido de lo que significa estar juntos. 

                                                           
82 Cf. las citas de Kapoor en Homi K. Bhabha, “Anish Kapoor: Making 
Emptiness”, en Anish Kapoor, ed. Homi K. Bhabha, Anish Kapoor, y Pier Luigi 
Tazzi (Berkeley: University of California Press, 1998), 14, 18, 25, 30, 35-36. 
Ver también los comentarios de Bhabha, particularmente “el vacío como 
forma, como presencia física, pueda permanecer ‘lo mismo’ pero, como un 
signo de la nada, algo ‘otro’ que anima la material del verdadero hacer, es 
siempre diferente” (27; ver también 24, 31, 35). 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
108 

 
 

 
Imagen 9: foto del autor. 

 

A la luz de esta experiencia, Kapoor comenta que su escultura es “un 
plano de imagen (picture plane) que fuerza al espectador hacia un 
interior más profundo”.83 Parte de lo que él quiere decir a través de 
este interior es que “todos nosotros estamos en un exilio, en un 
estado positivo de ambigüedad cultural”.84 Reforzando esta 
sugerencia, Pier Tazzi, uno de los más prominentes comentadores de 
Kapoor, afirma que “a través de las esculturas de Kapoor, nosotros 
nos vemos como larvas sin certidumbre, sin lugar, y sin edad” y que 

                                                           
83 Anish Kapoor, “Anish Kapoor in Conversation with Nicholas Baume”,  en 
Baume, Anish Kapoor, 50. En su “History, Memory, y Anish Kapoor”, en 
Baume, Anish Kapoor, lo que Parther Mitter dice del otro trabajo de Kapoor 
es verdad también respecto de Cloud Gate: “El vacío da la impresión de una 
fuerza irresistible trayendo el espectador a su vórtice”(114). 
84 Gilfoyle entrevista con Kapoor, Millennium Park, 265. 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
109 

 
 

“esto oscurece nuestra insostenible identidad”.85 Mary Jane Jacob 
ayuda a clarificar el significado de esta identidad insostenible al 
recurrir a los orígenes hindúes de Kapoor y la inspiración que toma 
del pensamiento Budista e Hindú. Ella sostiene que las esculturas de 
Kapoor reflejan la “red” de la diosa Hindú, Indra. Los nudos de esta 
red infinita son joyas multifacéticas, cada uno reflejado en todos los 
otros. En otras palabras, ellos simbolizan lo que Kapoor mismo refiere 
como “inter-conectividad infinita” o “fuerzas cósmicas 
complementarias que crean y sostienen al universo a través de su 
interacción esencial e íntima”.86 

Jacob vincula esta idea de interconectividad específicamente a Cloud 
Gate cuando afirma que su superficie pulida “no es tanto un espejo 
que refleja el yo o la ciudad sino un espejo en el cual podemos vernos 
a nosotros mismos unidos a los demás”.87 Esta unión, además, es 
compuesta por la diferencia, tal como las imágenes reflejadas en 
Cloud Gate ya lo han mostrado. Pero Nicholas Baume nos recuerda 
esto una vez más cuando dice que el trabajo de Kapoor, al igual que 
el dios Hindú, Visnú, representa “simultáneamente la unidad y la 
multiplicidad”.88 

Como estos comentarios indican, Cloud Gate contradice la noción 
usual de identidad. En vez de uniformidad o mismidad, cada una de 
las figuras reflejadas en la escultura es simultáneamente parte de la 
identidad y el otro de las demás. Solo en el límite de lo absoluto e 
inalcanzable, pueden las figuras llegar a estar totalmente fusionadas 
o completamente separadas. Además, Cloud Gate perpetuamente 
produce nuevas imágenes. Por eso, Gilfoyle dice con entusiasmo que 
“mientras uno se mueve alrededor de la escultura, los reflejos 
hipnóticos, incluso la forma, cambian; nunca es una sola cosa en un 
único lugar. El objeto estacionario esta siempre en transición, 

                                                           
85 Tazzi, “Journey”, 111. 
86 Mary Jane Jacob, “Being with Cloud Gate, en Baume Anish Kapoor, 131. 
87 Ibíd., 132. Ella añade que también vemos “la transigencia y fugacidad de 
nuestra vida y la de los otros” en la superficie reflectante de la escultura. 
88 Baume, “Floating in the Most Peculiar Way”, en Baume, Anish Kapoor, 22. 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
110 

 
 

continuamente en un estado de ‘flujo’”.89 En palabras de su creador, 
Cloud Gate es “un espacio de devenir”.90 

Estas descripciones de Cloud Gate ayudan a desinflar la crítica a que 
la escultura de Kapoor es un caso de espectáculo hipnotizante. En 
términos más positivos, ellas reafirman que su arte es interactivo, es 
decir, una instancia de estética relacional.91 La escultura no nos 
mantiene tanto en un estado de recogimiento sino más bien nos 
invita a interactuar creativamente con ella y con los otros 
espectadores. Pero si estas consideraciones salvan a Kapoor de la 
acusación de crear un arte espectacular, otros comentadores, como 
mencionamos anteriormente, las miran apuntando a una crítica 
diferente – que la interacción entre los espectadores y la superficie 
de Cloud Gatees equivalente a estar de pie en frente de un espejo en 
un “parque de diversiones” (fun house), que la escultura es solo para 
entretenerse y sería más apropiado que estuviera en Disneylandia.92 

En respuesta a esta segunda línea de crítica, Jacob afirma que Cloud 
Gate “no es un truco de espejos de una casa de diversiones”. Por el 
contrario, sostiene que la escultura ilustra “el poder de la experiencia 
fenomenológica sobre el intelecto”, nos permite “recoger (glean) a la 
vez nuestra materialidad e inmaterialidad” y nos ofrece “vislumbrar 
a nuestra propia naturaleza como un estado de devenir en constante 
cambio”.93 En una entrevista con Kapoor, Baume exclama que Cloud 
Gate “parece casi mágica” porque “es tan completamente diferente 
de todo lo que lo rodea, y a su vez refleja y transforma ese todo”. En 
respuesta, Kapoor admite que “es un corto viaje desde Disneylandia 
hacia algo verdaderamente misterioso”.  Pero él siente que su 

                                                           
89 Gilfoyle, Millennium Park, 272-73. 
90 Kapoor, citado en Bhabha, “Anish Kapoor”, 36. Ver también Baume, 
“Floating in the Most Peculiar Way”, en Baume, Anish Kapoor, 16. 
91 Ver arriba y Gilfoyle, Millennium Park, 261.  
92 Ver arriba y Gilfoyle, Millennium Park, 345-46, para un resumen de las 
críticas relacionadas al entretenimiento. 
93 Jacob, “Being with Cloud Gate, en Baume Anish Kapoor, 126. 
 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
111 

 
 

escultura evita Disneylandia en tanto que no retiene “un carácter 
físico o relacionado a los objetos” (a nonphysical, non-object-related 
character) y por eso es “un asunto de significado (a matter of 
meaning)”.94 Lo que estos comentadores dicen de Cloud Gate, 
Gilfoyle lo atribuye al parque en su totalidad: 

 

El Millennium Park anima a los visitantes a interactuar con 
alguna forma de arte. Como pregunta Kapoor, ¿Cuántos de 
los visitantes a Disneylandia o a un parque temático 
contemplan su “nada”?  ¿Hay algunas de ellos que meditan 
sobre la dualidad de la vida planteado por Plensa?  ¿Quién 
examina el caos de la música y la urbanidad planteado por el 
pabellón de música de Gehry?95 

 

Así Kapoor, Gilfoyle, y otros comentaristas entienden que el carácter 
extraordinario del arte de Kapoor puede contrarrestar cualquier 
efecto que nos recuerde a un típico parque de distracciones. En otras 
palabras, de la misma forma que el “espejo” necesita espectadores, 
y por lo tanto es relacional, de la misma manera en que los 
espectadores requieren el “aura” del espejo para ver su propia 
interacción y las imágenes reflejadas como especiales. Cloud Gate de 
Kapoor, entonces, tiene aspectos de espectáculo, pero están al 
servicio de los aspectos relacionales de la obra, es decir, su capacidad 
para seducir a los observadores para interactuar activamente con la 
superficie de Cloud Gate y entre sí y, a la vez, sugerir nuevas ideas 
sobre la comunidad. 

El punto de vista que estoy sugiriendo es cercano a la idea de Theodor 
Adorno de que el arte público que merece este nombre sugiere que 

                                                           
94 Kapoor, “Anish Kapoor in Conversation with Nicholas Baume”, en Baume, 
Anish Kapoor, 39. 
95 Gilfoyle, Millennium Park, 347. 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
112 

 
 

“las [cosas] deberían ser de otra manera diferente”96 y también se 
aproxima a la opinión de Jochen Sculte-Sasse de que la vanguardia 
estética “reintegra el arte a la praxis social” tanto como rompe con 
“la unidad orgánica de la institución burguesa del arte”.97 Cloud Gate 
se acerca a ese “deberían ser de otra manera” de Adorno y al criterio 
del arte de vanguardia de Sculte-Sasse en tanto que esta escultura 
insinúa un sentido de comunidad que se halla justo debajo o dentro 
de nuestra existencia individualizada, un sentido que no nos atomiza 
ni anula nuestra heterogeneidad. De hecho, Cloud Gate y las otras 
obras de arte en el Millennium Park nos recuerdan lo que los oráculos 
en la sociedad nos han hecho olvidar o incluso temer: que somos 
miembros de un cuerpo de múltiples voces que crea continuamente 
nuevos discursos y prácticas a través de la interacción entre sus 
voces. 

  

                                                           
96 Theodor Adorno, “Commitment”, en Aesthetics and Politics, trans. ed. 
Ronald Taylor (Verso, 1977), 194. Pero que “las cosas deben ser de otra 
manera,” tiene que ser “mediada a través de nada más que la forma de la 
obra misma, cuya cristalización deviene una analogía a esa otra condición 
que debe ser” (Ibíd.). Esta “cristalización” en el caso de Cloud Gate, 
argumento acá, consiste en la superposición de imágenes contra el fondo de 
la superficie espectacular de la escultura. 
97 Jochen Schulte-Sasse, “Foreword”, Peter Büger, Theory of the Avant-
Garde, trans. Michael Shaw (Minneapolis, MN:  Minnesota University Press, 
2002), xxxviii. Schulte-Sasse mantiene que la estética de la vanguardia 
permite “un concepto de la experiencia que procede de la discrepancia 
entre la experiencia concreta y los esquemas de interpretación socialmente 
prefabricados” (xliii; xxxviii). Para hacer esta discrepancia, los artistas de 
vanguardia crean “segmentos de arte, no cerrados e individuales, que se 
abren a respuestas suplementarias” y desafían a quienes los reciben a 
hacerlos “una parte integrada de su realidad” (xxxviii). En otras palabras, su 
trabajo no resulta, como “el arte clásico-romántico de la sociedad moderna 
y otro arte “distante y autónomo”, que sirven paradójicamente para 
“protestar y también proteger el status quo” (xxxv). 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
113 

 
 

Millennium Park: ¿Un acto de la ciudadanía? 

 El reflejo de los cuerpos en la superficie brillante de Cloud Gate es 
casi tan diáfano (rarified) como las voces. Por eso podemos 
concebirlo como sugiriendo una indicación de una forma profunda de 
la democracia, una que afirma la solidaridad, heterogeneidad y 
fecundidad sugeridas simultáneamente en la interacción de las 
imágenes producidas por los cuerpos de los espectadores. Pasando 
de las figuras en la superficie de Cloud Gate a las voces de los oficiales 
electos, los donantes corporativos, los espectadores, los artistas, y las 
otras voces y cuasi-voces que constituyen el Millennium Park, 
podemos capturar esta idea de la democracia a través de un principio 
de justicia, “la interacción abierta y creativa entre voces de igual 
audibilidad”.  Este principio nos insta a no desechar o simplemente 
registrar las palabras de las otras voces; al contrario, debemos 
escucharlas en la manera interactiva que pone en riesgo nuestros 
propios discursos, los cuales puedan someterse a posibles cambios 
como consecuencia de las otras voces. Un encuentro dialógico de 
esta clase afirma las otras voces entrelazadas con las nuestras, y 
asegura que ninguna de las tres dimensiones de la democracia debe 
ser sacrificada en el altar de las otras dos: la solidaridad no debe 
volverse unívoca y eliminar la diferencia y la novedad; la 
heterogeneidad no debe convertirse en una pluralidad de voces que 
cese o minimice la interacción creativa que une entre sí a las 
diferentes voces; y la fecundidad no debe transformarse en un 
futurismo que silencie o deseche cualquier voz que no siga la orden 
de crear a costa de todo de lo demás. En otras palabras, esta 
perspectiva de la democracia combina el énfasis de la modernidad 
sobre la unidad con la propensión de la posmodernidad por la 
diferencia y la novedad. Además, esta combinación no rechaza las 
ideas tradicionales de salvaguardar los derechos individuales ni las 
elecciones representativas. Al contrario, provee una base de ellas 
más profunda a estas ideas en vez de servir como un simple recurso 
pragmático.  Al mismo tiempo va más allá al reclamar políticas 
sociales, económicas y otras diferentes cuyo propósito sea promover 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
114 

 
 

una interacción creativa entre las voces y consecuentemente la 
metamorfosis del cuerpo social.98 

De este modo el Millennium Park da un criterio de la democracia que 
podemos usar para juzgar al mismo parque y a otras obras de arte 
público como actos de ciudadanía en sociedades democráticas. El 
parque en sí constituye un acto de este tipo en la medida que encarna 
las tres dimensiones o virtudes políticas de la democracia y por eso 
resiste los límites que los oráculos del espectáculo y del Capital 
imponen a la interacción de sus voces. Más específicamente, los 
objetos de arte en el parque se resisten a un tipo de arte espectacular 
en la medida que impulsan a sus observadores a interactuar con ellos 
y entre sí, y a tener algún sentido de un significado social y 
democrático más profundo, es decir, en la medida que los objetos 
rompen nuestras nociones más restringidas de la unión. En vez de 
deslumbrarnos y cegarnos, los objetos de arte llegan a ser una nueva 
voz; en vez de ser solamente arte contemporáneo abrigando 
fragmentos de las bellas artes y otros idiomas artísticos, ellos se 
convierten en parte de su arte vanguardia, de ese arte que establece 

                                                           
98 En The Multivoiced Body, proveo una descripción detallada y comento 
cómo el trió de la triada de la solidaridad (o la unidad), la heterogeneidad (o 
la diferencia), y la fecundidad (la continua producción de voces nuevas a 
través de la competición por la audibilidad entre las otras) constituye y es la 
base del principio de justicia ya mencionado arriba, así como de la noción 
más profunda de la democracia. Muestro también cómo mi punto de la vista 
implica “la Democracia Económica” (Economic Democracy), incluyendo la 
democratización del lugar de trabajo, los derechos de grupos culturales 
tanto como de individuos, y, añadiría ahora, las áreas de vivienda como 
espacios públicos en vez de solamente privados. Para un tratamiento 
sistemático de la noción de democracia económico, ver David Schweickart, 
Against Capitalism (Boulder, CO: Westview Press, 1996), esp. 67-77, tanto 
como Tony Smith, Globalization: A Systematic Marxian Account (Boston, 
MA: Brill, 2006) y su idea relacionada del “socialismo democrático” 
(democratic socialism). 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
115 

 
 

una interacción entre sus observadores y sugiere un sentido 
novedoso de comunidad democrática.99 

En el frente económico, estos objetos de arte aumentan la 
audibilidad de la voz democrática del parque y resisten la autocracia 
en la medida que pueden desafiar fuertemente el oráculo del Capital 
y su naturalización al ofrecer a los donantes la “oportunidad de poner 
sus nombres”. Más ampliamente, la voz democrática del parque 
debe resistir el uso de la privatización como un medio para financiar 
el arte público.  De hecho, esta protesta incluye la privatización del 
espacio público que ocurre a través de los centros comerciales 
(malls), comunidades cerradas (gated communities), áreas públicas 
invertidas y controladas por empresas (business investment centers) 
y otras prácticas que limitan la democracia en nombre de la 
confortabilidad del consumidor y las ganancias comerciales.100 

                                                           
99 Ver los comentarios mencionados anteriormente sobre la vanguardia. La 
relación interactiva de los objetos de arte con sus espectadores refiere a la 
democracia radical en un sentido que va más allá que el simple ofrecimiento 
de una crítica de las formas de la unidad totalizada y homogeneizada: la 
relación provee un contenido positivo, una visión alternativa de la sociedad, 
no-totalizante, en el nombre de la cual esta crítica pueda ser emprendida. 
Ver también Jacques Rancière, The Politics of Aesthetics, trans. Gabriel 
Rockhill (London: Continuum, 2004). Él afirma que hay confusión entre “dos 
ideas de la vanguardia, que de hecho son dos ideas diferentes de la 
subjetividad política: la archí-política idea de un partido, es decir la idea de 
la forma de la inteligencia política que resume las condiciones esenciales 
para el cambio [por ejemplo, un partido de vanguardia], y la idea meta-
política de la subjetividad política global, la idea de la potencialidad 
inherente a los modos sensibles y innovadores de la experiencia que 
anticipan una comunidad  por venir (to come)” (300; ver también 29) – en 
otras palabras, “la misma idea de una van-guardia política es dividida entre 
la concepción estratégica y la concepción estética de la van-guardia” (30). 
En este ensayo, refiero a la vanguardia solamente en el sentido de la 
concepción estética. 
100 Ver Kohn, Brave New Neighborhoods, y Miller, Designs on the Public. 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
116 

 
 

He propuesto que los objetos de arte en Millennium Park sugieren 
una idea radical de democracia, una que afirma simultáneamente la 
solidaridad, la heterogeneidad y la fecundidad. También he indicado 
que esta idea de democracia es un criterio que puede ayudarnos a 
juzgar al parque y a otras obras de arte público como actos de 
ciudadanía. Cuando dirigimos este criterio a su origen, al Millennium 
Park, un cuerpo de múltiples voces que lucha contra sus propios 
oráculos, los resultados pueden ser todavía debatibles. Algunos 
mantendrán que el parque y sus objetos de arte proveen un atractivo 
escenario para los oráculos del espectáculo y del Capital, imágenes 
que nos distraen e impiden reconocer la privatización de la esfera 
pública. Como este primer grupo, otros notarán con alarma la 
dominación de estos dos oráculos en la sociedad de hoy en día y los 
límites inherentes en el arte patrocinado por un gobierno. Ellos 
también pondrán la mayor parte de sus esperanzas en el arte que 
tenga menos compromisos: el arte disidente, cuyo origen no está ni 
en el Capital ni en el gobierno.101 Pero, por encima de todo, estos 
últimos afirmarán que en tanto los objetos de arte sugieren un 
sentido alternativo de democracia y funcionan en contra los oráculos 
en Millennium Park, la creación de estas obras de arte, si no el parque 
como una totalidad, constituye un acto de ciudadanía. De hecho, 
dentro de los límites ya impuestos por el capitalismo y el gusto por el 
espectáculo o por Disneylandia en el arte patrocinado por el 
gobierno, tal vez no podamos razonablemente pedir de esta 
categoría del arte, en esta época, que haga algo más que ofrecer un 
nivel de resistencia a los oráculos que hemos descrito aquí. Por lo 
cual, el arte en el parque podría calificarse como un acto de 
ciudadanía. Más allá de estos dos puntos de vista, debemos admitir 
que ésta es una época en la cual las imágenes y el arte público guían 
cada vez más nuestras vidas y la política. Por lo tanto, sin importar 
cuan opaco sea el mensaje democrático de las esculturas, y sin 

                                                           
101 El “homeless projection” de Krzystof Wodiczko en el Union Square de 
Manhattan es un ejemplo de este tipo de arte. Para una discusión de ello, 
ver mi “Citizenship, Art and the Voices of the City”. 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
117 

 
 

importar cuánto que los oráculos del espectáculo y el Capital 
disminuyan la audibilidad de este mensaje, debemos buscar nuevas 
formas de aumentar su resonancia. 

 

  



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
118 

 
 

 

LA GOBERNANZA CORPORATIVA DE LA EDUCACIÓN EN 
ECUADOR Y EL FILANTRO-CAPITALISMO 

 

Isabel Gil Gesto 
Universidad de Cuenca 
Facultad de Jurisprudencia y Ciencias Políticas y Sociales 

 

INTRODUCCIÓN 

En el marco de la globalización neoliberal, o mejor, en el marco de 
procesos neoliberalizadores del siglo veintiuno, a partir del 
paradigma de la gobernanza (neoliberal), emergen actores privados 
que participan y colaboran con los gobiernos de los Estados-nación 
en la toma de decisiones de las políticas educativas. En este contexto, 
perseguimos analizar cuáles son las intencionalidades políticas de la 
participación organizada de determinados actores privados, 
especialmente los grandes grupos empresariales de Ecuador y de sus 
fundaciones empresariales (familiares), en el ámbito de la educación 
pública.  

La investigación se centra en el año 2015,1 durante el período final 
del gobierno de la Revolución Ciudadana en Ecuador (2007-2017), 
proyecto político encabezado por el expresidente Rafael Correa en el 
marco de los gobiernos postneoliberales del siglo veintiuno en 
América del Sur. Pese a que el proyecto político de la Revolución 

                                                           
1 Esta investigación se recoge en una tesis doctoral, “La política educativa 
del gobierno de la revolución ciudadana (2007-2017) y la gobernanza 
corporativa de la educación de corte filantrópico” (Gil Gesto, 2018), 
publicada por la Universidad de A Coruña en su repositorio digital, y que fue 
financiada por la Secretaría Técnica de Educación Superior, Ciencia, 
Tecnología e Innovación del Ecuador (SENESCYT) a través del programa de 
becas para estudios de postgrado Convocatoria Abierta, II Fase. Este trabajo 
se basa en resultados y conclusiones obtenidos en la mencionada tesis 
doctoral. 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
119 

 
 

Ciudadana propuso la recuperación del rol del Estado en el ámbito 
público, sin embargo, en el contexto de los procesos de gobernanza 
global, emergen nuevos actores, así como nuevas dinámicas y nuevas 
formas de privatización de la educación. Se trata de actores y 
dinámicas interconectadas, enredadas local y globalmente para 
apuntalar, fortalecer y naturalizar el proceso privatizador en el país. 

Las formas de penetración de lógica de mercado en el sistema 
educativo ecuatoriano la hemos definido como “percolación” (López 
Rey, 2006), en tanto en cuanto penetran introducen valores del 
mercado en la institucionalidad pública. La matriz de mercado 
percola la política educativa de Ecuador a través de la denominada 
privatización endógena, y, además, se producen avances de los 
procesos privatizadores exógenos de la educación pese a ciertos 
intentos de “contención limitada” llevados a cabo por el gobierno de 
la Revolución Ciudadana.  

De tal forma que, aunando la distinción entre privatización endógena 
y exógena que realizan Ball y Youdell (2007), nos inclinamos por la 
referencia a la gobernanza corporativa (CLADE, 2016) de la educación 
en el país, puesto que nos sitúa en el marco de proyectos de 
“gobernanza” como diferentes procesos de neoliberalización a nivel 
global. Diferentes actores, desde los think tanks, grupos editoriales, 
asociaciones religiosas católicas y evangélicas y, sobre todo, las 
grandes corporaciones empresariales locales, a través de una 
dimensión filantrópica, co-participan en la gestión educativa junto 
con el gobierno y otros organismos multilaterales así como la banca 
del desarrollo nacional y global, especialmente el Grupo Banco 
Mundial. 

Los principales grupos económicos o grupos empresariales de 
Ecuador han crecido y se han fortalecido en el siglo veinte, 
manteniendo su hegemonía en el siglo veintiuno. En su gran mayoría, 
estos grupos económicos proceden de “familias empresarias” 
originarias, que emergen de la inserción de Ecuador en el sistema 
capitalista mundial-colonial en clara posición periférica como país 
agroexportador. Por ello, entendemos la conformación de los grupos 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
120 

 
 

empresariales2 en una estrategia de las familias empresarias 
“originarias” para adaptarse a las transformaciones del sistema 
capitalista-colonial. Y, son precisamente estos grupos empresariales 
(familiares), a través de sus fundaciones corporativas (familiares), 
quienes, mayoritariamente, a partir de las recomendaciones de 
organismos transnacionales y banca del desarrollo, y junto con otras 
instituciones de la sociedad civil hegemónica, como think tanks, 
ONGs, etc., tratan de incidir, influir y dirigir la política educativa del 
país atendiendo a sus intereses corporativos, y a los intereses de una 
élite nacional conectada trasnacionalmente. Estos grupos 
económicos, realizan diferentes tipos de intervención en el ámbito 
educativo, desde acciones solidarias, proyectos y programas, incluso 
creando sus propias fundaciones corporativas. Asistimos, pues a una 
auténtica gobernanza corporativa, de corte filantrópica, de estos 
tradicionales grupos económicos de poder e influencia, que se 
articulan con las lógicas globales de la gobernanza educativa. 

En la presente investigación, partimos del análisis de la gobernanza 
neoliberal la cual, en el siglo veintiuno, se presenta como clave para 
identificar los nuevos rasgos de los cambios regulatorios impuestos 
por las disciplinas de mercado después de la década de 1970 
(Brenner, Theodore y Peck, 2010). Proponemos recurrir a un enfoque 
que permita relacionar los análisis locales y globales con meta-
narrativas más amplias en función a formas de reestructuración 
regulatoria impulsadas tras la crisis de 1970 (Brenner et al., 2010), 
donde entendemos que el concepto de gobernanza, de gobernanza 
global facilita la comprensión de dicha relación. Así, planteamos, en 
el marco del capitalismo del siglo veintiuno, la vinculación entre las 
transformaciones acontecidas a nivel Estado-nación con aquellas 

                                                           
2 Utilizaremos indistintamente, como sinónimos, los términos “grupos 
económicos” como “grupos empresariales”. Estos grupos suelen 
conformarse a partir de estas principales familias empresarias “originarias” 
de Ecuador aunque no siempre; por ello, nos referiremos a los grupos 
empresariales utilizando el paréntesis para citar que muchos de éstos, son 
también familiares. 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
121 

 
 

otras directrices provenientes de organismos transnacionales, donde 
inferimos la existencia de una nueva forma de gobernanza global que 
atiende a una disciplina de mercado y que presiona la política 
educativa de Ecuador, durante el contexto de la Revolución 
Ciudadana3 que nace como propuesta política de rechazo al 
neoliberalismo, pero no al capitalismo. 

Entendemos, asimismo, que se produce una percolación cultural por 
parte del mercado (López Rey, 2006, p.59) en la política pública 
educativa del país a través de procesos endógenos y exógenos de 
privatización educativa, pero también a través de diferentes 
modalidades de actuación de nuevos y emergentes actores, no 
necesariamente educativos, especialmente los grandes grupos 
económicos del país que inciden en educación, conformando esta 
gobernanza corporativa de corte filantrópico en la política pública 
educativa. La percolación, como término geofísico, significa la 
filtración de líquidos en el suelo, por acción de la fuerza de la 
gravedad, hasta las capas profundas de la tierra. La percolación 
cultural se refiere al proceso por el cual la lógica institucional del 

                                                           
3 En estas páginas, aunque no trataremos específicamente sobre el papel 
que ejerció el gobierno de la Revolución Ciudadana (2007-2017) en el marco 
de la gobernanza corporativa de la educación en Ecuador, partimos que se 
produjo una contención, aunque limitada, de los avances privatizadores de 
la educación durante el período 2007-2017, especialmente en el primer 
mandato del gobierno del presidente Rafael Correa. Esta contención se 
refirió más a la privatización exógena de la educación en el sentido que la 
educación se hizo pública en cuanto al número de planteles educativos 
públicos y número de alumnado en instituciones educativas públicas, con 
fuerte trasvase de alumnado de centros privados, si bien es cierto que se 
trataba de centros privados de bajo coste. Sin embargo, la privatización 
endógena, en cuanto a la introducción de la matriz de mercado en el ámbito 
público educativo, se encuentra inserta en el propio proyecto político de la 
Revolución Ciudadana. Pero es que la Constitución del 2008, una de las más 
vanguardistas del mundo, se encuentra percolada por la matriz de mercado, 
influencia del peso que los sectores conservadores y las élites políticas y 
económicas tuvieron en la Asamblea Constituyente.  



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
122 

 
 

mercado irrumpe en un ámbito que no es natural (López Rey, 2006, 
p.59). En este caso, la lógica mercantil se introduce en el ámbito de 
la política pública educativa. Ello refuerza la legitimidad del 
capitalismo, y cuanto mayor sea la hegemonía del capitalismo en el 
orden social, mayor será la inevitabilidad de su penetración (López 
Rey, 2006, p.60). 

Se pretende demostrar que la educación pública en el siglo veintiuno 
es una cuestión tremendamente compleja que requiere de un análisis 
diferente, donde no resulta adecuado centrarse en el accionar de un 
solo actor, el Ministerio de Educación, puesto que este entra en 
relación con múltiples actores en términos de conflicto-negociación-
consenso, y a través de diferentes dimensiones socio-espaciales: 
local, nacional, regional y global. En el segundo decenio del siglo 
veintiuno, en el marco de la globalización capitalista, múltiples 
actores, internos y externos, pugnan por el sentido de la educación 
en Ecuador. Nos interesa especialmente el papel de los grandes 
grupos económicos y sus fundaciones empresariales. 

Hemos tomado como referencia a Saura (2016) en un trabajo similar 
que el autor realizó sobre la presencia de la red especializada en 
educación Teach for All en España. El enfoque de redes políticas nos 
ha servido como marco teórico-conceptual para describir la 
complejidad de actores e interacciones en la gestión y toma de 
decisiones en política pública educativa, y también como 
instrumento de análisis. En este sentido, para identificar la red de la 
gobernanza de la política pública educativa en Ecuador, y 
especialmente el papel de los grandes grupos económicos y sus 
fundaciones empresariales (familiares), buscamos examinar los 
intereses que persiguen estos actores privados en el ámbito de la 
educación política y como utilizan su influencia, además de examinar 
los diferentes procesos de intercambio de recursos e información 
entre los actores de esta compleja red de gobernanza educativa. A 
partir de la identificación de los principales grupos económicos del 
país, siguiendo a Saura (2016, p.252), desarrollamos una serie de 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
123 

 
 

actividades relacionadas que facilitan el análisis contemporáneo de 
las redes políticas en educación, como son: 

1.- Una exploración indagatoria en internet. 

Recurrimos al análisis de los documentos institucionales de las 
diferentes organizaciones de la sociedad civil y empresas, sus 
misiones, visiones, objetivos, características y relacionamiento nivel 
de relación con la filantropía educativa. Los recursos de información 
utilizados han sido, sobre todo, las páginas web de las organizaciones 
y empresas investigadas, así como los documentos y artículos 
periodísticos hallados al respecto. 

2.- Información sobre las relaciones sociales y el capital conformado 
dentro de la red política. 

La fuente seleccionada para identificar a los principales 50 grupos 
económicos del país fue el Servicio de Rentas Internas de Ecuador 
(SRI), y atendimos al volumen de ingresos que estos grupos 
presentaban en el año 2015. El SRI ofrece datos en torno a la 
definición de los grupos económicos, el número de integrantes del 
grupo y el volumen de ingresos generado; sin embargo, no ofrece 
datos sobre la familia fundadora de estos grupos ni la actividad 
filantrópica realizada por los mismos. Nuestra labor consistió en el 
levantamiento de datos a través de la consulta de diferentes 
documentos: informes del SRI, tesis doctorales, números especiales, 
ejemplares de revistas especializadas en economía y negocios, tales 
como las revistas EKOS y Líderes, etc. Además de acudir a la 
información directa presentada por estos grupos en sus páginas web 
y, de esta manera, ir construyendo el complejo entramado 
económico-familiar-político/institucional-filantrópico educativo. Por 
ello, planteamos una investigación desde una perspectiva histórica, 
dúctil que nos permitiese recurrir a diferentes conceptos operativos 
respecto a cómo han organizado la filantropía educativa las familias 
empresarias a través del tiempo en Ecuador.  

 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
124 

 
 

I.- EL OCULTAMIENTO DEL NEOLIBERALISMO EN LA SEGUNDA 
DÉCADA DEL SIGLO VEINTIUNO: NEOLIBERALIZACIÓN Y 
GOBERNANZA 

El neoliberalismo en el siglo veintiuno tiende a presentarse como 
antítesis de lo que realmente es. Las izquierdas y las derechas critican 
el uso político del término y se cuestionan su existencia desde 
posiciones más o menos diferentes. La disputa se ejerce en el terreno 
del lenguaje y la lucha es por el sentido (común).  

El neoliberalismo como “nuevo modo de regulación de las economías 
capitalistas” (Pineda y Fonseca, 2018) dirige los Estados-nación a 
través de diferentes fórmulas pero que conjugan principios básicos 
como la defensa a ultranza del libre mercado y la reducción al 
máximo del aparato estatal. Sin embargo, el neoliberalismo es un 
proyecto complejo, adaptativo y tremendamente flexible: para 
sostenerse y expandirse como ideología, proyecto político y conjunto 
de medidas económicas (Steger y Roi, 2011, p. 29) se adapta en el 
tiempo y en el espacio y percola incluso aquellos proyectos políticos 
planteados, en algún momento, como “alternativos”. 

El neoliberalismo en el siglo veintiuno sigue una estrategia discursiva 
de múltiples desplazamientos y ocultamientos que persiguen hacer 
pervivir y expandir, aún más, los principios del libre mercado. En este 
sentido, para considerar aquellas formas de experimentación 
regulatoria atendiendo a contextos específicos, recurriremos al 
término “neoliberalización” (Harvey, 2007; Brenner, Peck y 
Theodore, 2010; Calonge, 2015; Saura, 2015, Saura, 2016; Tellería, 
2019) puesto que éste permite nombrar diferentes formas de 
adaptación del capitalismo al territorio en su fase de globalización 
neoliberal. Ello nos facilita vislumbrar, como considera Harvey, la 
geopolítica del capitalismo y las múltiples formas de ocultamiento y 
desplazamiento del neoliberalismo, el cual niega a reconocerse a sí 
mismo como un proyecto político-ideológico y económico pero que 
impregna las políticas de los Estados-nación a nivel global. Es decir, el 
neoliberalismo no se presenta ni se aplica de la misma manera en 
diferentes contextos geopolíticos sino de forma híbrida (Brenner et 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
125 

 
 

al., 2010), lo cual implica traducir “la teoría económica neoliberal de 
forma incompleta, experimental y polimórfica” (Castro, 2015, p. 35). 
En este sentido, frente a los postulados que sostenían los padres 
fundadores del neoliberalismo, como Friedrich Hayek, Milton 
Friedman o Von Mises, este proyecto ya no persigue minimizar el 
papel del Estado a meras funciones securitarias, sino que, más bien, 
requiere de otro tipo de Estado que facilite y profundice la expansión 
del mercado en todos los ámbitos de la vida. En el siglo veintiuno, el 
Estado no se bate en retirada, sino que, más bien, se observa un 
desplazamiento de cierto tipo de Estado de corte keynesiano o 
desarrollista, esto es lo que Jessop (1993) definiría como “Estado 
nacional de bienestar keynesiano” a un tipo de Estado de corte 
“shcumpeteriano competitivo” (Castro, 2015). Se produce, así, un 
cambio cualitativo del Estado en tanto su estructura y orientación 
estratégica, especialmente en lo que se refiere al giro emprendedor 
que adquiere (Castro, 2015). 

Por todo ello, la noción de “neoliberalización” permite entender 
cómo se produce un giro más de tuerca en el proceso de acumulación 
capitalista con fines de auto-sostenimiento y expansión ilimitada que 
implica una reorganización del papel del Estado atendiendo a “un 
proceso de reescalamiento del poder político, la autonomización 
empresarial de los operadores públicos y las hibridaciones público y 
privadas que suponen una disolución del nivel espacial del Estado 
Fordista” (Castro, 2015, p. 36). 

En consonancia con estas estrategias neoliberalizadoras, emerge el 
paradigma de la gobernanza como una estrategia más de 
asentamiento y extensión del proyecto neoliberal. Esta estrategia 
profundiza en el “ahondamiento de la crisis de la legitimidad del 
Estado-nación y la reestructuración de sus funciones para ponerse al 
servicio del capital transnacional en detrimento de las poblaciones 
(Martí, 2016). Ahora bien, tampoco la noción de gobernanza se deja 
desnudar fácilmente. Primero, porque es un término relativamente 
nuevo; segundo, porque, frecuentemente, se ha utilizado como 
sinónimo de otros términos próximos que no parejos, como gobierno 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
126 

 
 

y gobernabilidad; y, tercero, porque es término que deviene 
polisémico dependiendo quien lo utilice, desde posicionamientos 
que presentan a la gobernanza como una forma de control social o, 
desde posicionamientos, que la presentan como un trabajo de 
descentralización y democratización. Además, la noción de 
gobernanza adquiere diferentes significados dependiendo donde 
recaiga el énfasis de nuestro análisis, esto es, en el papel protagónico 
de los Estados o de otros actores en la gobernanza. La perspectiva 
estadocéntrica entiende que la noción de gobernanza implica 
“proveer de una dirección coherente a la sociedad y que ésta es una 
función del estado” (Whittingham, 2010, p. 221). Quienes son 
partícipes de una postura policéntrica sostienen que, realmente, la 
gobernanza deviene en un proceso complejo que engloba al Estado, 
la sociedad civil y el sector privado, aunque existen diferentes 
posturas según donde recaiga el rol protagónico. Desde la teoría del 
capital social, es la sociedad civil la garante de una buena gobernanza 
(Whittingham, 2010, p. 221); para teóricos y teóricas de la 
globalización y la gobernanza global, como Held, serán las 
instituciones supranacionales quienes jueguen el rol protagonista 
(Whittingham, 2010). 

Gobernanza no es gobierno ni es gobernabilidad. La gobernabilidad 
ha sido una preocupación tradicional del pensamiento político 
occidental y que, “en época de capitalismo de bienestar, trata de 
cuestionar la capacidad y estabilidad de los gobiernos para tomar 
decisiones legítimas y efectivas” (D'Eramo, 2017, p. 127). 
Precisamente, después de 1968, tras ese doble quiebre sistémico, 
cultural y político que se produjo en el sistema-mundo capitalista 
(Wallerstein, 2005), la Comisión Trilateral4 encargará a intelectuales 
como Huntington, Crozier y Watanuki un informe sobre “la crisis de 
la gobernabilidad de las democracias capitalistas avanzadas” (Camou, 

                                                           
4La Comisión Trilateral, fundada por el multimillonario David Rockefeller, fue 
el primer thinktankglobal creado en 1973 y cuyo objetivo fue “pensar y 
articular decisiones de los “tres lados” del capitalismo desarrollado: América 
del Norte, Europa occidental y Asia” (Camou, 2010).  



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
127 

 
 

2010). Este Informe, conocido bajo el nombre The crisis of democracy 
(1975), comenzó a difundir la crisis de la gobernabilidad y de la 
democracia en el mundo occidental a causa del exceso de demandas 
de la población a las cuales los gobiernos no podían responder 
(Hernández, 2013). Estos autores, incluso justificaron el 
fortalecimiento de una gobernabilidad autoritaria (D'Eramo, 2017) 
puesto que, como observaban en el caso de Estados Unidos, muchos 
de sus problemas de gobernabilidad tenían que ver con un exceso de 
democracia (Crozier et al., 1975).5 De esta manera, las democracias 
en los años sesenta y setenta, no podían cumplir sus funciones 
eficazmente debido la inclusión de las demandas de las minorías que 
tendían a sobrecargar el sistema político y a socavar la autoridad: 
“yet the danger of overloading the political system with demands 
wich extends its funtions and undermine its authority stills remains” 
(Crozier et al., 1975, p. 114). Esta crisis de la gobernabilidad fue 
asumida como un hecho y diferentes actores, especialmente la banca 
del desarrollo, comienzan a proponer la gobernanza como respuesta 
a dicha crisis, donde el Estado se verá reforzado en la medida de su 
capacidad para “establecer una red de relaciones horizontales de 
interdependencia con otros actores institucionales, tanto estatales 
como no estatales” (D'Eramo, 2017, p. 127). La noción de 
gobernanza, así presentada, sedujo a las izquierdas y a la derecha, 
convirtiéndose en una nueva categoría teórica que introduce la crisis 
de la gobernabilidad y plantea la necesidad de un nuevo orden social, 
debido al agotamiento del Estado (D'Eramo, 2017), y que implicará 
una serie de “arreglos institucionales (reglas y prácticas) que 
gobiernan las relaciones de interdependencia entre individuos, 
organizaciones y empresas tanto públicas como privadas” (D'Eramo, 

                                                           
5Estos autores se distancian de Adam Smith, para quien la única cura frente 
a los males de la democracia era más democracia, entendiendo que una 
expansión de la democracia avivaría los problemas de la misma: 
“applyingthis cure at thepresent time couldwell be adding fuel totheflames” 
(Crozier, Huntington y Watanuki, 1975, p. 113).  
 
 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
128 

 
 

2017, p. 130). Esta noción de gobernanza implicará la participación 
de diferentes actores en el gobierno de los Estados donde, además, 
se incorporará la lógica gerencial a la gestión democrática y 
proponiendo, en definitiva, un concepto no estatal de lo público, 
comprobable en las políticas públicas y en los procesos de integración 
suprarregional (D'Eramo, 2017).  

En América Latina, a partir de la imposición de las políticas de ajuste 
estructural, se vislumbran los nuevos significados que comienza a 
adquirir el rol del Estado, así como, el rol de otros actores como el 
mercado y la sociedad civil, quienes se apropian de una preeminencia 
en el ámbito público que no les corresponde connaturalmente. En 
este sentido, hablar de lo público ya no tiene porqué implicar hablar 
del Estado puesto que “otros actores están ahora presentes y activos, 
y en consecuencia, las fronteras de lo público y lo privado no son tan 
claras como antes, y por ende las relaciones entre los diferentes 
actores” (Whittingham, 2010, p. 221). Estas dinámicas generaron 
nuevas formas de gobernanza y nuevas posibilidades de pensar lo 
público (Whittingham, 2010) en la región. Esto es, se produjo una 
percolación de la lógica del mercado en el ámbito público, lógica que 
no le es propia. 

En definitiva, la gobernanza, como una maniobra más del 
neoliberalismo, “se utiliza para enmascarar un proyecto político 
neoliberal, consistente en desplazar al Estado, minimizar aún más sus 
funciones y dejar vía libre a los intereses privados” (Martí, 2016, p. 
112). Ahora bien, el neoliberalismo asume “una forma de gobernanza 
que muta, que cambia” (Pineda y Fonseca, 2018), como estrategia de 
supervivencia y que se adapta a diferentes contextos sociopolíticos. 
Tal es así que, como sostiene De Sousa (2007), la gobernanza se ha 
convertido en la matriz política de la globalización neoliberal, esto es, 
una matriz porque es:  

 

… una estructura absorbente o de base como un entorno 
generador de una red interconectada de ideas pragmáticas y 
de patrones cooperativos de comportamiento, compartidos 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
129 

 
 

por un grupo de actores determinados y por sus intereses. Es 
una red que actúa por sí misma, que intenta manejar el caos 
en un contexto en el cual no se encuentran disponibles ni un 
orden normativo externamente producido y jerárquico, 
desde arriba, ni un orden participativo y autónomo no 
preseleccionado, desde abajo, y aun si estuvieran 
disponibles, no serían deseables (p. 33). 

 

Por ello, la gobernanza, como un derivado de la gobernabilidad 
(D'Eramo, 2017), así asumida por las izquierdas y la derecha, deviene 
en una nueva narrativa neoliberal (Martí, 2016). Esta narrativa 
neoliberal, parte de una crisis de la gobernabilidad y la democracia, 
donde el modelo de regulación social basado en los Estado-nación se 
presenta como un modelo en crisis (Martí, 2016), planteando como 
alternativa diferentes soluciones a partir de actores privados en el 
ámbito local, nacional y global.  

En este sentido, coincidimos con Martí (2016), a la hora de entender 
este fenómeno como político e ideológico quien, siguiendo a De 
Sousa (2007), sostiene que la gobernanza “combina factores políticos 
nuevos, fruto de las transformaciones del Estado-nación y de los 
actores internacionales por la globalización con teorías enmarcadas 
en la ideología neoliberal, que plantean la lógica de la gobernanza 
como salida a la crisis de gobernabilidad” (Martí, 2016, pp. 111-112). 
Sin embargo, consideramos que, en la segunda década del siglo 
veintiuno, este fenómeno se radicaliza a través de la participación de 
múltiples actores como los diferentes gobiernos seccionales y 
locales, los organismos transnacionales (desde la banca del 
desarrollo hasta las diferentes agencias de Naciones Unidas), así 
como actores de la sociedad civil hegemónica y del mercado, 
generando que el Estado se convierte en “un actor más al interior de 
una red de relaciones horizontales que iguala y diluye la 
responsabilidad institucional con lo cual el problema de la 
gobernabilidad cambia pero no desaparece” (D'Eramo, 2017, p. 132). 
La situación se radicaliza a tal punto que, como sostiene D'Eramo 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
130 

 
 

(2017), citando a Rhodes (2005), “se gobierna sin gobierno”. De esta 
manera, la propagación teórico-metodológica del paradigma de la 
gobernanza ha provocado la consolidación del modelo neoliberal 
(Martí, 2016), lo cual, en la dimensión política, implica una 
profundización de la crisis de legitimidad del Estado-nación y la 
reestructuración de sus funciones al servicio del capital transnacional 
(Martí, 2016), a través de nuevos, diversos y adaptativos 
experimentos regulatorios a nivel global que hacen pervivir el 
capitalismo neoliberal y que se presente como proyectos de 
neoliberalización, en tanto en cuanto noción que permite 
comprender estas transformaciones del mismo proyecto neoliberal 
en el siglo veintiuno pese a sus intentos de ocultamiento. 

  

II.- EXPERIMENTOS REGULATORIOS NEOLIBERALIZADORES: 

GOBERNANZA Y FILANTROCAPITALISMO 

Como hemos sostenido, desde la última década del siglo veinte y 
comienzos del siglo veintiuno, conceptos clásicos de la ciencia política 
y sociología, tales como Estado-nación, gobierno y gobernabilidad, 
resultan insuficientes para explicar lo que sucede en el sistema-
mundo capitalista-colonial y patriarcal, dominado por las economías 
del conocimiento, la globalización, el neoliberalismo, la especulación 
financiera y múltiples ejes de poder en contextos de riesgo e 
incertidumbre. Por ello, proponemos la apropiación neoliberal del 
concepto de “gobernanza” como un primer intento para analizar la 
compleja realidad sociopolítica del siglo veintiuno que implica “la 
totalidad de las interacciones entre otros organismos públicos, el 
sector privado y la sociedad civil, destinados a resolver los problemas 
sociales o la creación de opinión de la sociedad” (Zubbriggen, 2011, 
p.191). El término gobernanza permite vislumbrar esa transición de 
“gobierno a gobernanza, de jerarquías a redes, de poder concentrado 
a poder difuso, del Estado unitario y centralizado al Estado 
fragmentado, de Estados monolíticos a Estados vacíos” (Zubbriggen, 
2011, p.188). Este cambio de las formas de gobierno y las 
interacciones que se producen entre diferentes actores en el siglo 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
131 

 
 

veintiuno, implican una transformación tremendamente compleja en 
el gobierno de lo público que introduce diversos actores privados en 
diferentes escalas; a saber: local, nacional, regional y global.  

Los organismos transnacionales, especialmente la banca del 
desarrollo, apelan reiteradamente a la necesidad imperiosa de la 
gobernanza, yendo incluso más allá y reforzando el contenido de la 
noción a través de la “buena gobernanza”, la cual implica 
“participación, transparencia y responsabilidad” (López et al., 2017, 
p. 19), e involucra a “instituciones del Estado, organizaciones de la 
sociedad civil y al sector privado” (López et al., 2017, p. 19). La 
eficiencia deviene en el rasgo fundamental de la buena gobernanza 
pública, que implicaría: 

 

…una producción de políticas, predecible, abierta y 
transparente; una burocracia imbuida de un ethos 
profesional; un instrumento eje de un gobierno responsable 
de sus acciones; un comportamiento bajo el imperio de la ley 
y una sociedad civil fuerte que participa en asuntos públicos 
(López, García y Expósito, 2017, pp.18-19).   

 

En este sentido, cada vez más nuevos actores privados como 
organizaciones económicas, corporaciones, organizaciones 
filantrópicas y thinktanks participan de esta idea de gobernanza, de 
la buena gobernanza neoliberal, destacando, por lo relativamente 
novedoso, el papel de las organizaciones filantrópicas como actores 
clave de la gobernanza global. 

Los “motivos extraños” a los que Thorstein Veblen aludía para 
comprender el por qué las grandes fortunas se involucraban en 
relaciones altruistas se relacionan, en las sociedades capitalistas 
neoliberales, con la idea de gobernanza. Frente a la filantropía de las 
sociedades tradicionales, embebida de fuerte sentimiento religioso, 
emerge un nuevo tipo de altruismo, perfectamente planificado y 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
132 

 
 

organizado a través de organizaciones que reflejan las motivaciones 
de sus fundadores/as y participantes. 

En tiempos de globalización, la filantropía “se expande más allá de la 
caridad a la búsqueda de cambios sociales” (Instituto Hauser de 
Sociedad civil, 2015, p.13) y, en contraposición a la caridad clásica, 
emerge la filantropía como instrumento para generar cambio social, 
esto es, “como catalizadora, dinamizadora y constructora de 
modelos” (Coatsworth, 2008, p.11).  

El filántropo global Bill Gates le denomina “capitalismo caritativo”, 
que no es más que “una nueva expansión del capitalismo como 
medio de solucionar los problemas sociales” (Saura, 2016, p.249) 
que, por otra parte, añadiríamos, han sido provocados por el mismo 
sistema capitalista.  

Este capitalismo caritativo, o filantrocapitalismo, justifica su 
existencia bajo el argumento de que los gobiernos nacionales no 
pueden solucionar los problemas de las sociedades, y además de la 
caridad, se presenta la actividad filantrópica como el mecanismo que 
“puede –y tal vez debe– desempeñar un rol mayor en el logro de 
cambios sociales reales y sustentables en una amplia variedad de 
cuestiones” (Instituto Hauser de Sociedad Civil, 2015, p.14).  

Ahora bien, el accionar sustitutivo de las organizaciones filantrópicas 
no puede sustituir la acción del Estado en la medida en que sus 
intervenciones no inciden en la estructura del sistema, tal y como lo 
puede hacer una política estatal (Mandevilla, 2015). En este nuevo 
equilibrio mercado-Estado, y en interacción con diferentes actores, 
emerge la filantropía capitalista, donde destaca el papel de las 
fundaciones empresariales o corporativas. Estas fundaciones 
persiguen identificar los problemas del sistema y, a través de la 
“inversión” social, plantear soluciones: 

 

Este enfoque suele comenzar con la identificación de los 
problemas a encarar –la disparidad en la educación, las fallas 
en la justicia, o la desigualdad en los servicios de salud– y los 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
133 

 
 

resultados que se buscan. En general, este enfoque tiene una 
serie de características principales: su impulso radica en las 
metas y objetivos, reconoce que las soluciones pueden 
requerir múltiples estrategias, contempla que los desafíos 
enormes exigen una perspectiva de largo plazo, reconoce 
que el cambio a gran escala a menudo requiere de la 
colaboración e incluye un plan de evaluación de impacto 
(Instituto Hauser de la Sociedad Civil, 2015, p.14).  

 

El lenguaje mercantil percola la caridad organizada y la filantropía 
capitalista comienza a expandirse a nivel global y en América Latina, 
en particular. Crece la filantropía caritativa ejercida individualmente 
por algunas grandes fortunas de la región, la cual aumenta al amparo 
del incremento de las grandes fortunas y, con ello de la gran 
desigualdad y polarización social, donde las personas con un 
patrimonio neto de 30 millones de dólares o más6 se acrecentaron en 
un 161% en diez años, pasando de 4.000 personas en 2004 a casi 
10.000 en 2014 (Instituto Hauser de la Sociedad Civil, 2015, p.15). 
Pero, además, comienzan a incrementar su presencia en la región las 
instituciones filantrópicas corporativas y familiares.  

De esta manera, en el siglo veintiuno, asistimos a otro nuevo giro de 
tuerca del capitalismo, el filantrocapitalismo (Mandevilla, 2015; 
Saura, 2016) que, más allá de la filantropía tradicional, se inserta en 
la lógica de acumulación del capital, buscando la maximización de 
beneficios (exención de impuestos) y la minimización de riesgos 
sociales para el mismo proceso de acumulación donde la filantropía, 
vista como inversión de impacto, resulta cada vez más atractiva para 
los inversores sociales latinoamericanos (Instituto Hauser de la 
Sociedad Civil, 2015). Frente al concepto de caridad tradicional, 
emerge la noción de “inversión social”, donde el filantrocapitalismo 
se presenta a sí mismo como una refundición de filantropía de riesgo 

                                                           
6A estas personas se les denomina UHNWI, por sus siglas en inglés. 
 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
134 

 
 

y emprendimiento social (Saura, 2016), la cual no deja de ser una 
mera “inversión altruista capitalista que reporta beneficios” 
(Mandevilla, 2015, p.9).  

En definitiva, en la lógica del capitalismo neoliberal, y bajo el 
paradigma de la gobernanza global, emerge el filantrocapitalismo, 
como una estrategia u modalidad más del capitalismo para acumular 
y solucionar los problemas sociales de un mundo complejo y llegar a 
donde, consideran, no llega el Estado. El mercado le propone un 
nuevo equilibrio al Estado, desde ese denominado enfoque 
colaborativo propuesto por la banca del desarrollo, e interviene en 
un ámbito que no le es propio, esto es, el ámbito público. Desde esta 
lógica, el Informe “Empresas, fundaciones empresariales y educación 
en América Latina” (Carvajalino y Gómez, 2012), publicado por el 
Programa de Promoción de la Reforma Educativa en América Latina 
(PREAL),7 sostiene que la participación del mercado en el ámbito 
público es positiva, porque “obtienen mejor rendimiento en las 
sociedades competitivas” (Carvajalino y Gómez, 2012, p.24). Y esta 
participación del mercado en el ámbito público obtiene mayores 
beneficios cuando se refiere a la educación. La inversión en 
educación, el mantra de la banca del desarrollo y organismos 
intergubernamentales, es crucial porque solo así “se resolverán los 
problemas de conflicto, violencia, desempleo e innovación” 
(Carvajalino y Gómez, 2012, p.24) de las sociedades 
contemporáneas. Bajo las premisas del paradigma de la gobernanza, 
se insiste en la idea de que el sector público no puede responder a 
las demandas crecientes de la sociedad, específicamente en el 
ámbito educativo, ya que, a través de la evidencia, como sostienen 
                                                           
7El Programa de Promoción para la Reforma Educativa en América Latina 
(PREAL) es un proyecto conjunto del Diálogo Interamericano, financiado por 
la Fundación Ford, la Interamerican Foundacion y el IDRC de Canadá, que 
también financia, junto a las fundaciones Gates y Hewlet a la Iniciativa 
ThinkTank en América Latina y la Corporación de Investigación para el 
Desarrollo (con sede en Santiago de Chile), que recibe fondos de la USAID, 
agencia de cooperación internacional de Estados Unidos, el Grupo Banco 
Mundial (GBM) y el Banco Interamericano de Desarrollo (BID). 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
135 

 
 

“el sector público no está logrando resolver las demandas y los retos 
que implica brindar educación de calidad y pertinencia” (Carvajalino 
y Gómez, 2012, p.24), a pesar de los esfuerzos de los gobiernos. Por 
ello, la respuesta es siempre la misma: donde no llega el Estado, llega 
el sector privado: “esto pone en la mira la necesidad de incrementar 
el compromiso de la sociedad civil en general, y del sector privado en 
particular, esperando de este último que aporte ideas, su capacidad 
de gestión y recursos...” (Carvajalino y Gómez, 2012, p.24). 

 

III.- LA GOBERNANZA CORPORATIVA DE LA EDUCACIÓN EN 
ECUADOR DE CORTE FILANTRÓPICO. 

El filantrocapitalismo, como hibridación entre capitalismo y 
filantropía, es un modelo basado en el alto impacto con una 
perspectiva estratégica para producir mercado y dirigido a maximizar 
beneficios del capital invertido (Saura, 2017). En el marco de los 
nuevos procesos de gobernanza global impulsados por el 
neoliberalismo, se incorporan igualmente políticas filantrópicas en 
determinados ámbitos, especialmente salud y educación, que 
ayudan los procesos de gobernanza impulsados para sostener la 
hegemonía neoliberal. Estas nuevas relaciones de poder y nueva 
relación de actores que emergen en la contemporaneidad están 
cambiando la política, el gobierno y la gobernabilidad como, 
tradicionalmente, la conocíamos. 

El Instituto Hauser para la Sociedad Civil8 (2015), sostiene que “el 
crecimiento económico latinoamericano se refleja en la acumulación 
privada de riqueza de la región” (p. 15), y, precisamente, ese 
crecimiento económico, en contextos democráticos estables, ha 
permitido la acumulación de la riqueza en unas pocas manos,9 

                                                           
8 Este Instituto, adscrito a la Universidad de Harvard, cuenta con el apoyo 
financiero del Centro de Estudios de América Latina David Rockefeller  
9 El Instituto Hauser de la Sociedad Civil señala que, para 2015, el empresario 
mexicano de telecomunicaciones, Carlos Slim, se ubicaba por detrás del 
multimillonario y filántropo global, Bill Gates. Brasil contaba con 65 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
136 

 
 

sentando las bases para una mayor actividad filantrópica (Instituto 
Hauser para la Sociedad Civil, 2015). Por ello, desde diferentes 
ámbitos, se insiste en la necesidad evidente de “inversión social 
privada” que permita cubrir los requerimientos sociales y 
económicos de los diferentes Estados de la región debido a “las 
reducciones de los servicios gubernamentales, las desigualdades 
agudas y la persistente pobreza” (Instituto Hauser para la Sociedad 
Civil, 2015, p. 22). El mercado deviene así en el redentor de un 
problema social generado por el mismo mercado. 

Para estas grandes fortunas de la región, la educación deviene en el 
sector prioritario de “inversión” social10 (en los niveles de primaria y 
secundaria especialmente, aunque, cada vez más, enfatizan la 
“inversión” en educación inicial), seguido del ámbito patrimonial y el 
acceso a salud. Estas grandes fortunas se adueñan del discurso crítico 
y abogan por una visión transformadora de la educación, 
especialmente dirigida a jóvenes carenciados, insistiendo en que una 
educación de alta calidad constituye un elemento imprescindible 
para el acceso a oportunidades económicas (Instituto Hauser de la 
sociedad civil, 2015). Sin embargo, este discurso que aboga por una 
educación transformadora deja entrever rápidamente sus 
verdaderas intenciones: “Al mismo tiempo, una población bien 
educada se convierte en un motor para el crecimiento y la 
prosperidad económica del país” (Instituto Hauser de la sociedad 
civil, 2015, p.36).  

Las grandes fortunas regionales consideran necesario y urgente 
“invertir”11 en educación puesto que los sistemas públicos de 

                                                           
personas con más de mil millones de dólares de fortuna, seguido por 
México, con 16 fortunas superiores a los mil millones, y Chile, con once. 
10De las personas multimillonarias que respondieron a la encuesta del 
Instituto Hauser, el 70 % consideró que, entre aquellas actividades 
filantrópicas posibles, la educación representa su principal prioridad. 
11Nótese el entendimiento siempre presente de la educación como 
inversión, como un bien económico frente a la concepción de la educación 
como un derecho. 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
137 

 
 

educación no se adecúan a las habilidades requeridas por las grandes 
empresas del siglo veintiuno: 

 

… las personas entrevistadas en América Latina creen que las 
instituciones educativas de sus respectivos países no ofrecen 
la formación ni las habilidades necesarias para el siglo XXI o 
requieren reformas y mejoras. En consecuencia, invierten 
cantidades importantes en la creación de instituciones 
nuevas y en el mejoramiento de las existentes... (Instituto 
Hauser de la Sociedad Civil, 2015, p.37).  

 

La educación se convierte, de esta manera, en “una inversión de bajo 
riesgo”12 (Sanborn, 2008) para estos y estas donantes, la cual genera 
amplios beneficios y réditos económicos. En consonancia con las 
recomendaciones del GBM y otro organismos transnacionales, las 
inversiones filantrópicas en una educación de calidad13 serán 
destinadas a las poblaciones “vulnerables” a través de la constante 
innovación educativa y la creación de becas de superación personal 
poniendo especial énfasis en el desarrollo de la primera infancia, 
como objetivo prioritario de la filantropía: “nos concentramos en la 
primera infancia porque, en última instancia, aspiramos a descubrir 
cómo formar al “líder de mañana” (Instituto Hauser de la Sociedad 
Civil, 2015, p.36).  

Lo que esperan las grandes fortunas de su inversión social en 
educación parece responder a la siguiente fórmula: más educación 
(pre-primaria, primaria y secundaria), más emprendimiento y menos 
arte y cultura, así como menos educación superior: 

 

                                                           
 
13 Pese a la constante y recurrente alusión a la educación de calidad por 
parte de los organismos trasnacionales, en pocas ocasiones se ofrece una 
definición de lo que entienden por la misma. 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
138 

 
 

El emprendedorismo social, que no se encuentra entre las 
cinco prioridades a ctuales de los participantes, se ubica en 
segundo lugar entre las prioridades para la filantropía futura, 
según el 38 por ciento de los participantes. La salud y el 
desarrollo comunitario continúan entre las cinco primeras 
prioridades. El arte y la cultura, así como la educación 
superior, no se ubican entre las cinco prioridades más altas… 
(Instituto Hauser de la Sociedad Civil, 2015, p.35).  

 

Para responder a los retos planteados, las personas de alto nivel 
patrimonial optan por organizar y estructurar la filantropía a través 
de sus propias plataformas institucionales y profesionalizarse; esto 
es, la filantropía ejercida por las personas de alto nivel patrimonial 
puede ser individual o corporativa, la cual se crea a través de 
instituciones filantrópicas como pueden ser las fundaciones (sobre 
todo, familiares), apoyando a otras organizaciones de la sociedad civil 
o realizando programas y actividades en el campo social 
directamente a través de sus empresas. En la región, parece existir 
una tendencia general a crear fundaciones filantrópicas corporativas 
frente a la filantropía individual; en este sentido, las grandes fortunas 
entienden que la filantropía organizada a través de sus propias 
fundaciones servirá “para generar una ventaja competitiva en 
economías nacionales de veloz globalización” (Instituto Hauser de la 
sociedad civil, 2015, p.32), minimizando el apoyo a otras 
organizaciones de la sociedad civil, puesto que consideran que tienen 
escaso crédito público. 

En conclusión, en América Latina, la filantropía de las grandes 
fortunas se organiza a través de las fundaciones de sus 
conglomerados empresariales y, mayoritariamente, suele ser 
familiar. Es más, no suelen realizar una distinción clara entre la 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
139 

 
 

filantropía empresarial14 y la filantropía empresarial familiar15. La 
filantropía institucionalizada de las grandes fortunas, aunque se 
realice en nombre de la empresa y con sus recursos, “suele estar 
dirigida por la familia y suelen reflejar los valores y prioridades 
familiares...” (Instituto Hauser de la sociedad civil, 2015, p.32).  

 

IV.- LA GOBERNANZA CORPORATIVA DE LA EDUCACIÓN EN 

ECUADOR: LA FILANTROPÍA EMPRESARIAL FAMILIAR EN ECUADOR 

DE LOS PRINCIPALES GRUPOS ECONÓMICOS 

Como hemos sostenido, el discurso neoliberal lleva décadas 
cuestionando “la capacidad real que tienen los gobiernos para dirigir 
y controlar el cambio social (crisis de gobernabilidad), proponiendo a 
su vez el retorno al mercado como la única forma plausible, eficiente 
y efectiva de regulación de las necesidades sociales” (Subirats, 2009, 
p. 227). En este contexto, y como nueva forma de regulación del 
conflicto, surge el paradigma de la gobernanza que propone la 
cooperación entre diferentes actores en red para el desarrollo de 
proyectos colectivos (Subirats, 2009). Para el neoliberalismo, la 

                                                           
14Es necesario diferenciar entre la filantropía empresarial (familiar o no) y la 
Responsabilidad Social Corporativa o Empresarial (RSC ó RSE) de las 
empresas. La RSE es un concepto amplio que incluye: “modificaciones de 
comportamiento empresarial en diferentes niveles: prácticas laborales, 
impacto social y ambiente, asuntos legales y tributarios” (Sanborn, 2008, 
p.14), y que, entendemos, incluiría además este otro conjunto de diferentes 
intervenciones institucionalizadas en el campo social por parte de un grupo 
empresarial. La diferencia entre la RSE y la filantropía empresarial (familiar) 
se referiría más bien a “diferentes niveles de involucramiento por parte de 
los dueños, gerentes y accionistas de las empresas, así como una distinción 
en la esencia misma del término: la filantropía es, por naturaleza, voluntaria 
y, por ello, no debe implicar responsabilidad ni obligatoriedad” (Sanborn, 
2008, p.15). 
15En el discurso y en la revisión de la literatura existente, en América Latina 
ambos términos aparecen frecuentemente como sinónimos.  
 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
140 

 
 

educación es crucial puesto que es un ámbito más a tomar por el 
mercado, vía privatización, propugnando que la educación no es un 
derecho sino un bien económico; en este sentido, para el 
neoliberalismo, y para el neoconservadurismo, la educación pública 
y la escuela se convierte en un poderosísimo “mecanismo de control 
ideológico” (Pardo y García, 2003) y reclama al Estado “el ejercicio de 
un férreo control del currículum, con el fin de que la escuela produzca 
el tipo de personas que necesita el sistema capitalista de mercado” 
(Pardo y García, 2003, p. 39). El neoliberalismo, tradicionalmente, ha 
incidido en la privatización de la educación a través de dos vías; a 
saber, la endo-privatización y la exo-privatización (Ball y Youdel, 
2008; CLADE, 2012). Ball y Youdell (2008) definen la privatización 
endógena de la educación como “la importación de ideas, métodos y 
prácticas del sector privado a fin de hacer que el sector público se 
asemeje cada vez más a una empresa y sea tan eficiente como una 
empresa (p.8). Esta privatización endógena o endo-privatización 
funciona a través la instalación de “una matriz de mercado” (CLADE, 
2012) en el funcionamiento de la política pública educativa. Por otra 
parte, la privatización exógena de la educación (o exo-privatización) 
incluye aquellas formas de privatización que se refieren a la 
participación del sector privado en los servicios que ofrece la 
educación pública a través de “modalidades basadas en el beneficio 
económico, y la utilización del sector privado en cuanto a la 
concepción, la gestión o la provisión de diferentes aspectos de la 
educación pública” (Ball y Youdell, 2008, p.8).  

Sin embargo, en el marco de la preeminencia del paradigma de la 
gobernanza neoliberal, emerge una nueva tendencia de la 
privatización de la educación: la gobernanza corporativa. La 
gobernanza corporativa de la educación se refiere a aquella 
“participación directa de representantes de corporaciones en las 
definiciones de la agenda de la educación pública a través de 
mecanismos que no consultan espacios de participación social, 
puestos en marcha para la deliberación y toma de decisiones en 
políticas públicas” (CLADE, 2014, p.21). Consideramos la gobernanza 
corporativa como esa tercera forma de privatización de la educación 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
141 

 
 

en el siglo veintiuno, que además de introducir elementos de la 
privatización de la educación exógena y endógena, presenta 
especificidades referidas a la participación de diferentes actores 
privados, con intereses propios, en la formulación, gestión y toma de 
decisiones de las prioridades de políticas públicas educativas diversos 
en la formulación de prioridades de las políticas públicas. 

En este sentido, en el ámbito educativo ecuatoriano, actores 
“tradicionales”16 y nuevos actores interactúan en la gobernanza de la 
educación. Nos interesan especialmente, los nuevos actores que se 
incorporan a la formulación y gestión de la política educativa del país; 
en este sentido, se pueden graficar dos subgrupos; por un lado, las 
empresas (incluyendo grupos editoriales y mediáticos) y fundaciones 
empresariales familiares; y, por otra parte, organismos 
transnacionales como las diferentes agencias de Naciones Unidas, la 
banca del desarrollo, ONGs locales y transnacionales y fundaciones 
especializadas en educación, thinktanks, asociaciones religiosas y 
nuevos movimientos educativos. Como la presencia de los actores 
tradicionales en política educativa en Ecuador ha sido analizada en 
diferentes trabajos (Goestchel, 1999; Luna, 2014; Terán, 2015), entre 
otros muchos, nos centraremos en aquellos que hemos denominado 
“nuevos actores” educativos del siglo veintiuno, donde el adjetivo 
“nuevos” no se refiere tanto a la dimensión temporal sino una nueva 
dimensión de contenidos, funciones, legitimidades y visibilidades que 
adquieren en la coyuntura de la globalización neoliberal y bajo el 
paradigma de la gobernanza. 

Entre estos nuevos actores que participan en la gobernanza 
corporativa de la educación, nos interesa la intervención de las 
fundaciones corporativas o empresariales. Como sosteníamos, el 
filantrocapitalismo en el siglo veintiuno forma parte de la estrategia 
global neoliberal; es una estrategia neoliberalizadora. Las 

                                                           
16Entre los actores tradicionales de la política educativa ecuatoriana 
podemos incorporar a partidos políticos, sindicatos (docentes y 
estudiantiles), movimientos sociales, grupos religiosos católicos, 
organizaciones no gubernamentales, etc. 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
142 

 
 

fundaciones corporativas o empresariales en su versión filantrópica 
cumplen un doble papel: ocupan el rol social que desarrollaban las 
instituciones estatales, o interactúan en igualdad de posición con las 
mismas y, además, “crean la mentalidad social necesaria” (Valencia y 
Luque, 2019) para los objetivos del neoliberalismo.  

Para CLADE (2014), la participación directa de representantes de 
corporaciones en la agenda de la educación pública se puede 
presentar de tres maneras; a saber: 

  

1.- A través de redes empresariales que participan en la toma 
de decisiones políticas en el ámbito educativo, bien sea 
directamente, o bien sea través de estrategias de presión.  

2.- Desarrollando programas, a través de empresas privadas, 
en el ámbito de la política pública educativa.  

3.- Colocando empresarios/as y representantes en cargos 
públicos del ámbito educativo, que darían pie a situaciones 
de conflicto de intereses (CLADE, 2014, p. 21). 

  

En este contexto, nos propusimos revisar la participación e 
intervención de los principales grupos empresariales de Ecuador, a 
través de sus fundaciones empresariales (familiares), en la educación 
pública del país.17 

                                                           
17 Nos hemos centrado exclusivamente en la filantropía de los grandes 
grupos empresariales del país y sus fundaciones (familiares). Sin embargo, 
las medianas, pequeñas y micro-empresas también practican algún tipo de 
acciones de responsabilidad social y filantropía. Un estudio realizado por la 
Fundación Avina, la GIZ y la Cooperación Ecuador-República Federal de 
Alemania, denominado “Estudio de Responsabilidad Social de las empresas 
de Ecuador” (2012), señala como el diverso tejido empresarial del país, 
desde las grandes empresas, pasando por las medianas y pequeñas, hasta 
las microempresas, tienden a involucrarse en actividades sociales, 
especialmente en áreas donde desarrollan sus proyectos empresariales de 
forma directa, o a través de sus propias fundaciones empresariales. Las 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
143 

 
 

Para nuestros fines, tomamos la definición de Fernández y Lluch 
(2015) de grupos empresariales (o corporativos), los cuales “tienden 
a identificar la participación parcial o total en la propiedad de varias 
empresas jurídicamente independientes en las que se controla 
estratégicamente la dirección” (p. 19). Nos interesa esta definición 
porque, como señalan Fernández y Lluch (2015), casi todos los 
grandes grupos empresariales empezaron siendo “empresas 
familiares”; esto es, empresas que aluden a “un negocio 
jurídicamente independiente donde la propiedad y la gestión es 
controlada estratégicamente por una o varias familias durante, al 
menos, dos generaciones”18 (p.19). Entendemos que, en el caso de 
Ecuador, los principales grupos empresariales parten de empresas 
familiares, cuyas familias empresarias originarias pueden ser 
rastreadas desde inicios del siglo veinte y, en algunos de los casos, 
desde finales del siglo diecinueve. A partir de los grupos 
empresariales y las empresas familiares, nos enfocamos en sus 
fundaciones empresariales, las cuales pueden ser familiares o no19. 

Recurrimos a datos que ofrece el Servicio de Rentas Internas (SRI) del 
Ecuador, y establecimos un ranking de los 50 principales grupos 

                                                           
empresas medianas y pequeñas realizan sus actividades filantrópicas sin 
priorizar el área de “inversión”, atendiendo a diferentes ámbitos como la 
salud, la pobreza, la educación básica, la niñez y el medio ambiente. En 
definitiva, mientras que las pequeñas y medianas empresas se dedican en 
mayor medida a ejercer una especie de filantropía caritativa, los grandes 
grupos económicos practican una filantropía organizada e 
institucionalizada. 
18 Muchas de estas empresas familiares, “ante la falta de incentivos internos 
o externos a la continuidad o expansión en forma de grupo de una empresa 
jurídicamente independiente, abandonaron la empresa registrada en los 
documentos y se convirtieron en familias empresarias inversoras en 
negocios de terceros (Fernández y Lluch, 2015, p.20). 
19 Cuando existe constancia expresa, nos referimos y citaremos la actividad 
filantrópica realizada por la fundación empresarial (familiar o no); si no 
tenemos esa constancia, nos referiremos a la filantropía que recoge el grupo 
empresarial. 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
144 

 
 

económicos de Ecuador20 en el año 201521 según su volumen de 
ingresos, el número de empresas integrantes que los conforman, y el 
año de creación del grupo, donde rastrearemos la presencia de la o 
las familias empresarias originarias. Hemos tomado la principal 
denominación del grupo económico, y no hemos incluido todas las 
empresas que forman parte de estos conglomerados. La información 
respecto a la intervención educativa que realizan estos grupos 
económicos procede de las reseñas contenidas en sus respectivas 
páginas web.22 Cabe mencionar que, según el Instituto Nacional de 
Estadística (INEC, 2015), de los 50 principales grupos económicos del 
país, éstos incluían a 25 de las empresas que más empleos generaban 
en el país, aglutinando el 4,2% de la PEA. Ello es importante porque, 
como observaremos, muchas de las acciones educativas 
desarrolladas por estos grupos económicos, a través de sus 
fundaciones corporativas familiares, se dirigen directamente a sus 
empleados/as y familias, así como a las comunidades del entorno 
más cercano donde instalan sus plantas productivas u oficinas. 

En el año 2015, el 84% de los 50 mayores grupos económicos del 
país,23 realizaban algún tipo de intervención de carácter filantrópico 
en un ámbito que no les es propio, esto es, la educación pública. No 
se pudo comprobar la existencia de fundaciones corporativas en 
algunos de estos grupos económicos (16%), lo cual no exime que 
algún grupo económico del listado del SRI que no registra actividad 
filantrópica alguna, como es el caso del grupo Gerardo Ortiz, pueda 

                                                           
20La mayoría de los grupos empresariales proceden de las provincias de 
Pichincha, Guayaquil, Azuay, Manabí y El Oro. 
21 El ranking de grupos empresariales del que partimos suele variar 
anualmente, pero, a efectos de nuestra investigación, lo importante radica 
en percibir cómo se mantienen los principales grupos económicos a través 
del tiempo y, sobre todo, cómo intervienen en el ámbito educativo. 
22Ésta puede variar en el tiempo, y pueden existir programas que ya no se 
ejecutan, o nuevos programas en ejecución. 
23Cabe resaltar que, de los 12 grupos económicos o empresariales con 
mayor volumen de ingresos en el cuatrienio 2006-2010 se mantienen en el 
año 2015; varían posiciones, pero son los mismos 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
145 

 
 

realizar acciones de carácter puntual como donaciones, patrocinio de 
eventos, etc. 

Gráfico 1.- Principales grupos económicos del país, fundaciones corporativas 
familiares y educación 

 
Fuente: Elaboración propia a partir de Totoy y Vizuete (2012); Revista Ekos 
(2012; 2016); SRI (2016) y páginas web de los 50 principales grupos 
económicos del país (2050). 

 

En el año 2015, un 48% de los 50 principales grupos económicos 
ecuatorianos, con y sin capital transnacional, en los que pudimos 
rastrear la familia empresaria originaria, habían creado una o más 
fundaciones empresariales familiares que realizaban programas y 
actividades educativas, además de poder apoyar a otras 
organizaciones de la sociedad civil, que también se involucraban en 
el ámbito educativo. De este 48%,24 tan solo cuatro grupos 

                                                           
24Tres de los principales grupos económicos del país con capital extranjero 
poseen reconocidas fundaciones corporativas en sus países-matriz, tal es el 
caso de la Fundación Odebrecht, la cual posee en Brasil una de las 
fundaciones corporativas dedicadas al ámbito educativo más antiguas del 
mundo. Igualmente sucede con la Fundación KFC de Estados Unidos. KFC 

84%

16%

Grupos económicos con fundaciones corporativas-familiares que se
pudo comprobar que inciden en educación
Grupos económicos en los que no se pudo comprobar la existencia de
funciones corporativas ni actividad filantrópica.



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
146 

 
 

económicos han creado el 50% de fundaciones empresariales 
filantrópicas educativas totales del país; a saber: el Grupo Nobis, 
liderado por Isabel Noboa,25con un 17% de fundaciones filantrópicas 
educativas; el Banco Guayaquil, bajo órdenes de la familia Lasso, que 
crea un 13% de las fundaciones filantrópicas educativas;  la 
Corporación La Favorita, liderado por la familia Wright, que crea un 
13% de fundaciones filantrópicas, así como el Grupo Futuro, que hace 
lo propio con un 8%. 

Gráfico 2. Principales grupos económicos que crean su propia fundación 
corporativa educativa según el porcentaje de fundaciones creadas. 

                                                           
Ecuador financia directamente a la Fundación Triade y al Junior 
Achievement Ecuador (JAE). Respecto a la información que hemos recabado 
sobre la Fundación Carlos Slim en Ecuador no parece claro si es una división 
de la Fundación matriz (Fundación Carlos Slim México) quien lleva a cabo 
sus actividades en el campo educativo en Ecuador, o se trata de programas 
desarrollados por la propia empresa subsidiaria de este gigante económico, 
esto es, el grupo de telefonía Claro. Como fuere, no hemos incluido a los 
grupos económicos KFC (Estados Unidos), Fundación Odebrecht (Brasil) y 
Fundación Carlos Slim (México) como fundaciones corporativas de las 
empresas subsidiarias que funcionan en el país. 
25 Isabel Noboa es hija y una de las herederas del empresario ecuatoriano 
Luis Noboa Naranjo, ejemplo de hombre “hecho a sí mismo”, quien 
comenzó con negocios de exportación en la década de los años 30 del siglo 
pasado y fundó la Corporación Noboa. Isabel Noboa, es hermana del 
empresario y candidato presidencial Álvaro Noboa, y una de las mujeres más 
ricas e influyentes de Ecuador y América Latina, además de ser una 
reconocida filántropa. 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
147 

 
 

 
Fuente: Elaboración propia a partir de Totoy y Vizuete (2012); Revista Ekos 
(2012; 2016); SRI (2016) y páginas web de los 50 principales grupos 
económicos del país (2050). 

 

Aquellos grupos económicos que no cuentan con fundaciones 
corporativas también realizan actividades filantrópicas a través del 
apoyo a organizaciones de la sociedad civil, otras fundaciones, ONGs, 
etc. Sin embargo, también cabe resaltar que aquellos grupos 
económicos que cuentan con mayor número de fundaciones 
corporativas, apoyan, asimismo, a otras organizaciones de la 
sociedad civil o programas ejecutados por éstas en el ámbito 
educativo. El 28% de los principales grupos económicos, incluyendo 
a aquellos que tienen fundaciones empresariales, apoyan a otras 
organizaciones de la sociedad civil. Ahora bien, un 26% de las 
acciones filantrópicas realizadas en el campo educativo son llevadas 

Resto de 
grupos 

econòmicos 
50%

Grupo Nobis
17%

Grupo 
Wright

12%

Banco 
Guayaquil

13%

Grupo 
Futuro

8%



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
148 

 
 

a cabo directamente por el propio grupo empresarial o empresa 
subsidiaria. 

Respecto a los sectores de actividad de los principales grupos 
económicos de Ecuador que más invierten en educación, destaca el 
grupo de “alimentación”, relacionado con el comercio al por mayor y 
al por menor, así como la producción, transporte de carnes, 
pescados, etc. El sector bananero y camaronero también realizan una 
importante actividad filantrópica, seguido por el sector de la 
construcción. Si atendemos a la concentración de la riqueza en el 
agro durante el período de la Revolución Ciudadana, donde un 7% de 
empresas agroexportadoras más ricas reciben el 46% de ingresos en 
el período 2006-2013, y el 51% del sector agropecuario era 
controlado por siete empresas, se podría suponer que ese aumento 
de ganancias tiene que ver con la flexibilización y precarización de las 
condiciones de trabajo de los y las empleadas. Por ello, donde el 
capital ahoga, el capital pretende aliviar: quienes más extraen 
utilidades de los y las trabajadoras son quienes destinan más recursos 
a aliviar la situación de pobreza. Como hemos señalado en epígrafes 
anteriores, la filantropía tiene elementos de caridad pero, sobre 
todo, muchos elementos de interés. Y el interés adquiere diferentes 
caras. 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
149 

 
 

Gráfico 3. Principales grupos económicos por sectores de actividad y 
actividad filantrópica educativa 

 
Fuente: Elaboración propia a partir de Totoy y Vizuete (2012); Revista Ekos 
(2012; 2016); SRI (2016) y páginas web de los 50 principales grupos 
económicos del país (2050). 

 

En lo que respecta a los sectores de intervención prioritarios por 
parte de la filantropía empresarial (familiar), de los datos obtenidos, 
el 70% de los grupos económicos consideran la educación y la 

12%

10%

18%

4%

8%

4%4%4%4%4%

2%2%

4%

2%

10%

2%2%2%2%

0%

2%

4%

6%

8%

10%

12%

14%

16%

18%

20%
C

o
m

er
ci

o
 a

l p
o

r 
m

ay
o

r

C
o

m
er

ci
o

 a
l p

o
r 

m
en

o
r

P
ro

d
u

cc
ió

n
, E

la
b

o
ra

ci
ó

n
,…

In
te

rm
ed

ia
ci

ó
n

 m
o

n
et

ar
ia

C
u

lt
iv

o
 y

 e
xp

o
rt

ac
ió

n
 d

e 
b

an
an

o
 y

…

P
es

ca
 y

 a
ct

iv
id

ad
es

 r
el

ac
io

n
ad

as

E
xt

ra
cc

ió
n

, t
ra

n
sp

o
rt

e,
…

V
en

ta
 a

l p
o

r 
m

en
o

r 
d

e 
co

m
b

u
st

ib
le

T
el

ef
o

n
ía

 m
ó

vi
l

V
en

ta
 d

e 
v

eh
íc

u
lo

s

V
en

ta
 d

e 
m

in
er

al
es

 n
o

 m
et

ál
ic

o
s.

F
ab

ri
ca

ci
ó

n
 y

 p
ro

d
u

cc
ió

n
 d

e 
h

ie
rr

o
 y

…

Se
ct

o
r 

fa
rm

ac
éu

ti
co

Se
gu

ro
s

A
ct

iv
id

ad
es

 a
rq

u
it

ec
tó

n
ic

as
 e

…

T
ab

ac
o

s,
 a

li
m

en
to

s 
y

 b
eb

id
as

A
er

o
n

áu
ti

ca

C
o

n
fe

cc
ió

n
 y

 D
is

tr
ib

u
cc

ió
n

 d
e 

ro
p

a

Se
rv

ic
io

s 
v

ac
ac

io
n

al
es



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
150 

 
 

capacitación como prioridades, seguido por otros sectores como 
salud, desarrollo comunitario y medio ambiente.  

Gráfico 4. Prioridades de intervención en el campo social por las 
corporaciones y fundaciones corporativas en Ecuador (2015) 

 
Fuente: Elaboración propia a partir de Totoy y Vizuete (2012); Revista Ekos 
(2012; 2016); SRI (2016) y páginas web de los 50 principales grupos 
económicos del país (2050). 

 

Siendo mayoritaria la intervención de las fundaciones empresariales 
(familiares) en el ámbito educativo, ésta se centra en los siguientes 
puntos:  

1.- La capacitación; incluye la capacitación a trabajadores/as, en 
oficios, capacitación en habilidades para el empleo, valores y 
liderazgo, así como habilidades científicas y lectoras;  

2.- El mejoramiento de la calidad educativa a través de los 
componentes de mejora de infraestructuras y capacitación docente, 
específicamente; 

3.- El emprendimiento (capacitación y educación financiera y 
fomento del (micro) emprendimiento que también incluye, en 
algunos casos, concesiones de créditos);  

70%

14%

16%

EDUCACIÓN Y CAPACITACIÓN

OTRAS: Salud, Desarrollo Comunitario, Medio Ambiente

No Consta



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
151 

 
 

4.- El rubro de becas destinadas a estudiantes con escasos recursos 
(para niveles de primaria, secundaria, formación tecnológica y 
universitaria);  

5.- Tecnologías de la información y comunicación (dotación salas de 
informática, equipos, capacitación, provisión internet);  

6.- Fomento de actividades deportivas (capacitación, dotación de 
infraestructura, docentes, equipos);  

7.- Nutrición (donación de alimentos a comedores escolares);  

8.- Diferentes actividades relacionadas con necesidades educativas 
específicas;  

9.- Educación inconclusa y otras actividades relacionadas con el 
ámbito educativo sin especificar. 

Cabe destacar que el 34% de las intervenciones realizadas por las 
fundaciones corporativas y/o familiares o, directamente por las 
propias corporaciones, se llevan a cabo en aquellas zonas de 
influencia de las empresas, cuyos/as beneficiarios/as directos/as son 
los/as empleados/as y sus familias, especialmente niños, niñas y 
jóvenes, así como los/as vecinos/as y comunidades cercanas al área 
donde se ubican las instalaciones de la empresa.26  

Las prioridades de los grupos económicos en el ámbito educativo 
parecen claras: capacitación, mejoramiento de la educación y 
emprendimiento. Analizaremos detalladamente estas tres 
principales prioridades en el ámbito educativo, por nivel de 
“inversión”, de los principales grupos empresariales y sus 

                                                           
26Es necesario mencionar que la Ley Orgánica de Educación Intercultural 
(LOEI, 2012), en su artículo 62 expone que: “Es obligación de los 
empleadores de los centros permanentes de trabajo ubicados a más de dos 
kilómetros de distancia de los centros poblado, siempre que la demanda 
escolar sea de, por lo menos veinte niños, niñas y/o adolescentes, establecer 
y financiar instituciones educativas en beneficio de los hijos de las y los 
trabajadores. Estas instituciones educativas deberán ser debidamente 
acreditadas, reguladas y administras por la Autoridad Educativa Nacional. 
 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
152 

 
 

fundaciones (familiares). Respecto a la capacitación, ésta puede ser 
impartida en diferentes campos, tal y como observamos en el gráfico 
siguiente. 

 

Gráfico 5. Diferentes tipos de capacitaciones llevadas a cabo por las 
corporaciones y fundaciones corporativas que consta que realizan 
actividades filantrópicas en el sector educativo 

 
Fuente: Elaboración propia a partir de Totoy y Vizuete (2012); Revista Ekos 
(2012; 2016); SRI (2016) y páginas web de los 50 principales grupos 
económicos del país (2050). 

 

Destaca la capacitación específica para trabajadores/as de la 
empresa en procesos de capacitación propios, así como 
capacitaciones a vecinos/as de las zonas donde las empresas 
ejecutan sus actividades (el 35% de las capacitaciones llevadas a cabo 
son de este tipo); otro 35% se refiere a la capacitación en oficios y 
competencias profesionales específicas así como la capacitación en 
habilidades científicas y lectoras (15%). La capacitación en valores y 
liderazgo (10%) y la capacitación en habilidades para la búsqueda de 
empleo (5%), les siguen en orden de importancia. Pareciese que estos 
procesos de capacitación se ajustan a las necesidades actuales y 
futuras de las empresas. 

Oficios y 

competencias 

profesionales 

específicas

35%

Habilidades para la 

búsqueda de empleo

5%Valores y liderazgo

10%

Habilidades 

científicas y lectoras

15%

Capacitación 

específica para 

trabajadores/as 

35%



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
153 

 
 

Respecto a la educación y mejoramiento de la calidad educativa, y 
pese a la dificultad existente para definir qué entendemos por 
calidad,27 se recurrió a los tres componentes que miden la calidad: 
infraestructura, currículo y docentes.  

 

Gráfico 6. Desglose de los componentes financiados para lograr una 
educación de calidad según las empresas y las fundaciones empresariales 

 
Fuente: Elaboración propia a partir de Totoy y Vizuete (2012); Revista Ekos 
(2012; 2016); SRI (2016) y páginas web de los 50 principales grupos 
económicos del país (2050). 

 

No hemos hallado actividad alguna relacionada con el mejoramiento 
curricular; las empresas y fundaciones corporativas parecen no 
querer inmiscuirse en este aspecto, que queda en manos del Estado, 
no exento de ser percolado por valores de mercado a través de la 
endo-privatización de la educación. Lo que si le interesa al sector 

                                                           
27 En la información en las páginas web y otros medios de los diferentes 
grupos empresariales y sus fundaciones que dedican recursos a la filantropía 
educativa, se refieren a la educación de calidad pero no especifican que 
entienden por ello.  

43%

57%

INFRAESTRUCTURAS CAPACITACIÓN DOCENTE CURRÍCULO



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
154 

 
 

privado, además de la mejora de infraestructuras de las instituciones 
educativas, es la capacitación docente, donde el 57% de actividades 
llevadas a cabo en el mejoramiento de la calidad educativa se refiere 
a la capacitación docente, frente a un 43% de actividades que se 
dedican a la mejora infraestructuras educativas. De este 57% de 
actividades realizadas para incidir en la calidad educativa a través de 
la capacitación docente, muchas de las empresas y fundaciones 
empresariales (el 33%) derivan su trabajo a través de otra 
organización no gubernamental, Enseña Ecuador (perteneciente a la 
Red Teach for All,28 de reciente implantación en el país, cuya misión 
es formar docentes-líderes o líderes-docentes para transformar la 
enseñanza en los estratos más “carenciados” del país). Muchos de los 
grupos económicos que financian actividades de esta organización, 
son socios y forman parte del Directorio y Junta Directiva de Enseña 
Ecuador. 

En definitiva, las “inversiones” sociales en educación por parte de las 
principales empresas familiares y sus fundaciones en Ecuador 
parecen estar perfectamente direccionadas: más capacitación para el 
mercado de trabajo, más educación de “calidad” a través de 
formación de “líderes-docentes”, que no docentes, más 
emprendimientos y más TIC,s para los sectores más “carenciados” de 

                                                           
28 Enseña Ecuador es una organización sin ánimo de lucro, cuyo propósito es 
construir un país equitativo a través de una educación de excelencia 
(https://www.ensenaecuador.org/nuestro-movimiento). Enseña Ecuador 
pertenece a la Red Global de Educación Teach for All, de la que forman parte 
más de 48 países que buscan implementar un modelo de transformación 
educativa. La red Teach for All fue creada, por otro lado, a través de la Global 
Clinton Initiative (GCI) liderada por Bill Clinton en el 2007, se formó la red 
política filantrópica TeachForAll (TFA) que ha propiciado nuevos procesos de 
privatización educativa. TFA ha sido un activo en la defensa de las Charter 
Schools y la privatización del mercado escolar estadounidense y en el 
contexto británico mediante la apuesta de diferentes tecnologías políticas 
de privatización educativa  
 
 

https://www.ensenaecuador.org/nuestro-movimiento


Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
155 

 
 

la sociedad, especialmente empleados/as o residentes en zonas 
aledañas a las empresas.  

El emprendimiento, especialmente juvenil, y su relación con el 
crecimiento de la productividad, es otro de los objetivos de inversión 
social de los grupos empresariales, sus fundaciones, así como de 
diferentes organismos intergubernamentales y la banca del 
desarrollo, que recomienda a los gobiernos nacionales de los países 
del Sur a apoyar el emprendimiento desde todos los ámbitos 
posibles. En el Informe El emprendimiento en América Latina: 
muchas empresas y poca innovación (2014), cuya autoría es de 
Lederman, Messina, Pienknagura y Ripolini, y publicado por el Banco 
Mundial se sostiene que el emprendimiento de éxito no es 
consecuencia del desarrollo sino motor importante del mismo 

 

Los emprendedores juegan un papel crucial en la 
transformación de las sociedades de ingresos bajos 
caracterizadas por la productividad reducida y, a menudo, 
por el autoempleo de subsistencia, en economías dinámicas 
caracterizadas por la innovación y el aumento del número de 
trabajadores bien remunerados (Lederman, Messina, 
Pienknagura y Ripolini, 2014, p.1). 

 

Fomentar, promocionar y apoyar programas de emprendimiento 
juvenil es otra receta de la banca del desarrollo para contra-restar el 
desempleo en la región, el incremento de número de “ninis” (jóvenes 
que ni estudian ni trabajan), así como el clima de insatisfacción y 
violencia social. El emprendimiento se convierte en una herramienta 
política de primer orden: para disminuir las cifras de desempleo 
juvenil, para propiciar la movilidad social, disminuir la conflictividad 
y promover el crecimiento económico de los países, teniendo en 
cuenta el potencial creador e innovador de la población más joven, 
especialmente en el mundo digital. 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
156 

 
 

Las actividades de emprendimiento juvenil pueden ayudar a 
construir capital humano, fomentar la innovación y generar empleo 
(OCDE, CEPAL, CAF, 2016, p. 220). Las inversiones sociales en 
educación de los grupos empresariales y sus fundaciones (familiares) 
se nutren de otro concepto emergente como es el voluntariado 
corporativo (o voluntariado empresarial que, aunque no son 
exactamente lo mismo, suelen ser utilizados como sinónimos) y que 
se refiere a: 

 

(...) Un trabajo no remunerado, cuya motivación principal es 
expresar la solidaridad, y que no es producto de una 
obligación impuesta por terceros. En consecuencia, cuando 
una empresa motiva y apoya a sus trabajadores para realizar 
voluntariado, podemos hablar del voluntariado de la 
empresa o voluntariado corporativo (Moreno, 2013, p.8). 

 

Pues bien, un 10% de los grupos económicos más poderosos del país 
suelen recurrir al “voluntariado corporativo” entre sus empleados y 
empleadas para llevar a cabo las acciones filantrópicas de la 
fundación o empresa. El riesgo de la visión productivista del 
voluntariado es evidente, tal y como afirma Benítez, se puede 
encontrar en esa “cercanía con el trabajo, una “debilidad del 
voluntariado”: el quedar colonizado por el mercado, es decir, caer en 
la competencia por los voluntarios, priorizar los indicadores más que 
corazones y voluntades, etc.” (Benítez, 2007, p.292). 

Si el voluntariado en Ecuador se ha movido tradicionalmente en 
ámbitos no mercantiles, en el siglo veintiuno entra de lleno en el 
mercado: 

 

(...) Según datos recientes, en el Ecuador, por lo menos 
100.000 personas realizan voluntariado anualmente, 
aportando alrededor de 22.500 horas de trabajo 
principalmente a proyectos sociales de asistencia y 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
157 

 
 

desarrollo, produciendo un aporte invalorable en lo 
específico del voluntariado: apoyo humano, cercanía, 
horizontalidad, democracia, participación, construcción de 
capital social, aplicación de valores humanos, vivencia de la 
solidaridad, etc. (Benítez, 2007, p.287). 

 

Ahora bien, el voluntariado puede cuantificarse en cuanto a la 
producción de bienes y servicios; en este sentido, en Ecuador, 
realizando una valoración media de esas 22.500 horas de trabajo 
voluntario, éste produce aproximadamente $200.000.000,00 anuales 
(Benítez, 2007); así, el aporte realizado por el voluntariado es del 
“0,46% del PIB no deflactado del 2006 del Ecuador. Este valor es 
superior al aporte generado, por ejemplo, por la fabricación de 
maquinaria y equipos que es de $149.351.000,00” (Benítez, 2007, 
p.287). De estas cifras que expone Benítez (2007) no podemos inferir 
las que se refieren exclusivamente al voluntariado corporativo frente 
aquel otro individual, asociativo, etc. Lo que sí sabemos es que, al 
menos, un 10% de los grupos empresariales que realizan actividades 
filantrópicas en educación en Ecuador, lo hacen a través del 
voluntariado corporativo, esto es, contando con los/as 
trabajadores/as de la empresa y ahorrando-acumulando mucho 
dinero que supondría la contratación de personal para ejecutar 
actividades que, por otra parte, se entienden cada vez más 
profesionalizadas. Asimismo, se hace difícil visibilizar cuánta de esta 
actividad voluntaria es realmente fruto de la libertad de los y las 
trabajadoras para decidir.29 

En definitiva, la filantropía de corte capitalista llevada a cabo por los 
grandes grupos empresariales del país y sus fundaciones (familiares) 
se centra especialmente en al ámbito de la educación. La política 
pública educativa deviene en un instrumento crucial para formar y 
adaptar el capital humano de acuerdo a las cambiantes necesidades 

                                                           
29 También cabe señalar que no consta la existencia de sindicatos de 
empresa en muchos de los grandes grupos económicos del país. 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
158 

 
 

del mercado de trabajo y a las proyecciones de ganancias. El fin 
último es la consolidación del modo de producción capitalista 
neoliberal (y neoconservadora) a nivel global, y uno de los 
instrumentos que utilizan con estos fines, en el siglo veintiuno, es la 
filantropía. 

 

CONCLUSIONES 

En este escrito, se ha querido mostrar cómo se producen nuevas 
formas de privatización de la educación en el siglo veintiuno a través 
del paradigma neoliberal de la gobernanza, esto es, cómo se produce 
la gobernanza corporativa de la educación. 

La privatización de la educación adquiere nuevos tintes en la realidad 
compleja global dejándose entrever múltiples interacciones de 
actores públicos y privados en el ámbito educativo, donde hemos 
destacado la presencia e incidencia de los principales grupos 
empresariales en un ámbito que no es connatural, el ámbito de la 
educación pública. 

Las principales empresas familiares en Ecuador, al igual que en 
América Latina, como mecanismo de supervivencia en el sistema-
mundo capitalista-colonial adoptan la forma de grupos económicos o 
empresariales y orientan su actividad a través de dos ejes: los 
negocios y sus fundaciones. A partir de estos dos ejes de acción 
persiguen reproducir las ganancias familiares, mantener los 
privilegios de clase y sostener la subordinación de las denominadas 
“clases peligrosas” (Wallerstein, 2005).  

Nos preguntábamos qué hacían las personas con patrimonios 
superiores a los 30 millones de dólares y a los principales grupos 
económicos de la región actuando en un ámbito que no les compete 
tal y como es la educación pública. Aludíamos a un descentramiento 
del proceso de gobierno (Peters, 2009), y a la participación de 
múltiples actores privados, tradicionales y nuevos, en los procesos de 
gobierno de los Estados-nación. Los gobiernos nacionales ya no rigen 
como actores principales en la organización política del siglo 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
159 

 
 

veintiuno, y pasan a ser un actor más en el gobierno de las naciones. 
Conceptos clásicos de la teoría política, tales como Estado-nación, 
gobierno y gobernabilidad, resultan insuficientes en un contexto 
dominado por las economías del conocimiento, la globalización, el 
neoliberalismo, la especulación financiera y múltiples ejes de poder 
en un contexto de riesgo e incertidumbre. Por ello que hemos 
recurrido al concepto de gobernanza, como paradigma apropiado 
por el neoliberalismo, para poder analizar lo que entendemos está 
sucediendo en el ámbito educativo de Ecuador en el siglo veintiuno.  

Pese a que en la región de América Latina existe abundante literatura 
y estadísticas sobre la privatización de la educación, no sucede lo 
mismo en Ecuador y, además, los datos existentes no dan muestra de 
estas novedosas formas de privatización de la educación en el siglo 
veintiuno.  Por ello, partimos de estudios de la CLADE (2012, 2015), 
así como de Ball y Youdell (2008), para vislumbrar algunas acciones 
de estas nuevas formas de privatización de la educación en el país. A 
partir de exhaustiva revisión bibliográfica, de análisis de contenido 
crítico de datos, cuantitativos y cualitativos, rastreado en diversas 
publicaciones e así como páginas web, a través del análisis de redes, 
intentamos hilvanar la compleja red de relaciones e interacciones 
que se producen en la gobernanza corporativa de la educación. Estas 
interacciones entre diferentes actores en el ámbito educativo 
propugnan la formulación de leyes, marcos de acción y, sobre todo, 
toma de decisiones con el fin de alcanzar la eficiencia (y la calidad) de 
los sistemas educativos nacionales. Estos procesos son diferentes en 
cada país, en tanto experimentos regulatorios de neoliberalización. 
Frente a las evidentes fallas del modelo neoliberal y su impacto en la 
vida de las personas, se presentan fórmulas de gobierno que buscan 
“corregir errores y aprender de la experiencia” (López, García y 
Expósito, 2017) a partir de mecanismos innovadores, que no dejan 
de reproducir el statu quo. La gobernanza a través de diferentes 
actores y diferentes mecanismos, como la desconcentración, la 
descentralización y la delegación (Peters, 2009), pareciese que 
fomenta procesos de mayor autonomía y participación ciudadana en 
diferentes niveles de gobierno. Sin embargo, consideramos que se 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
160 

 
 

trata de una ilusión. Para ello, analizamos la gobernanza colectiva de 
la educación en Ecuador, donde, además de una evidente 
recuperación de la rectoría del Estado durante el gobierno del 
presidente Rafael Correa (2007-2017), también se observa la 
presencia de múltiples y diversos actores que entran en pugna en el 
ámbito educativo, fundamentado, todo ello, el conocimiento experto 
de los organismos transnacionales.  En este complejo contexto, 
focalizamos nuestro interés en la presencia y participación de 
individuos, familias y empresas en el ámbito educativo. Frente a la 
caridad tradicional, emerge un tipo de filantropía capitalista, que 
propone buscar soluciones a los problemas sociales puesto que el 
Estado se ve desbordado de demandas sociales. El mercado, a través 
de un enfoque colaborativo, propone un nuevo equilibrio al Estado 
en el ámbito público, específicamente en el educativo. Además, en 
América Latina, frente a la filantropía individual de las grandes 
fortunas, comienza a emerger un tipo de filantropías más 
institucionalizada y estratégica que busca un mayor impacto e 
“inversión” social; esto es, inversiones productivas. En Ecuador, esta 
filantropía se organiza a partir de los principales grupos económicos 
del país que, además, nacen de las principales y tradicionales familias 
empresarias del país, aquellas que se remontan, en sus orígenes, al 
siglo diecinueve, y se consolidan y expanden en el siglo veinte. La 
educación se convierte en el área de “inversión” prioritaria de este 
tipo de filantropía empresarial (familiar). Los principales grupos 
económicos realizan esa inversión en educación a través de sus 
propias fundaciones empresariales pero también realizan otro tipos 
de acciones de apoyo a otras fundaciones empresariales del mismo 
grupo económico u otros así como a muy diferentes organizaciones 
de la sociedad civil, en un entramado y enmarañado sistema de 
interacciones glocales, como por ejemplo el caso expuesto de la 
organización especializada en educación Enseña Ecuador, adscrita a 
la red global filantrópica Teach for All.  

Las diferentes fundaciones empresariales (familiares) y otras 
organizaciones de la sociedad civil pugnan por mejorar la calidad 
educativa, fomentar el espíritu emprendedor y formar los y las 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
161 

 
 

lideresas del futuro, y para ello, es necesario comenzar a incidir en 
estos aspectos desde edades cada vez más tempranas. Ante los 
peligros que perciben que acechan al sistema económico, necesitan 
formar una mano de obra flexible y adaptable a las exigencias del 
mercado laboral: 

 

El sistema se autodestruye… sin un número suficiente de 
personas, y de personas bien formadas, no hay sistema 
económico y político que pueda servir a medio plazo con un 
mínimo de calidad (Alvira, 2004, p.15). 

 

En esta lógica empresarial, la empresa deviene en la institución 
estrella para liderar la formación social actual, y además apegada a la 
familia y la formación ética (Alvira, 2004), porque las instituciones 
educativas públicas han fracasado en el cumplimiento de sus 
objetivos y se hace necesario “prestigiar la enseñanza” (Alvira, 2004) 
porque ahora se “está proletarizando” (Alvira, 2004). La solución 
corporativa pasa por “plantearse un nuevo sentido de la familia, el 
sistema educativo, la empresa y el Estado” (Alvira, 2004); esto es, una 
revolución constante neoliberal y, cada vez, más neoconservadora.  

Frente a esta postura, hemos sostenido que experimentos como el 
que plantea la gobernanza corporativa, en este caso de la educación 
pública, no tienen legitimidad alguna para regular el sector público 
educativo puesto que muchos de los actores que participan en la 
gobernanza de la educación son de naturaleza privada y responden, 
por su propia naturaleza, a intereses propios y privados que poco o 
nada tienen que ver con el bien común. Por ello, se puede producir 
un “problema democrático fundamental” (Peters, 2009) a nivel 
global.  

  



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
162 

 
 

BIBLIOGRAFÍA 

ALVIRA, R. (2004): Empresa y sociedad civil, Madrid: Fundación Iberdrola. 

BALL, S.J. Y YOUDELL, D. (2008): La privatización encubierta de la educación 
pública, Londres: Universidad de Londres. 

BENÍTEZ, J.C. El voluntariado en el mundo laboral en el Ecuador. Recuperado 
de: http://www.iniciativasocial.net/voluntariado.htm 

BRENNER, N., PECK, J., THEODORE, N. (2010): After neoliberalization? 
Methodological strategies for the investigation of contemporary 
regulatory  transformations, URBAN, pp. 21-40. 

CALONGE, F. (2015): Neoliberalización del territorio y movilidad urbana, una 
agenda  de investigación, Territorios, 32, pp. 133-156.Recuperado 
de:  dx.doi.org/10.12804/territ32.2015.07. 

CAMOU, A. (2010). El discurso sobre la crisis de la gobernabilidad de las 
democracias capitalistas avanzadas: una revisión del Informe de la 
Comisión Trilateral (1975-2010). En Question/Cuestión, 1(27).  
Recuperado a partir de: 
https://perio.unlp.edu.ar/ojs/index.php/question/article/view/990 

CASTRO, M. (2015). Neoliberalismo y comunes urbanos en procesos de 
regeneración de frentes marítimo-portuario, (tesis doctoral). Barcelona: 
Universidad Autónoma de Barcelona. Recuperado de: 

https://ddd.uab.cat/pub/tesis/2016/hdl_10803_368239/mcc1de
1.pdf 

CLADE, (2012). Seminario Privatización de la educación en América Latina y 
Caribe. Santiago de Chile. CLADE. 

CLADE, (2016). Mapeo sobre tendencias de la privatización de la educación 
 en América latina y el Caribe. Sao Paolo. CLADE. 

CROZIER, M.; HUNTINGTON, S.; WATANUKI, J.; The Crisis of Democracy. 
Report on the Governability of democracies to the Trilateral Commission. 
Recuperado de: 

https://trilateral.org/download/doc/crisis_of_democracy.pdf 

D’ERAMO, D. E. (2017). Gobernabilidad, gobernanza… en definitiva, el 
estado. Administración Pública Y Sociedad (APyS), (3), 126 a 135. 
Recuperado de:  

https://revistas.unc.edu.ar/index.php/APyS/article/view/15314 

https://ddd.uab.cat/pub/tesis/2016/hdl_10803_368239/mcc1de1.pdf
https://ddd.uab.cat/pub/tesis/2016/hdl_10803_368239/mcc1de1.pdf
https://trilateral.org/download/doc/crisis_of_democracy.pdf
https://revistas.unc.edu.ar/index.php/APyS/article/view/15314


Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
163 

 
 

 

ECUADOR. Ley Nº417, que establece la Ley Orgánica de Educación 
Intercultural,  Ministerio de Educación, Ecuador, 31 de marzo de 2011. 

Recuperado de: http://educaciondecalidad.ec/ley-educacion-
intercultural-menu/ley-educacion-intercultural-texto-ley.html  

ENSEÑA ECUADOR (2015). Qué hacemos. Recuperado de: 

https://www.ensenaecuador.org/ 

FERNANDEZ, J., y LLUCH, A. (eds.), (2015). Familias empresarias y grandes 
empresas familiares en América Latina y España. Una visión de largo 
plazo. Fundación BBVA. Madrid. 

GARCÍA, S., TOTOY, D.A., VIZUETA, E. G. (2012). Estudio de los principales 
grupos económicos con mayores ingresos en el Ecuador, período 2006-
2010.Estructura y comportamiento en el mercado nacional, (tesis de 
grado). Quito: Universidad Central de Ecuador. Recuperado de: 

http://www.dspace.uce.edu.ec/handle/25000/806 

GOETSCHEL, A.M. (1999): Educación e imágenes de la mujer en los años 
treinta: Quito, Ecuador, Bulletin de l`Institute Français d´Etudes Andines, 
28 (3), pp.401-410. Recuperado de: 

http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=12628307 

GRANDA, M.L. (2011). Grupos Económicos en el Ecuador: ¿Supervivencia u 
oportunismo?, Espae y Empresa, 4, pp.4-6. Recuperado de: 

http://www.espae.espol.edu.ec/wp-
content/uploads/2011/12/gruposeconomicos.pdf 

HARVEY, K. (2007). Breve Historia del Neoliberalismo. Madrid: Editorial Akal. 

GIL GESTO, I. (2017). La política educativa del gobierno de la Revolución 
Ciudadana en Ecuador (2007-2017) y la gobernanza corporativa de la 
educación de corte filantrópico, (tesis doctoral). A Coruña: Universidad 

de A Coruña. Recuperado de: http://hdl.handle.net/2183/20805 

INSTITUTO HAUSER DE SOCIEDAD CIVIL DE HARVARD UNIVERSITY (2015).De 
la prosperidad al propósito. Perspectivas sobre la filantropía y la 
inversión social entre las personas de alto nivel patrimonial en América 
Latina. Zurich: UBS AG Philanthropy Advisory. 

INSTITUTO NACIONAL DE ESTADÍSTICA Y CENSOS [INEC] (2011). Encuesta de 
Estratificación del Nivel Socioeconómico. Recuperado de: 

http://educaciondecalidad.ec/ley-educacion-intercultural-menu/ley-educacion-intercultural-texto-ley.html
http://educaciondecalidad.ec/ley-educacion-intercultural-menu/ley-educacion-intercultural-texto-ley.html
https://www.ensenaecuador.org/
http://www.dspace.uce.edu.ec/handle/25000/806
http://www.dspace.uce.edu.ec/handle/25000/806
http://www.dspace.uce.edu.ec/handle/25000/806
http://www.dspace.uce.edu.ec/handle/25000/806
http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=12628307
http://www.espae.espol.edu.ec/wp-content/uploads/2011/12/gruposeconomicos.pdf
http://www.espae.espol.edu.ec/wp-content/uploads/2011/12/gruposeconomicos.pdf
http://hdl.handle.net/2183/20805


Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
164 

 
 

http://www.ecuadorencifras.gob.ec/documentos/webinec/Estad
isticas_Sociales/Encuesta_Estratificacion_Nivel_Socioeconomico
/111220_NSE_Presentacion.pdf  

INVESTIGACIÓN EKOS (2012). Grandes Grupos Económicos en Ecuador, 
Revista EKOS Negocios [en línea], 197, pp.14-29. Recuperado de: 
http://www.ekosnegocios.com/revista/pdf/197.pdf 

INVESTIGACIÓN EKOS (2012). La eficiencia de la pequeña y mediana 
empresa.  Ranking Ecuador, Revista EKOS Negocios [en línea], 223. 
Recuperado de: http://www.ekosnegocios.com/revista/pdf/223.pdf 

INVESTIGACIÓN EKOS (2013).Top 1000 Ránking Empresarial Ecuador 2003, 
Revista  Ekos. Recuperado de: 
http://www.ekosnegocios.com/revista/pdfTemas/728.pdf 

LEDERMAN, D., MESINA, J., PIENKNAGURA, S., RIGONILINI, J., (2014). El 
emprendimiento en América Latina y el Caribe. Muchas empresas y poca 
innovación. Estudios del Banco Mundial en América Latina y el Caribe. 
Washington. Banco Mundial. 

LÓPEZ REY, JOSÉ A. (2006): El Tercer Sector y el mercado: conflictos 
institucionales en España, Colección “Monografías” Num 222, Centro de 
Investigaciones Sociológicas, Madrid: Ed. Siglo XXI.  

LÓPEZ, F., GARCÍA, I., EXPÓSITO, E. (2017): La calidad de la gobernanza del 
sistema educativo español. Un estudio empírico. Madrid: Universidad 
Camilo José Cela. 

LUNA, M. (2014): Las políticas educativas en el Ecuador, 1950-2010. Las 
acciones del  Estado y las iniciativas de la sociedad (tesis doctoral) 
España: Universidad  Nacional de Educación a Distancia (UNED). 
Disponible en: http://e-spacio.uned.es/fez/eserv/tesisuned:Educacion-
Mluna/Documento.pdf   

MARTI, J. (2016). Gobernanza: la nueva matriz política del neoliberalismo. 
En PAPELES de relaciones ecosociales y cambio global, Nº 133, 2016, 
pp. 111-126. Recuperado de: 

https://www.fuhem.es/papeles_articulo/gobernanza-la-nueva-
matriz-politica-del-neoliberalismo/ 

MEDIAVILLA, J.J. (2015). “Filantrocapitalismo y desarrollo: el caso de la lucha 
contra la poliomielitis”, Revista Iberoamericana de Estudios de 
Desarrollo, 4 (2), pp.  24-49.   

http://www.ecuadorencifras.gob.ec/documentos/webinec/Estadisticas_Sociales/Encuesta_Estratificacion_Nivel_Socioeconomico/111220_NSE_Presentacion.pdf
http://www.ecuadorencifras.gob.ec/documentos/webinec/Estadisticas_Sociales/Encuesta_Estratificacion_Nivel_Socioeconomico/111220_NSE_Presentacion.pdf
http://www.ecuadorencifras.gob.ec/documentos/webinec/Estadisticas_Sociales/Encuesta_Estratificacion_Nivel_Socioeconomico/111220_NSE_Presentacion.pdf
http://www.ekosnegocios.com/revista/pdf/197.pdf
http://www.ekosnegocios.com/revista/pdf/223.pdf
http://www.ekosnegocios.com/revista/pdfTemas/728.pdf
http://e-spacio.uned.es/fez/eserv/tesisuned:Educacion-Mluna/Documento.pdf
http://e-spacio.uned.es/fez/eserv/tesisuned:Educacion-Mluna/Documento.pdf
https://www.fuhem.es/papeles_articulo/gobernanza-la-nueva-matriz-politica-del-neoliberalismo/
https://www.fuhem.es/papeles_articulo/gobernanza-la-nueva-matriz-politica-del-neoliberalismo/


Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
165 

 
 

MORENO MANRIQUE, V. (2013): El Voluntariado desde la empresa, 
Cuadernos de la Cátedra “La Caixa” de Responsabilidad Social de la 
Empresa y el Gobierno Corporativo, IESE, 20. 

OCDE, CAF, CEPAL (2014). Perspectivas económicas de América Latina 2015. 
Educación, Competencias e Innovación para el Desarrollo. París. OCDE. 
Recuperado de: 
http://repositorio.cepal.org/bitstream/handle/11362/37445/S1420759
_es.pdf   

PÁSTOR, C. (2015): Los grupos económicos en Ecuador, (tesis de maestría), 
Quito: Universidad Andina Simón Bolívar. Recuperado de: 

http://hdl.handle.net/10644/5529 

PETERS, B. G., (2009): Los dos futuros de gobierno: descentrando y 
recentrando los procesos de gobierno, Studia Politacae Nº 18, invierno, 
Córdova: Universidad  Católica de Córdova. 

PARDO, J.C., y GARCÍA, A. (2003). “Los estragos del neoliberalismo y la 
Educación Pública”. En Educatio Siglo XXI, 20, 39-85. Recuperado de:  

https://revistas.um.es/educatio/article/view/134 

PINEDA, C. y FONSECA, F. (2018). El predominio de la agenda neoliberal en 
el mundo contemporáneo: hegemonía y consecuencias. En Universitas, 
2018, Nº 27 / pp. 21 – 44. Recuperado de: 
https://doi.org/10.20318/universitas.2018.4017  

REVISTA EKOS (2010). Una mirada profunda a los grupos económicos del 
Ecuador. Revista Ekos, 197, pp.14-29, Recuperado de: 
http://www.ekosnegocios.com/revista/pdf/197.pdf 

SAURA, G. (2015). “Think tanks y educación. Neoliberalismo de FAES en la 
LOMCE”. Archivos Analíticos de Políticas Educativas, 23 (107). 
Recuperado  de: http://dx.doi.org/10.14507/epaa.v23.2106. 

SAURA, G. (2016). “Neoliberalización filantrópica y nuevas formas de 
privatización  educativa: La red global Teach For All en España” RASE, 
9(2), pp. 248-264. 

SANBORN, C., PORTOCARRERO, F., (2008). Filantropía y cambio social en 
América Latina, Centro de Investigación de la Universidad del Pacífico,     
David Rockefeller Center for Latin American Studies, Lima 

STEGER, M y ROY, R. (2011). Neoliberalismo. Una breve introducción. 
Madrid: Ed. Alianza. 

http://repositorio.cepal.org/bitstream/handle/11362/37445/S1420759_es.pdf
http://repositorio.cepal.org/bitstream/handle/11362/37445/S1420759_es.pdf
http://hdl.handle.net/10644/5529
https://revistas.um.es/educatio/article/view/134
http://www.ekosnegocios.com/revista/pdf/197.pdf
http://dx.doi.org/10.14507/epaa.v23.2106


Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
166 

 
 

SUBIRATS, J. (2009).  “Gobernanza y educación” en Educación y vida urbana, 
20 años de ciudades educadoras”. En Asociación Internacional de 
Ciudades Educadoras, 2009, pp.227-240  

TELLERÍA, I. (2018). Neoliberalización y gobernanza en las ciudades del País 
Vasco. En INGURUAK, 66, 2019, pp. 1-19.  

TERÁN, R. (2015). La escolarización de la vida: el esfuerzo de construcción de 
la modernidad educativa en el Ecuador (1821-1921), (tesis doctoral). 
Madrid: UNED. Recuperada en: 

http://espacio.uned.es/fez/eserv/tesisuned:EducacionRteran/TE
RAN_NAJAS_Rosemarie_Tesis.pdf  

TOTOY, D. y VIZUETE, E. (2012). Estudio de los Principales Grupos 
Económicos con Mayores Ingresos en el Ecuador, periodo 2006-2010. 
Estructura y Comportamiento en el Mercado Nacional. Quito: Tesis de 
Grado, UCE. 2012. 

TORRESANO, M. (2012). Estudio de Responsabilidad Social de Empresas del 
Ecuador. IDE Business School, 2012.  

WALLERSTEIN, I. (2005). Análisis del sistema-mundo: una introducción. 
México: Siglo XXI.  

WHITTINGHAM, M.V. (2010). ¿Qué es la gobernanza y para qué sirve? En 
RAI, Revista de Análisis Internacional, Nº 2, Año 2010. 

ZURBRIGGEN, C. (2011): “La utilidad del análisis de redes de políticas 
públicas”. Argumentos, 24 (66), pp. 181-209. Recuperado 

de:http://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_artexx&pid=S
0187579520 11000200008=es&tlng=es. 

 

 

  

ttp://espacio.uned.es/fez/eserv/tesisuned:EducacionRteran/TERAN_NAJAS_R
ttp://espacio.uned.es/fez/eserv/tesisuned:EducacionRteran/TERAN_NAJAS_R
http://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_artexx&pid=S0187579520%201100
http://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_artexx&pid=S0187579520%201100


Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
167 

 
 

 

DE LA UTOPÍA COMO ESPERANZA A LA UTOPÍA 
COSMOPOLITA COMO POTENCIA 

 

Luis Herrera Montero 
Universidad de Cuenca 
Facultad de Filosofía, Letras y Ciencias de la Educación 

 
“Los que quieren mover una montaña empiezan 

 por mover pequeñas piedras” 
Confucio 

 

INTRODUCCIÓN 

Soñar en un mundo libre, igualitario y sostenido en relaciones de 
solidaridad, ha sustentado variedad de propuestas de 
transformación social. Sin embargo, construir realidades de cambio, 
con base en el sueño mencionado, ha constituido todo un desafío sin 
concreción por siglos; en la actualidad, permanece en esa condición, 
ya que no es posible inaugurar un poscapitalismo sin los debidos 
trayectos sociopolíticos. Para muchos, la crisis del capital es 
irreversible, pero no por eso la transformación será inmediata. De ahí 
que deba considerarse propuestas de utopía en estrecha 
complementariedad con sentidos de realismo, donde el sueño 
devenga en realidad y la realidad en sueño. 

Hace poco publiqué un texto, dentro de una compilación coordinada 
por Francois Houtart, sobre “Cambios de las culturas, ingeniería 
cultural y pedagogía” (2017), donde expreso mis diferencias con el 
concepto utopia, a partir de la crítica de Marx y Engels, pero también 
desde la teoría de los agenciamientos de Deleuze, de contraposición 
respecto del concepto de esperanza, como una clara influencia de 
índole nietzschana. Estas posturas de crítica sustentaron enfoques 
realistas, con base en sentidos prácticos de transformación, bajo 
proyectos de devenir complejos. Sin embargo, confieso que ahora es 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
168 

 
 

necesario incorporar el concepto de utopía-esperanza también con 
propuestas que integran tal realismo y no como sueños ilusorios. La 
esperanza, en ese sentido, articula racionalidad, pasión y 
simbologías, en un rico tramado de subjetividades y objetividades 
alejadas de contenidos cartesianos o de ilusiones propias del 
romanticismo burgués. De ahí el énfasis que en este texto se valora 
las contribuciones de Ernst Bloch y Walter Benjamin.  

En términos de novedad analítica, se intenta no solamente 
comprender el sueño sobre un mundo nuevo, como un mundo de 
esperanza. Se plantea una necesaria integración de la esperanza con 
la potencia, como un legado desde la perspectiva de Spinoza 
(Deleuze, 2004). Esta integración se sustenta en el significado de 
potencia como algo distinto el hecho; es decir, como intenciones y 
acciones en permanente proyección. Precisamente, se formula la 
utopía no solo como sueño de futuro o un mundo que se espera, sino 
también como un mundo en movimiento, que responde 
evidentemente a dinamismos de la realidad como mundo concreto 
en constante transformación. Entonces, esta propuesta teórica hace 
de la esperanza no solamente una idea, sino una voluntad de poder 
(Nietzsche, 2000), y hace de la potencia una permanente 
reconstrucción de voluntades y significados. 

El texto que se comparte, contiene una breve exposición de procesos 
políticos que justifican la existencia de la utopía. Un segundo 
momento da cuenta de las conceptualizaciones y reflexiones, con 
base en el tejido esperanza potencia e idea-voluntad a través de 
específicas contribuciones sobre el tema. Es oportuno clarificar que 
el texto no consiste en un estado del arte sobre utopía, sino en una 
priorización desde enfoques comprometidos teóricamente con la 
transformación social. De ahí que también se aborde algo sobre la 
crisis pandémica actual, como contexto para la resignificación de 
utopías orientadoras del cambio. 

 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
169 

 
 

BREVE EXPOSICIÓN DE TRAYECTOS PARA FUNDAMENTAR LA 
UTOPÍA 

La cultura occidental, desde su hegemonía clasista, ha sido incapaz 
de llevar a cabo procesos conforme sueños, basados éstos en la 
igualdad, libertad y solidaridad civilizatoria; pero sin afirmar que 
otras culturas necesariamente lo hayan ejecutado, ya que ese sueño 
no caracterizó la historia imperial egipcia, china, persa, entre otras, 
por su conformación evidentemente clasista. La pertinencia de 
concentrarnos en Occidente se debe a que culturalmente el mundo 
se encuentra hoy bajo su hegemonía.  Pese a esta condición de 
predominio cultural mundial, tampoco procede concebir al mundo 
occidental de manera homogénea, sin resistencias y propuestas 
relevantes para la transformación sistémica y civilizatoria.  

El mundo occidental sin duda es el creador del concepto utopía como 
parte substancial de sus proyectos civilizatorios, concentrados en la 
civilización grecorromana, en la Edad Media y en la Época Moderna y 
sus etapas mercantilista, industrial y científico técnica. Obviamente 
en el presente trabajo no procede realizar caracterizaciones de índole 
histórica, sino simplemente analizar teorías que sustentan lo que hoy 
por hoy denominamos utopía. En ese sentido, es preciso referir a 
postulados teóricos de Occidente como cultura.  

De la civilización griega, cuna indiscutida del pensamiento occidental, 
la democracia constituye el eje articulador de principios igualitarios, 
libertarios y solidarios. Las propuestas bajo los contenidos, en 
referencia, no proceden, de las contribuciones socráticas, platónicas 
y aristotélicas. Es contradictorio evidenciar que las corrientes 
mencionadas conforman el espíritu hegemónico de la cultura 
occidental durante su historia, por tanto, no cabe que en la 
actualidad seguir privilegiando pensadores no alineados dentro de 
connotaciones de índole democrática. No así los pensadores sofistas, 
a quienes esa historia occidental ha calificado negativamente como 
una especie de farsantes y demagogos teóricos. La paradoja 
argumentativa se devela cuando uno de sus referentes, el filósofo 
Protágoras, fuera quien mejor sustentó la democracia como sistema. 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
170 

 
 

Probablemente, la hegemonía del pensamiento de corte socrático, 
platónico y aristotélico, sea la causa teórica para desdecir, en lo real, 
de la igualdad, la libertad y la fraternidad.1   

Protágoras (1984) fundamentó la democracia como el sistema 
óptimo para Grecia. Incluso se puede sostener, sin temor a 
equivocación, que dentro de su concepción de democracia el 
pluralismo es básico para la construcción de procesos democráticos 
viables. Esto es; este filósofo concibió que cada territorio debía 
instaurar la democracia más acorde a su realidad, en estricta 
divergencia con la homogenización de los procesos sociopolíticos. 
Así, Protágoras se constituye en el fundador de un pensamiento que 
reivindica la diferencia como base de procesos democráticos, 
principio de innegable valor contemporáneo, sobre todo desde las 
perspectivas cosmopolitas e interculturales.  

Posteriormente, en plena hegemonía del imperio Romano, surgiera 
el movimiento liderado por Jesús de Nazareth, más tarde conocido 
como cristianismo, que postuló un mundo diferente al consolidado 
por Roma. Entre los valores substanciales del cristianismo se 
encuentra la bienaventuranza el hambre y sed de justicia y el 
mandamiento de amar al prójimo como a sí mismo. Fue un 
movimiento que estableció relaciones de hermandad, que se 
posicionó contra el imperio romano; hecho que implicó la sentencia 
de muerte de Jesús y más líderes de dicho movimiento, pero que 
produjo también el final del imperio en cuestión, obviamente, unos 
siglos luego.  Con la instauración institucional del cristianismo en 
Roma, se produjo un nuevo privilegio clasista, inaugurando la Edad 
Media como otra sociedad, con un epicentro territorial y civilizatorio 
ajeno al movimiento liderado por Jesús.  La dominación medieval y el 

                                                           
1 Sócrates y Protágoras no escribieron textos, por tanto, se conoce sobre 
ellos a partir de los escritos de Platón y Aristóteles. En estos escritos es clara 
la preferencia por sistemas aristocráticos de gobierno y las claras críticas a 
la democracia por contraponerse al verdadero proceso republicano y 
político. 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
171 

 
 

dogma eclesial también conllevaron persecución y muerte, que se 
intensificara en tiempo de las cruzadas y que significara, a su vez, una 
de las razones de su crisis civilizatoria. El sistema de predominio 
medieval fue desvirtuado y reemplazado por una sociedad que 
reposicionó consignas de libertad, igualdad y fraternidad como lemas 
fundamentales de las revoluciones liberales y de la instauración de la 
Era Moderna.  

Así como el cristianismo instituyó el privilegio de la Iglesia Católica y 
Romana, el liberalismo, lejos de estar exento de un fenómeno de 
proporciones clasistas, instauró a la empresa capitalista también 
desde innegables privilegios. Así lo evidenciaron y denunciaron 
movimientos socialistas, comunistas y anarquistas, que se 
movilizaron en contra de una realidad social que sumió en la pobreza 
a obreros y campesinos. La respuesta del sistema del capital fue de 
represión brutal y muerte masiva: las masacres generadas y el 
encarcelamiento, incluso con pena de muerte, de líderes de 
sindicatos y movimientos proletarios, quedaron en completa 
impunidad, como prueba de una realidad donde las injusticias y el 
dominio oligárquico se reprodujeron y resignificaron. 

Como un ejemplo de un escenario de confrontación y represalia, 
Marx resalta, en El 18 Brumario de Luis Bonaparte, como el 15 de 
mayo de 1848, sectores del proletariado parisiense se tomaron la 
Asamblea Constituyente y la declararon disuelta por no obedecer a 
un proceso revolucionario, fijado principalmente en una sociedad 
nueva y en el porvenir. Como evidente respuesta, la guardia nacional 
los reprimió brutalmente y reposicionó en el poder a todos los 
sectores dominantes. Es claro que primó, sin lugar a dudas, la 
propiedad, la familia, la religión y el orden (Marx, 1974). Dicha 
confrontación, en palabras de Marx, se sintetiza con lo siguiente:  

Las reivindicaciones del proletariado de París son 
paparruchadas utópicas, con las que hay que acabar. El 
proletariado de París contestó a esta declaración de la 
Asamblea Constituyente con la insurrección de junio, el 
acontecimiento más gigantesco de la historia de las guerras 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
172 

 
 

civiles europeas. Venció la república burguesa. A su lado 
estaban la aristocracia financiera, la burguesía industrial, la 
clase media, los pequeños burgueses, el ejército y el 
lumpemproletariado como Guardia Móvil, los intelectuales, 
los curas y la población del campo. Al lado del proletariado 
de París no estaba más que el solo. Más de 3000 insurrectos 
fueron pasados a cuchillo después de la victoria y 15000 
deportados sin juicio (Marx, 1974: 415). 

 

Aspirar al cambio ante tal masacre, podría significar, en esos tiempos, 
una tarea imposible. Para muchos la explicación radica en que no 
estaban dadas las condiciones para un triunfo revolucionario. Sin 
embargo, de gestas parecidas a estas, posteriormente se ha logrado 
instituir distintos derechos y a su vez reconstruir integrales procesos 
de lucha y movilización social; los protagonistas también fueron 
brutalmente masacrados, pero los procesos de cambio 
revolucionario no se detuvieron; posiblemente por la construcción, 
deconstrucción y reconstrucción de utopías. 

La problemática social que justificara procesos de transformación 
con principios de igualdad, justicia, libertad y solidaridad, por tanto, 
continuaron a través de manifiestos de corte socialista, comunista, 
anarquista, entre los de mayor renombre, que en la práctica no 
lograron subordinar al capitalismo, pese a instaurarse revoluciones 
en territorios no concebidos como escenarios de desarrollo de 
fuerzas productivas del modo de producción capitalista. Estos 
procesos revolucionarios terminaron también reproduciendo 
privilegios y autoritarismos extremos, como evidencias opuestas a los 
principios que inspiraron sus proyectos políticos; así se conocieron 
las tiranías tanto de Stalin como de Mao.  

A partir de estas nefastas experiencias impuestas por Stalin y Mao, el 
capitalismo triunfó políticamente al generalizar al comunismo como 
tiránico, por las experiencias antidemocráticas del socialismo real y 
de las dictaduras del proletariado, pese a que los postulados 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
173 

 
 

comunistas no tengan nada que ver con prácticas estatales, peor aún 
de tiranía. 

Para una mejor comprensión de los fenómenos y procesos de lucha, 
hasta ahora mencionados, es necesario detenerse en importantes 
análisis sobre tales momentos de insurrección y los correspondientes 
fracasos en términos de instauración de nuevos sistemas sociales. 
Por ejemplo, Carlos Marx hace una descripción de procesos 
revolucionarios basados en liderazgos con sustentos antiguos. 
También en el famoso 18 Brumario de Luis Bonaparte, cuestionó 
como la Revolución Francesa requirió de ropajes de la civilización 
romana. Para Marx resulta improcedente que revoluciones del siglo 
XIX pretendan sostenerse en el pasado y no exclusivamente en el 
porvenir; en otras palabras, las revoluciones deben despojarse de 
veneraciones superticiosas y asumir nuevos contenidos, sorprender 
a la vieja sociedad.   

Walter Benjamin (2014) concibió la comunidad como un legado del 
pasado y necesario de retomarlo como futuro de igualdad y 
solidaridad para la transformación social. En esa dirección revitaliza 
a la comunidad y discrepó con la afirmación de Marx sobre el pasado, 
como acumulado progresivo hacia el presente y el futuro, aspecto 
que lo abordaremos en específico en cuanto a su concepto de utopía. 
Lo que intento clarificar es que no todo pasado es un acumulado de 
tragedia ni todo futuro sinónimo de porvenir revolucionario. No se 
afirma que Marx desconozca al pasado, pero su apuesta es sin duda 
progresiva, no regresiva. De parte de Walter Benjamin, en cambio, el 
pasado fundacional es indispensable actualizarlo no desde 
perspectivas progresivas, sobre todo respecto de la existencia de la 
comunidad. Los movimientos indígenas latinoamericanos, conforme 
sus proyectos políticos contemporáneos, coinciden más con la 
postura de Benjamin, debido a una concepción diferente del tiempo; 
pues la circularidad invita a priorizar el futuro con miradas al pasado 
como su evento fundacional; tema que lo definen como 
ancestralidad. Esta forma de cosmovisión también se asemeja a la 
propuesta de eterno retorno de Nietzsche y de contextualizaciones 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
174 

 
 

sobre lo sagrado, en diversas culturas, por parte de Eliade (2001). El 
devenir, entonces, es circular y plural, por eso las utopías reactualizan 
el pasado fundacional; por tanto, hay encuentros interesantes entre 
sectores de la cultura occidental y las culturas indígenas 
latinoamericanas, que pueden confluir en lo que posteriormente 
sostenemos como cosmopolitismos. 

Un paso previo a lo recientemente expuesto, debe tomar en cuenta 
a corrientes que conciben que el universalismo comunista fue y es 
perjudicial para consensos y proyectos unitarios; así se formularon 
propuestas de multiplicidad de comunidades como antagónicas a 
postulados de un totalitarismo comunista (Nancy, 2000). No 
obstante, también se formularon propuestas que replantearon el 
significado de comunismo y comunidad no como antónimos. Con 
base en esa pluralidad en articulación, el Foro Social Mundial aparece 
como un escenario de confluencia entre diversidad de organizaciones 
y movimientos; organizaciones clasistas, movimientos indígenas, 
movimientos ecologistas, movimientos feministas, partidos políticos 
de izquierda, y algunos más. Lo relevante de estas iniciativas es sin 
duda, un proceso cosmopolita e intercultural hacia otro mundo 
posible; una utopía articulada como perspectivas de agenciamiento 
sin duda. Consecuentemente, las propuestas de transformación 
social giraron hacia programas y contenidos de democracia, de otra 
forma de hacer política, claramente distinta de aquella democracia 
representativa que Occidente instauró y que acertadamente 
Castoriadis (1999) definiera como oligarquías liberales. En esa 
perspectiva, diversidad de propuestas de contra hegemonía se 
articularon en un movimiento de movimientos: el Foro Social 
Mundial (De Sousa Santos, 2008), instancia transnacional que plantea 
la concreción de otro mundo posible, en contraposición del 
capitalismo contemporáneo o globalización neoliberal.   

A partir de postulados generados por movimientos indígenas 
latinoamericanos, en un largo proceso iniciado en la década de los 
años 70, se prefirió comprender acertadamente la multiplicidad de 
comunidades como interculturalidad. Desde este mismo proceso, se 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
175 

 
 

cuestionó radicalmente también al sistema capitalista, por imponer 
además relaciones de fractura entre naturaleza y sociedad, como uno 
de los fundamentos innovadores dentro de manifiestos y proyectos 
políticos colectivamente pensados y con capacidad de incidir en los 
programas multilaterales de gestión cultural y ambiental. Esa es quizá 
la propuesta más clara de poscapitalismo que podría caracterizarse 
como utopía de autoría colectiva, bajo el nombre de Buen Vivir o 
Suma Kawsay.  

Desde la posición hegemónica del mundo contemporáneo, en 
cambio, se posicionó aquello del fin de las ideologías y sus respectivas 
utopías. Fukuyama inclusive llegó a afirmar que la historia había 
finalizado. Al parecer, ese discurso tiene menos presencia desde la 
emergencia de movilizaciones diversas en el mundo; las 
movilizaciones en Latinoamérica, que trajeron como consecuencia la 
institucionalización de gobiernos posteriormente denominados 
progresistas; la primavera árabe y sus insurrecciones en Túnez, 
Yemen, Argelia, Oman, Egipto, Libia, Jordania y Siria; manifestaciones 
en Europa con los indignados en España, las insurrecciones en Grecia, 
los chalecos amarillos en Francia, como acontecimientos durante 
distintos momentos de lo transcurrido en el siglo XX.  

El análisis, sin embargo, de lo hasta el momento expuesto, ha 
provocado que procesos de carácter unitario, para contrarrestar al 
capitalismo neoliberal, se hayan constituido también en auténticas 
utopías. Esto es, ya no solo la trasformación se torna en esperanzas 
o en potencias hacia el cambio revolucionario, sino también los 
medios para lograrlo. Bajo el neoliberalismo se han vivido hechos 
sumamente graves en cuanto precarización laboral, incremento de 
las tasas de desempleo y destrucción de las conquistas de orden 
público, que implicaron una larga historia de sublevaciones políticas, 
con las conocidas masacres y crueles represiones en contra de los 
manifestantes. Hoy todas esas conquistas populares y luchas se las 
pretende sacar de la historia y realidad social del mundo, a través de 
la transnacionalización privatizante y oligopólica de todo recurso y 
proceso productivo y reproductivo de sociedad. Ante esta situación, 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
176 

 
 

el Foro Social Mundia asoma como escenario orgánico de 
aglutinación política, con un nivel evidente de debilidad, ya que la 
mayoría propuestas de cambio se manifiestan en forma aún dispersa. 

En relación al escenario globalizador del capitalismo, cabe hacer 
precisiones de necesaria distinción, que son una causa innegable para 
la falta de acuerdos hacia procesos de lucha unitaria en América 
Latina. No debemos ubicar en similares condiciones al capitalismo de 
bienestar social o al keynesianismo económico, en comparación con 
el neoliberalismo, ya que descuida evidentes distinciones en materia 
de datos y en materia teórica, a pesar de los niveles de 
empobrecimiento de grandes sectores poblacionales, como 
consecuencia de la implantación de medidas neoliberales. Las 
décadas con base en el bienestar social no son equiparables a lo que 
se ha ido imponiendo desde la sociedad de mercado unipolar, 
posicionada a nivel global luego de la inevitable caída del bloque 
socialista. El error en mención tampoco debe equiparar a Friedman 
con Keynes, ni con Stiglitz2; hacerlo implicaría un marcado 
desconocimiento de sus teorías y de su manejo de los datos. Las 
precisiones de Stiglitz (2011), respecto de la economía mundial son 
indispensables de tener en cuenta para comprender la crisis.  

En determinadas perspectivas de izquierdas latinoamericanas, 
resulta difícil lograr las precisiones mencionadas; por ejemplo, 
sectores alineados con los gobiernos progresistas, equivocadamente 
creyeron que se instituyeron socialismos del siglo XXI, cuando fueron 
regímenes capitalistas keynesianos y desarrollistas; de parte de 
ciertos sectores de oposición, también izquierdista, en cambio, se 
emiten discursos que creen que las décadas neoliberales son 

                                                           
2  Al no ser el presente texto de índole económica, el lector puede revisar las 
contribuciones de Joseph Stiglitz: “El malestar en la globalización” y en 
“Caída libre. El libre mercado y el hundimiento de la economía global”. En 
estos textos se demuestra, con mucha experticia en temas de economía, las 
nefastas consecuencias del neoliberalismo con claridad estadística y 
analítica.   



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
177 

 
 

prácticamente iguales a las décadas progresistas. Los dos casos dejan 
en claro que desconocen el funcionamiento de la lógica capitalista en 
su integralidad; nada estática, con contradicciones innegables entre 
los sectores de las clases dominantes y con funcionamientos 
diferenciados, también por posturas teóricas heterogéneas.   

Mientras estas disputas suceden en América Latina,  entre 
progresismos e izquierdismos, en la actualidad del mundo, 
incluyendo a nuestro continente, se han reproducido también 
posturas neofascistas, que inicialmente asoman como opositoras a 
los discursos neoliberales, pues el fascismo implica un control 
absoluto de la economía a partir del Estado, pero una vez en el poder, 
estos discursos se insertaron en la lógica económica de dominación 
neoliberal, provocando que las sociedades se encuadren como 
neofascismos-neoliberalismos3.  

La emergencia de Donald Trump, catalogado por muchos como un 
liderazgo de connotaciones neofascistas, surgió con discursos 
opuestos a la lógica neoliberal4; pero al acceder al poder estatal, 
terminó desdiciendo sus propuestas no intervencionistas en Medio 
Oriente y su alineamiento con el neoliberalismo fue inmediato. Otro 
ejemplo es su apuesta actual por gobiernos con la lógica neoliberal 
en Ecuador, Chile, Brasil, Colombia, Perú y el gobierno de facto en 
Bolivia.5 En América Latina el ejemplo más claro de resurgimiento 

                                                           
3 El proceso se inició antes, sin duda; en Chile, con el golpe de Estado 
liderado por Pinochet, se comenzó con la implementación de políticas 
dentro de la corriente que sostenemos: la mixtura neoliberalismo-
neofascismo fue todo un hecho. Otro ejemplo puede visualizarse con los 
gobiernos republicanos de Estados Unidos, desde el posicionamiento de 
Ronald Reagan de igual manera. Posiblemente, los regímenes de Reagan y 
de los Bush, al interno no contemplen iniciativas de índole fascista, pero si 
en cuanto a su intervencionismo militar 
4 Así fueron sus discursos en favor de medidas proteccionistas a la economía 
con la imposición de grandes impuestos al ingreso de capitales extranjeros.  
5 Los discursos de Luis Tapia y Silvia Rivera de que no fue golpe de Estado, 
son respetables por proceder de personas con trayectos intelectuales de 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
178 

 
 

fascista se lo caracteriza principalmente con los gobiernos del 
uribismo, identificados por varios sectores como regímenes 
paramilitares, que han sido responsables de mucha muerte de líderes 
sociales de Colombia, como estrategia de represión tanto desde el 
Estado como de fuerzas militares irregulares de corte político de 
ultraderecha. Recientemente, en Brasil, bajo contextos distintos se 
cataloga también a Bolsonaro como la emergencia de estos 
neofascismos por sus declaraciones racistas, homofóbicas y de odio 
a pueblos indígenas y movimientos sociales. 

Por razones similares, el gobierno de Trump también ha sido 
catalogados como fascista por sus discursos abiertamente 
discriminatorios y racistas en contra de otras poblaciones. Otro de los 
hechos discriminatorios, de esa índole, se manifiesta en la 
prohibición de procesos migratorios a territorio estadounidense a 
través de la construcción de un muro, para evitar la “perjudicial” 
invasión de latinoamericanos. En los actuales tiempos de pandemia, 
su gestión ha motivado ejercicios de represión innegablemente 
fascistas. La muerte de George Floyd, por ejemplo, ha devenido en 
movilizaciones multitudinarias exigiendo sanciones a los asesinos de 
un afrodescendiente, que fallece por asfixia, ante la agresión brutal 
de un policía que pisa su cuello. Las protestas se replicaron en 
diversas localidades de Estados Unidos: Minneapolis, Minnesota, 
Chicago, Los Ángeles, Nueva York, Miami, entre otras. Incluso se 
irradiaron a Europa y en menor medida en América Latina, 
principalmente a través de plantones en Colombia. Acto seguido, la 
represión Trump se recrudece con la militarización de ciudades ante 
las movilizaciones antirracistas; militarización en actos estrictamente 

                                                           
innegable reconocimiento, pero sus diferencias con el régimen de Morales 
les cegó respecto a un hecho de innegable inconstitucionalidad en el 
nombramiento de Añez. Ahora eso fue parte del criticable proceder de Evo 
Morales de insistir en una candidatura también fuera de los dictámenes 
constitucionales y que tuvo ya una negativa en un proceso de referéndum.  



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
179 

 
 

policiales, como acertadamente lo sustentó unas décadas antes 
Hannah Arendt (2004). 

El neoliberalismo se ha caracterizado por prácticas confusas, que dan 
cuenta de ser más una ideología que se aplica conforme 
conveniencias de mercado, más que por una postura estricta desde 
un paradigma teórico. Colocan medidas proteccionistas en torno a la 
producción minera, para el caso chileno. Así también impedimentos 
para las empresas chinas, particularmente Hawei, colocan muros 
impidiendo el libre mercado de fuerza de trabajo en términos 
transnacionales, entre otros ejemplos. Es más, constituye una óptica 
que atenta los principios y reglamentaciones del libre mercado 
mundial, cuando se debe contraponer, en el caso de China, a un 
competidor con mayores índices de crecimiento e irradiación 
económica dentro del orden global. En cuanto a países de otras 
regiones, la práctica es típicamente colonial; imponer medidas de 
mercado con desventajas claras para regiones económicas del Sur.  

Las políticas neoliberales a nivel global han tenido la complicidad 
servil y funcional de oligarquías nacionales; en Ecuador, por ejemplo, 
el gobierno actual de Moreno, prefirió pagar bonos de deuda que 
invertir en la emergencia sanitaria, a pesar de una tibia apertura del 
Banco Mundial y del Fondo Monetario Internacional de sugerir a 
países con problemas de pobreza, en sus economías, priorizar la 
situación de crisis pandémica. En el manejo de la pandemia esta 
contradicción se ha reforzado. Se impone subjetivaciones 
individualistas a ultranza. 

La problemática actual se debate entre la continuidad miserable del 
capitalismo y los procesos de cambio sin las necesarias confluencias. 
Las resistencias hoy están algo dispersas, como lo hemos 
mencionado. El Foro Social ha perdido algo de protagonismo. No se 
trata de confundir pluralidad con fraccionamiento. Es posible generar 
procesos unitarios sin imponer lógicas que invaliden la diferencia, el 
disenso y la fuga. Todo río grande se conforma por ríos pequeños que 
lo nutren. Fugar no es fracturar, sino emanciparse. Fraccionados las 
derrotas son más producibles y las resistencias más vulnerables.  



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
180 

 
 

El presente texto se insiste en motivar tejidos sociopolíticos entre 
quienes se alinean por el cambio social, cabalmente, por la 
heterogeneidad de sus perspectivas. No se pretenden afianzar 
posturas vanguardistas; por el contrario, se desea colocar el tema 
desde la retaguardia, ya que es más oportuno estimular la generación 
de propuestas políticas hacia la utopía, que la utopía sea la que jale 
los procesos. Dejemos la vanguardia a lo que se espera, y 
construyamos la emancipación como retaguardias que se encuentran 
y empujan desde la potencia hacia el devenir utópico. “Los que 
quieren mover una montaña empiezan por mover pequeñas piedras” 
(Confucio). 

 

CONCEPCIONES DE UTOPÍA 

Con el objetivo de afrontar el difícil contexto que hemos planteado, 
es necesario retomar los planteamientos de utopía para revitalizar 
los procesos de lucha social. Dentro de las más significativas 
propuestas sobre utopía, se encuentra lo aportado por Tomas Moro 
(2012). Este autor imaginó una isla, proyectada más allá de las costas 
europeas. “Utopo” nombre de ese mundo soñado, se basaba en una 
organización social, justa, libre y solidaria, conforme una 
estructuración estatal en estrecho vínculo con los principios 
democráticos. Es una propuesta estatal conformada por magistrados 
electos cada año, a excepción del príncipe que es un magistrado 
vitalicio, pero con límites en el ejercicio del poder, incluso puede ser 
sometido a destitución si se detectara abusos de poder y tendencias 
tiránicas. En términos territoriales “Utopo” está conformada por lo 
rural y lo urbano; los campesinos cultivan la tierra y los urbanos 
activan las ciudades. En términos de organización política, lo que se 
promulga en el campo y en la ciudad es el bienestar público liderado 
por un orden de comunidad.  

No obstante, lo recientemente descrito “Utopo” está conformado 
por clases sociales, existen pocos propietarios de grandes 
extensiones de terreno, ya que mayoritariamente no se inculca la 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
181 

 
 

propiedad privada, por ser territorios más bien para la función del 
cultivo de la tierra. Además, se justifica la existencia excepcional de 
esclavos por cada familia. También se otorga una clara función 
distintiva a la religión y al sacerdocio en términos promulgación de la 
moral. Como podemos apreciar “Utopo” no constituye una sociedad 
medieval, por el contrario, su característica principal es ser un sueño 
de sociedad moderna, donde comunidad y modernidad asoman 
estrechamente imbricadas. De este modo se concibe al poder político 
como un centro institucional: Amaurota o asamblea de magistrados, 
localizado en una específica y distintiva ciudad; una especie de capital 
dentro un orden republicano, si asociamos el tema con el régimen de 
Estado nación. En definitiva “Utopo” responde a un sistema que 
transita del reino a la nación, pues mantiene grandes 
amurallamientos de protección ante peligros de invasiones 
enemigas. Entonces, podemos constatar que Moro tiene innegables 
similitudes con Maquiavelo, pero a diferencia de este, concibe al 
príncipe, pese a su condición vitalicia, como un magistrado y no como 
un heredero monárquico del trono.  

Otras explicaciones sobre el sueño de cambio, cuestionaron al 
liberalismo capitalista, por edificar agudos privilegios para la 
burguesía como clase dominante, por poseer el capital y por 
hegemonizar el orden político estructurado en los Estados 
nacionales. Con la aclaración realizada, es necesario, en primer lugar, 
concentrar el análisis del socialismo francés. La intención, para el 
efecto, no se sustenta en una revisión completa de dicho 
pensamiento, sino considerar a quien fuera el auténtico precursor de 
esta corriente.  El término de utopía lo retoma, a su vez, Jacques 
Ranciére -en Breves viajes al país del pueblo-, bajo connotaciones 
más bien de reconocimiento a las misiones sansimonianas.  

Saint-Simon inició siendo un militante convencido del liberalismo, 
pero se apartó de este pensamiento, en la tercera parte de su 
producción filosófica y sociológica. El argumento central de este giro 
se debió a la consolidación de un sistema basado en la propiedad 
privada capitalista, contrapuesto a una sociedad igualitaria. En su 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
182 

 
 

versión, acusó al liberalismo de extraviarse dentro de sistema 
burgués de explotación y acumulación, que terminó imponiendo 
desigualdad social y pobreza a la clase trabajadora. De ahí que el en 
su texto El nuevo cristianismo (Saint-Simon, 2004), retomó los 
principales postulados cristianos, sobre todo el mandamiento de 
amar al próximo como a sí mismo, para tomarlo como sustento de 
lucha anticapitalista. Sin embargo, a pesar de esta recuperación del 
cristianismo, sus contribuciones de crítica, adicionalmente, se 
direccionaron también en contra de la Iglesia Católica, por tergiversar 
los principios originarios de dicho movimiento.  

Se ha concebido erróneamente, desde una lectura dogmática del 
socialismo no utópico, que la importancia del conocimiento científico 
es una consideración que estuvo ausente en el pensamiento 
socialista francés. Es preciso, entonces, aclarar que Saint-Simon 
también reconoció valor a la ciencia y al desarrollo industrial; en tal 
sentido, podría sostenerse que tal valoración no es exclusiva del 
socialismo de corte marxista, falacia que podría cometerse si 
hacemos una lectura de este socialismo solamente a partir de los 
postulados que dogmatizaron al marxismo. Inclusive, es factible 
afirmar que Saint-Simon otorgaba valor a procesos 
transdisciplinarios, obviamente de manera muy inicial, ya que 
concibió que el cambio social requiere no solamente de la ciencia y 
de procesos de industrialización, sino también del arte; áreas que 
deberían liderar la transformación social.  En otras palabras, propuso 
un socialismo proletario y además de aristocracia científica y artística.   

En consecuencia, no es necesario desconocer los planteamientos del 
socialismo utópico como los iniciadores en la ruta de identificar al 
capitalismo como un sistema de explotación, como tampoco negar 
que fueron quienes fundaron la lucha obrera a partir de la necesidad 
de otra conciencia social, incluso con las contribuciones de la ciencia. 
Por consiguiente, es indispensable estudiar a este socialismo y 
reconocer las respectivas virtudes, por ser también las primeras 
voluntades militantes, con las cuales el movimiento obrero se 
articuló con planteamientos de cambio social. Indiscutiblemente que 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
183 

 
 

el socialismo francés constituyó una de las fuentes fundamentales del 
materialismo dialéctico, que posteriormente se posicionó 
mayormente en el mundo académico de las ciencias sociales a nivel 
mundial. 

Desde esta vocación militante, por parte, Ranciére (1991) destaca 
como los seguidores de Saint-Simon conformaron misiones, al puro 
estilo de la cristiandad, para predicar y aplicar sus principios con 
sectores del proletariado. Estas misiones tuvieron el escenario 
principal en Lyon, donde fueron recibidos con apertura, mientras en 
otras regiones de Francia sufrieron rechazo. Se trataba de 
concientizar al proletariado insertándose en su práctica cotidiana; 
para formar a los obreros era necesario saber sobre sus vivencias, 
asumir su cotidianidad y practicar el compromiso misionero en 
calidad de bautismo. El propósito de estas misiones consistió en 
mostrar a los trabajadores un nuevo apostolado y producir otra 
conciencia; un acto de mutua metamorfosis entre proletarios y 
misioneros, que además incluía valor a la transformación desde la 
creación artística; trabadores-poetas era lo que promulgaban.  

Sin duda, estas gestas sansimonianas fueron una vocación militante.6 
Conocer que las misiones sansimonianas labraban ya la labor 
emancipatoria del proletariado desde 1833, con base en un 
cristianismo renovado, que lo afirmaron como socialismo, a juicio de 
Ranciére, fue una propuesta de utopía diferente a la concebida sobre 
el mito moderno de una isla inexistente, en una clara distinción de la 
utopía de Moro.  

 

Si la utopía moderna tiene un sentido, no está seguramente 
en el mito de una isla que no existe en ningún sitio sino, por 
el contrario, en esta posibilidad de señalar con el índice, en 
cualquier parte la adecuación del texto y la realidad. Así los 

                                                           
6 La acción de las misiones es comparable a lo constatado con la teología 
de la liberación en América Latina, durante las décadas de los años 70, 80 y 
90 del siglo XX 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
184 

 
 

apóstoles de la utopía hacen caer en la trampa de la realidad 
a esos realistas del “justo medio” que reprochan 
simultáneamente a los apóstoles el hablar de cosas que no 
existen y poner en peligro la propiedad, fundamento del 
orden social (Ranciére, 1991: 35). 

 

Posteriormente, el socialismo científico, corriente que la impulsaran 
Marx y Engels (1974), para diferenciarlo del socialismo francés, al que 
lo denominaron como utópico por formular propuestas inaplicables 
y que terminaron siendo funcionales al sistema capitalista. En esta 
perspectiva Engels (1974) reforzó la argumentación de 
improcedencia de los procesos iniciados bajo las directrices de lucha 
que Saint-Simon, Fourier y Owen. El argumento central de esta crítica 
se sostuvo en la incapacidad de dicho socialismo para entender y 
explicar de manera objetiva las estructuras de dominación del modo 
de producción capitalista. Entonces, dichas directrices se extraviaban 
en posturas ideológicas ajenas a lo que el proletariado podía generar 
desde su condición de clase y desde una postura que le permita 
construir el cambio con bases que develen la verdad sobre el sistema 
de explotación. 

Al respecto, la propuesta de Petruccelli (2015) es importante, en 
tanto concibe que las intenciones de Marx y Engels nunca fueron 
desconocer el horizonte del socialismo utópico, sino criticar la falta 
de un diagnóstico sobre el capitalismo. No obstante, la valoración 
que hace Petruccelli es relativamente certera, ya que en el Manifiesto 
del partido comunista sostienen que ese socialismo repudia la acción 
política “y en particular toda acción revolucionaria; se proponen 
alcanzar su objetivo por medios pacíficos, intentando abrir camino al 
nuevo evangelio social valiéndose de la fuerza del ejemplo, por 
medio de pequeños experimentos, que, naturalmente, fracasan 
siempre” (Marx y Engels, 1974). En cambio, en el mismo manifiesto, 
reconocen que ese socialismo aportó una lectura crítica de la realidad 
capitalista. 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
185 

 
 

Como puede evidenciarse en la cita, no se detecta reconocimiento al 
sueño utópico, sino a concebir el cambio social desde procesos de 
viabilidad. Resulta que hoy, a partir de la década de los años 60 del 
siglo anterior, las iniciativas de teólogos de la liberación, como ya 
comentamos en torno a las misiones sansimonianas, son similares 
esas iniciativas de un nuevo evangelio social. Esas propuestas han 
demostrado mayor viabilidad que las propuestas sindicalistas y de 
transformación por vías científicas. Claro que la teología de la 
liberación tuvo exponentes que reconocieron más al marxismo que 
al socialismo francés. Incluso formaron parte de procesos de lucha 
armada como los casos de Camilo Torres en Colombia y Ernesto 
Cardenal en Nicaragua.  Pero si analizamos los textos, se descubre 
que las coincidencias son mayores específicamente con Saint-Saint-
Simon; nombre de menor posicionamiento en el mundo académico y 
de lucha política. 

Con base en el sustento de Marx y Engels, de crítica al socialismo 
francés, no se observa una interpretación concordante con el 
término utopía, por eso su valor no es parte del manifiesto para 
superar el capitalismo y consolidar la transformación social. Sin 
embargo, el marxismo como corriente es heterogénea, y hay 
contribuciones que, con base en el legado de Marx, fundamentan la 
utopía como componente prioritario de la transformación 
anticapitalista, dentro de esta tendencia están Ernest Bloch y Walter 
Benjamin, filósofos de mucha vigencia en el análisis social 
contemporáneo. 

El presente análisis estaría seriamente limitado sin considerar las 
contribuciones de Benjamin (2014) y de Bloch (1977). Su inspiración 
sin duda proviene del marxismo. No obstante, estuvieron por 
décadas sin el debido reconocimiento en la filosofía y ciencias 
sociales, al no responder a marxismos dominantes: estalinista, en 
términos de dominación política tiránica; y estructuralista como 
referente académico preponderante mientras durara la Guerra Fría. 
Ahora, se insiste, que el marxismo cuenta con una diversidad de 
corrientes sumamente heterogéneas también respecto de temas 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
186 

 
 

relacionados con la utopía, dentro de los aportes más significativos 
se encuentran los autores recientemente mencionados.  

En el caso de Walter Benjamin, se concibe al sueño en su condición 
onírica, muy al tono de lo propuesto por las corrientes surrealistas. 
Benjamin (2014) otorga valor a los contenidos que caracterizan los 
sueños, en tanto no los reduce a meras situaciones interpretativas, 
sino que los enlaza también como una rica relación dialéctica entre 
sujeto-objeto. Al respecto, el autor cuenta con una diversidad de 
relatos sobre sus sueños, que luego los analiza, bajo las influencias 
surrealistas, como un complejo dibujo donde el sujeto que sueña se 
encuentra con complejas implicaciones de relacionamiento con los 
objetos que escenifican ese mundo. Su discrepancia con los 
surrealistas radica en que en ese tramado de relaciones es también 
producido por dinámicas de dominación, concordantes con el 
fetichismo de la mercancía. Con base en lo aportado por Marx, el 
fetichismo provoca que las cosas que se caracterizan como 
mercancías tengan valor en sí mismas; es decir, no como frutos del 
trabajo y relaciones de explotación-acumulación capitalista. 

A diferencia de las perspectivas racionalistas que encuadran cortes y 
evidentes fracturas entre lo objetivo y lo subjetivo, Benjamin (2014) 
destaca del mundo real también la relación dialéctica entre objeto-
sujeto.  El mundo objetivo, en términos sociales está inundado de 
componentes subjetivos, como lo prueba en las edificaciones 
francesas en el siglo XIX. Dentro de esa compleja dialéctica, analizó 
también obras de arte, con el propósito de demostrar que el artista, 
en calidad de sujeto, se interna integralmente en la obra u objeto 
artístico creado.  En la misma perspectiva explica las edificaciones en 
Francia del siglo XIX, como una muestra en la que los transeúntes se 
identifican a través de múltiples connotaciones con dichas 
construcciones. Un tema particular de esa compleja imbricación 
entre los sujetos y los objetos, constatados en pasajes específicos de 
París, Benjamin demuestra como la moda es una manifestación de 
fetichismo de la mercancía, que está inserta en las interpretaciones 
sociales respecto de sus contextos de materialización. 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
187 

 
 

La apuesta teórica de Benjamin aterriza en el tema de la utopía en 
tanto sus planteamientos, a diferencia de Marx, no se sustentan en 
consideraciones o perspectivas progresivas de desarrollo. En este 
tema difiere obviamente también de los enfoques hegelianos. Ahora, 
la afirmación realizada no significa que el autor se proponga como 
antimaterialista. Por el contrario, concibe la utopía como proceso 
estrictamente hacia la materialización, pero con un importante 
reconocimiento del pasado como un complejo proceso de 
acumulación de experiencias que recobran el hecho originario de 
vivir en comunidad, interrumpido por sistemas clasistas de 
producción. Entonces la utopía, para este autor, es la reactualización 
de la comunidad originaria, proyectada hacia el devenir como 
proceso de lucha emancipatoria. Para el efecto, el autor concebía 
indispensable despertar del sueño sostenido por la dominación 
fetichista. La comunidad originaria debe afrontar del mismo modo la 
necesidad de despertar del sueño mitológico (Benjamin, 2014).  
Entonces para Benjamin la utopía requiere construir una conciencia 
social que le permita a los seres humanos emanciparse de la 
dominación de un sistema fetichista, que oculta la explotación, 
normalizando la lógica capital-trabajo. 

Ernst Bloch (1977), en cambio, asocia la utopía con una compleja y 
detallada contribución filosófica alrededor del concepto esperanza. 
Bajo esa perspectiva, este autor concibe la legitimidad de soñar en 
una nueva sociedad, en contraposición al capitalismo. Esta cualidad 
de mirar un futuro digno esperanzador es lo que interpreta como 
sueño. Es necesario aclarar que el autor no se está refiriendo al sueño 
mientras se duerme, sino al hecho de imaginar un futuro mejor, que 
lo define principalmente como utopía. A diferencia de Benjamin, que 
proyectaba la necesidad de despertar del acto de soñar, Bloch afirma 
la necesidad de soñar despierto. Desde un esfuerzo por profundizar 
la propuesta de este autor, la utopía se sostiene en la esperanza, 
como ruta para superar el miedo a cambiar. En su concepción se trata 
de buscar y concretar la transformación social a partir de un sentir 
auténtico, mas no de fantasías fraudulentas; es decir, el propósito 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
188 

 
 

radica en proyectarse al futuro desde un activo sentido de realidad, 
no con el pasivo dominio del temor a hacer la realidad soñada.  

El tema utópico como esperanza ha sido, según Bloch, poco 
teorizada. Se trata de un mundo que se espera y que no ha llegado. 
En cuanto a su objetividad y especialidad no se ha alcanzado en 
ningún sitio, pero tampoco ha significado fracaso alguno, aspecto que 
da cuenta de una dialéctica entre el sujeto esperanzado y el objeto 
esperado. Constituye una filosofía centrada en la conciencia moral 
del mañana, que implica posibilidad tanto de riesgos como de 
triunfos. Esta condición dialéctica responde a una perspectiva 
marxista de comprender la realidad social en calidad de proceso. En 
otras palabras, lo bueno por suceder en cierta forma también ha 
sucedido y está sucediendo. De esta manera, se toma distancia de 
aquellas posturas racionalistas-idealistas de concebir fractura entre 
el pasado y el futuro. El pensamiento marxista, por el contrario, 
articula estas dimensiones temporales: el pasado se proyecta en el 
futuro y el futuro ha sido proyectado desde el pasado. 

 

Marx es quien, por primera vez, sitúa en lugar de esta teoría 
el pathos del cambio, como el punto de arranque de una 
teoría que no se resigna a la contemplación y a la 
interpretación. La rígida separación entre el futuro y el 
pasado se viene así abajo por sí misma, el futuro que todavía 
no ha llegado se hace visible en el pasado, y el pasado 
vindicativo y heredado, transmitido y cumplido, se hace 
visible en el futuro (Bloch, 1977: 7).  

 

Contribuir en la temática de la utopía, para Bloch, es saber diferenciar 
esta de aquellos sueños plagados de ideología dominante, es saber 
distanciarse de fantasías e ilusiones arbitrarias. Dentro de su postura 
utópica, el autor concibe que solamente la utopía socialista es capaz 
de vislumbrarse y concretarse. Evidentemente es un sueño que 
proyecta una realidad hacia el devenir y porvenir en términos de 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
189 

 
 

emancipación colectiva y no desde esperanzas débiles, como impone 
el estilo de vida y proyección burguesa, que resulta atrapante y hace 
de la utopía un camino irreal. Entonces, Bloch clarifica como utopía 
no necesariamente un sinónimo con lo imposible, sino como un 
mundo mejor en espera de materializarse, un sueño construido no 
por individuos con intereses exclusivamente particulares, como 
tampoco de una realidad que concluye y se torna estática, sino como 
un proceso constante de lo real y verdadero. “La esencia no es 
la preteridad; por el contrario, la esencia del mundo está en 
el frente” (Bloch, 1977; 14).  

En un esfuerzo comparativo entre Benjamin y Bloch, es claro que hay 
muchas similitudes, sobre todo, respecto de la emancipación 
ideológica y estrictamente concreta que conlleva asumir la utopía. Al 
ser marxistas son también críticos de Hegel, sobre todo porque la 
transformación social es materialista y no idealista, se sustentan en 
proyecciones claras de concreción. No se descarta a Hegel, sus 
reflexiones profundas y de rica abstracción y teorización, pero estas 
carecen de sentido si porque no conllevan procesos claros de praxis 
y materialidad. En esa lógica apoyan los legados de la dialéctica, como 
también la interdependencia epistémica entre sujeto y objeto que 
caracteriza todo proceso social. En cuanto a sus diferencias, Bloch 
cuestiona el pasado y el recuerdo; por tanto, potencia el devenir de 
frente, pese a que reconoce que es un proceso producido 
dialécticamente entre el pasado y el futuro; el futuro está en el 
pasado y viceversa. Mientras que Benjamin otorga importancia al 
pasado originario, como comunidad que se actualiza, que se torna 
necesariamente real a través de la indispensabilidad del recuerdo, ya 
que este es sustento del despertar. Consecuentemente, para 
Benjamin y Bloch la utopía la hacemos despiertos.  

En definitiva, Bloch y Benjamin no definen el concepto de utopía 
como imposibilidad, sino como sueño en espera de concreción, en el 
caso de Bloch, y despertar como posibilidad indispensable de devenir 
y porvenir, en el caso de Benjamin. En consecuencia, la utopía en sus 
propuestas y análisis se contrapone a fantasías precarias y a ilusiones 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
190 

 
 

sobre el futuro. Soñar en otro mundo es utopía factible de concretar. 
La utopía es concreción infinita de sueños, es proceso continuo.    

En tratados de producción contemporánea, la utopía resulta ser el 
motor de los procesos de transformación en un mundo capitalista 
que se empeñó en eliminarla. En esta postura se alinea Petruccelli 
(2019). El autor ratifica que el marxismo no puede analizarse desde 
la exclusividad del pensamiento cientificista. En ese sentido 
concuerda con lo expuesto sobre Bloch y Benjamin. La 
argumentación de Petruccelli define la utopía como no lugar, 
justificando la presencia legítima de corrientes que se alejaron de 
postulados científicos y que indiscutiblemente han sido reconocidas 
como parte del marxismo. Se concuerda plenamente con Petruccelli 
respecto a la crítica que realiza en torno a la prevalencia de corrientes 
que colocaron al marxismo como anti-utópico. En esa dirección, 
Petruccelli cuestiona los catalogamientos de la ciencia como 
predicción del futuro, que deslegitima sueños sin lugar para 
proyectar el devenir. En calidad de complemento a la mención 
reciente, el autor se afirma además con la no neutralidad y la 
subjetividad en el conocer, valorar y hacer político. Como parte de su 
argumentación, cita con debida oportunidad, a Merleau Ponti: “[…] 
en historia no hay neutralidad ni objetividad absoluta, que el juicio 
aparentemente inocente que comprueba lo posible, en realidad 
dibuja lo posible, que todo juicio de existencia es un juicio de valor, 
que el dejar hacer es un hacer” (Citado por Petruccelli: Mearleau 
Ponti, 1956:79). 

 De este modo, Petruccelli considera que el socialismo no es 
deductible de ninguna teoría científica y requiere de respaldo ético y 
moral como cualquier otra ideología. Se puede contar con 
contribuciones científicas para reforzar ideales y planes, pero eso no 
implica que la ciencia pueda ofrecer certeza alguna sobre el futuro de 
la humanidad. Lo que el autor defiende como necesidad para la 
concreción de futuros soñados o utópicos, es la constante generación 
de conciencia crítica. En eso el autor coincide con lo propuesto por 
Benjamin y Block, en la medida de que no se trata de proyectar 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
191 

 
 

utopías sin el complemento de perspectivas realistas. La concreción 
de la nueva sociedad es utopía que conlleva la construcción procesos 
con estricto sentido de realidad y superación de ejercicios de control 
ideológico por parte de las clases dominantes.  

En síntesis, se debe afirmar que la propuesta de utopía que se ha 
analizado no se queda en idea o mera abstracción, sino que 
constituye un permanente desafío para la concreción de cambios. 
Obviamente el campo de la utopía no es el realismo, de lo contrario 
su significado se enajenaría por completo. En este aspecto Bloch y 
Benjamin son claros en que el sueño no necesariamente es idea, sino 
una constante apelación a concretar una nueva realidad. El sueño, es 
interminable y la realidad su constante aproximación, desde 
perspectivas materialistas. En calidad de afirmación concluyente, 
desde mi lectura y teorización, la utopía se deslinda de la idea y del 
cumplimiento; es sueño que se reconstruye interminablemente para 
reconstruir la realidad., ya que proyecta a la realidad social a 
deconstruirse y reconstruirse permanentemente.  

Es necesario en este punto clarificar que la utopía, al igual que otras 
propuestas, puede ser de índole diversa. La diferencia entre una 
utopía idealista y una materialista, es que la primera no se sostiene 
en principios de realidad, sino de abstracciones que contemplan 
lógicas e ideologías dominantes de la modernidad racionalista, con 
herencias de tinte platónico y hegeliano. Mientras que la utopía, 
desde los enfoques materialistas, consiste en apelar constantemente 
el sentido de realidad para la deconstrucción y reconstrucción 
interminable de sueños en el devenir. La utopía es una infinita 
aproximación al cambio, más que un absurdo inconcretable. Contar 
con ideales no es lo mismo que contar con utopías, definitivamente 
no son sinónimos, conforme lo hasta el momento expuesto. 

Las contribuciones mencionadas sirven, sin duda, para analizar la 
vigencia del concepto de utopía en la sociedad contemporánea. 
Urlich Beck (1998), sostiene que atravesamos una sociedad diferente 
a la que edificaba utopías a partir de la dominación clasista. 
Actualmente, es importante considerar la realidad como sociedad de 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
192 

 
 

riesgo. Su incidencia en la construcción de utopía se muestra en 
hechos de que el sueño deja de ser por una sociedad con perspectivas 
de devenir, con base en valores de igualdad, libertad, solidaridad, 
justicia social, transparencia, entre otras características. En la 
sociedad de riesgo el sueño consiste en una sociedad segura. La 
seguridad se torna en ese mundo por conseguir. Entonces hablar de 
catástrofes es el objetivo a desmantelar, la sociedad así prioriza 
atender el miedo más que la transformación civilizatoria.  

La consideración de parte de Beck conlleva actualidad. Se han vivido 
distintas etapas de riesgo. En calidad de ejemplos, se puede 
mencionar lo sucedido en la planta nuclear de Chernóbil, los 
terremotos en Japón, Haití, Chile, Ecuador; los huracanes en Norte 
América, Centro América y el Caribe; las guerras y las masacres 
impuestas a poblaciones, como también sus masivos 
desplazamientos, principalmente en Oriente Medio, entre otros.  Hoy 
en día la crisis mundial por la pandemia covid19 ha reactualizado las 
consideraciones formuladas por Beck. Ahora la propuesta debe 
reconsiderarse debido a las imposiciones de un capitalismo 
neoliberal que caracteriza a una globalización en franca crisis. La 
propagación del covid19 no se ha reducido a planificar la situación de 
emergencia, sino que ha incrementado la sensación de decadencia 
civilizatoria y con ella se reafirman posturas como lo señala Beck, 
pero se ha reposicionado también posturas de transformación social 
que deben concretarse a partir de la pospandemia.  

En una dirección analítica parecida a Beck, en opinión de Preciado 
(2020), se ha interiorizado el terror, que lo comprende como 
dominación de lo imaginario, como energía fósil de la imaginación o 
energía renovable y desprejuiciada; perfilada en lo posible, por tanto, 
no concebida como utopía. Preciado sostiene que, en el actual 
contexto de epidemia, las políticas de atención e intervención se 
concentran en producir una comunidad inmune, como postura 
contemporánea de utopía, que no será más que una nueva forma de 
control del cuerpo por la sociedad actual. 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
193 

 
 

Por su parte, Agamben (2020) ha insistido en temáticas que vinculan 
la sociedad actual como sociedad con síntomas de totalitarismo. 
Dentro de esta lógica, la actual crisis sanitaria ha intensificado esa 
condición autoritaria, a través de estados de excepción, no 
solamente en calidad de estrategia preventiva en torno a la 
propagación de la pandemia por covid19, sino también con la 
intensión de incrementar estilos de vida en soledad y aislamiento, 
que han venido ya operando en el mundo capitalista contemporáneo.  
Entonces, los estados de excepción responden a motivantes 
funcionales al sistema productivo global y al predominio del miedo y 
la represión generalizada como medida de control. De esta manera, 
se fomenta un orden social individualizado a extremo, que fractura 
las relaciones sociales y evita manifestaciones colectivas de 
resistencia; las respuestas del sistema y la lógica individualista se 
refuerzan con la pandemia.  

La existencia de una sociedad tendiente al totalitarismo, como 
característica principal del sistema capitalista contemporáneo es una 
realidad inobjetable. Dentro de esta lógica, los poderes oligárquicos 
aprovechan la situación para lucrar con medidas excesivamente 
neoliberales: en América Latina, en gobiernos con un amplio 
desgaste, por su afiliación extrema con el neoliberalismo, la situación 
de la pandemia resultó una oportunidad para decretar medidas y 
proponer leyes que respaldan sin condición alguna los intereses de 
los monopolios económicos financieros nacionales y que  promueven 
cumplimientos serviles en cuanto a pagos de deuda externa, a pesar 
de pronunciamientos de menor exigencia y apertura a renegociación 
por parte del Banco Mundial y del Fondo Monetario Internacional, 
respectivamente; incluso el BM apoyó el hecho de que los países con 
economías pobres prioricen la atención a la emergencia; no obstante, 
en Ecuador, por ejemplo, se eliminó la posibilidad de gravar con 
impuestos a los sectores mencionados y se cumplió puntualmente 
con pagos de bonos por deuda externa.  

Lo mencionado, como una brevísima contextualización, coincide con 
el análisis de Agamben. Sin embargo, y sin desmerecer sus 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
194 

 
 

significativos aportes al totalitarismo, como manifestación de lo 
contemporáneo, sus críticas a las medidas de cuarentena, cierre de 
aeropuertos y fronteras, y prohibición absoluta de llevar a cabo 
eventos de convocatoria masiva, no conllevaron el suficiente rigor; 
los datos que al momento contrastaban las medidas tomadas, 
dejaron de lado las consecuentes estadísticas sobre contagio, muerte 
y crisis económica, que subieron hasta el descontrol;  factor que 
escapa del análisis del autor en mención. La crisis del sistema es sin 
duda económica, ecológica y política, para lo cual el control 
hegemónico se torna violento y totalitario, pero también se vio 
severamente afectado. Para muchos la crisis ha colocado en 
vulnerabilidad evidente a la sociedad capitalista. Entonces ya no 
solamente la utopía se reduce a contrarrestar el miedo y la 
consecución de sociedades inmunes, pues recupera posicionamiento 
la transformación social y civilizatoria.7 

Bajo la precisión reciente, Slavoj Zizek (2020) sostiene que la 
epidemia desencadenada es también de orden ideológica; manifiesta 
en tergiversación informativa, actitudes de racismo y sospechas de 
conspiración paranoica. En concordancia con el autor, los 
subregistros son alarmantes y mal manejados por variedad de 
políticas estatales de atención a la emergencia; el distanciamiento 
sanitario ha fortalecido prejuicios racistas respecto a poblaciones 
cuya identidad cultural fue históricamente despreciada y 
subordinada por la cultura occidental. De este modo, la paranoia 
responde a un extremo temor al contacto, a causa del miedo al 
contagio de una enfermedad que ha producido mucha muerte, pero 

                                                           
7 Con referencia a la pandemia por covid19 Jean-Luc Nancy también plantea 

su análisis con una discrepancia respetuosa con Agamben. En esta crítica 

asevera que los datos dan cuenta de una situación evidente de riesgo y de 

ser significativamente mortal; de hecho, no habría punto de comparación 

con el nivel de mortalidad que una gripe normal puede producir. Ahora 

Nancy concuerda con Agamben sobre la actual crisis civilizatoria 

 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
195 

 
 

también recrudeció el individualismo. Toda esta situación ha puesto 
al sistema en franco desgaste y representa también la oportunidad 
para la transformación social revolucionaria hacia un comunismo 
reinventado, a través de formas actualizadas de solidaridad y 
cooperación global (Zizek, 2020). En adición, el autor enfatiza que la 
crisis implica más catástrofes por ocurrir y que ya han estado 
ocurriendo con “sequías, olas de calor y tormentas masivas” (Zizek, 
2020:25). La respuesta social que procede, entonces, es el trabajo 
duro y no el temor a una sociedad que desea beneficiarse también 
de relacionamientos virtuales que intensifican la explotación laboral.    

Relacionando el tema de la crisis con la utopía, Zizek sin duda es uno 
de los pensadores marxistas que recupera dicho concepto, desde el 
sueño legítimo de poblaciones alineadas con propuestas 
revolucionarias. Zizek (2013) intenta clarificar, no obstante, que hay 
que diferenciar entre utopías, ya que existen tendencias alineadas 
con perspectivas estrictamente individuales, cuando se trata de 
procesos de emancipación de orden colectivo. En esa dimensión 
analítica, el autor argumenta que la propuesta de Marx no fue 
exageradamente utópica, desde un concepto de inaplicabilidad, sino 
que fue demasiado futurista. Las crisis que caracterizan al sistema 
capitalista son de envergadura y esto legitima la necesidad de 
cambios estructurales en aras de una nueva sociedad, que a la postre, 
sustentan los contenidos que formulara posteriormente respecto a 
la crisis civilizatoria global por la pandemia covid19. De ese modo su 
argumentación sobre un comunismo reinventado conlleva rigor 
lógico. El problema radica en que no observa a la pluralidad dentro 
de ese contexto e insiste en una sociedad comunista a nivel mundial. 
En este punto cobra sentido retomar a Jean-Luc Nancy (2000), en 
tanto cuestiona la perspectiva de construir un común que no implica 
la alteridad. En su opinión, resalta la comunidad desde el valor de la 
diferencia y la singularidad; por tanto, opuesta a una sola forma y 
postura de orden político, como sucede con la propuesta de 
comunismo.  



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
196 

 
 

En relación a aportes específicos sobre utopía y pluralidades, en 
sintonía con la postura de comunidades diversas, la utopía para 
Guattari (2004) se alinea como parte de procesos moleculares hacia 
la transformación múltiple e integradora como el rizoma. Es dentro 
de esa perspectiva de multiplicidad que este autor cuestiona el 
predominio capitalista y, por tanto, las perspectivas de 
transformación son también múltiples, equiparables a la 
proliferación de virus. Esto es, plantea una diversidad de 
conformaciones y reproducciones que confrontan con el capitalismo.  
Sobre este aspecto es necesario aclarar que esta postura no está 
propendiendo al fraccionamiento o segmentarización, sino a la 
transformación entendida como procesos que se multiplican y 
desestructuran el orden imperante.  

Respecto de las revoluciones moleculares, es necesario clarificar la 
diferencia entre molar y molecular en el rizoma. Lo molar es similar a 
lo arbóreo o estructuras que imponen lo fijo. En cambio, lo molecular 
obedece a tejidos movedizos, que fugan de la estructura y se 
multiplican en heterogeneidad de procesos hacia el devenir. En 
términos políticos, son desestructuraciones susceptibles no 
solamente de fugar sino de tejer simultáneamente relacionamientos 
que se contraponen al poder estructurado; es decir, la 
homogeneización capitalista reconoce y subordina a la diferencia en 
ese proceso homegeneizador. En ese sentido, los virus son formas 
auténticas de fugas y propagaciones que desestructuran un orden.8 
Las afirmaciones de Guattari pueden confundirse como motivantes 
de fraccionamiento y dispersión. La propuesta molecular implica 
generación de confluencias y fugas simultáneamente, es decir, 
provoca diferentes escalas de interacción. Lo contrario sería 
equiparar la diferencia como conflictos de identidad que devienen en 
confrontaciones bélicas. De ahí que: “Si no se promociona esta 
subjetividad de la diferencia, de la atipia, de la utopía, nuestra época 

                                                           
8 Esta metáfora fue usada pro Gauttari hace tres décadas, aproximadamente 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
197 

 
 

podría precipitarse en atroces conflictos de identidad, como los que 
sufren los pueblos de la ex Yugoslavia” (Guattari, 2004:132). 

El análisis de Guattari tiene vigencia décadas luego. Hoy es 
indiscutible su aplicación en la propagación del covid19 en la 
sociedad del totalitarismo capitalista, que homogeneiza las 
diversidades socioculturales.9 En consecuencia, en vez de generar 
una lógica de guerra contra una instancia natural, deberíamos 
aprender acerca de cómo microorganismos tienen capacidad infinita 
de mutación, ya que los virus tienen una existencia tan antigua como 
la célula, son seres integrantes de la naturaleza, que está en 
constante metamorfosis. No solamente hay que admirarse de esa 
condición dinámica, sino también de su capacidad de resistir. Lo que 
sostengo es que procede tomar como ejemplo las crisis que provocan 
estos seres tan minúsculos, con el propósito de provocar lo mismo 
respecto del sistema capitalista; es decir, resistencia y metamorfosis, 
como elementos básicos para la lucha política desde utopías que 
transitan de la esperanza a la potencia transformadora.   

Las teorías hasta el momento analizadas nos invitan a reflexionar 
sobre interrogantes necesarias. Una de éstas es la legitimidad de un 
solo sueño frente a la pluralidad de sueños. Esto es, soñamos en un 
mundo mejor para todos sin saber si eso es lo que todos sueñan. ¿Es 
legítimo soñar por otros? Ciertas teorías de corte marxista tienen 
debilidades en sus propuestas. Se afirma ciertas, debido a que 
indiscutiblemente hay corrientes marxistas que critican la 
unidimensionalidad civilizatoria (Marcus, 1993). El proletariado se 
une y transforma la realidad capitalista hacia el comunismo ¿Quiénes 
validan ese sueño? ¿Quién tiene la legitimidad social para así 
representar a heterogeneidad de pueblos? En calidad de respuesta, 
podemos decir, los líderes sociales, el proletariado, la sociedad 

                                                           
9 Guattari rechaza tanto sociedad y cultura por imponer lógicas de 

subjetivación que afectan a la diferencia. Obviamente, este autor pertenece 

a la corriente de la contracultura.  



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
198 

 
 

intersubjetiva, etc. No es factible deslindarse de la pluralidad de 
sueños y sus respectivas vocerías. El cambio social no es utopía bajo 
la firma de una sola corriente, debido a una heterogeneidad de 
sectores y agenciamientos sociales. Se debe entonces posicionar 
escenarios de múltiples vocerías y cuestionar todo aquello que 
confunde pluralidad con fraccionamiento.  

El dogma universalizante puede acusar a la pluralidad de 
posmodernismo peligroso. Hoy la posmodernidad es sinónimo de 
ultraderecha o postura reaccionaria, exactamente lo opuesto a la 
condición revolucionaria de izquierda. De este modo no solamente 
se deslegitima a pensadores de rigor,10 que se identifican con 
postulados poscapitalistas y anticapitalistas, sino que también se 
excluye procesos que han sido ricamente plurales. En calidad de 
ejemplo podemos mencionar a los pueblos indígenas de América: 
comunidades con trayectos y planes de vida heterogéneos, que no 
pueden conformar una sociedad descuidando sus especificidades. De 
ahí que comparto plenamente la legitimidad del Estado plurinacional 
(CONAIE, 1996) propuesto por el movimiento indígena ecuatoriano y 
que difiere de lo concebido como comunismo tanto por intelectuales 
marxistas como por partidos de similar denominación. El argumento 
central de tal distinción radica en que proceden de contextos, 
historias y utopías diferentes. Cualquier intención de un Estado, 
direccionada a negar la pluralidad, puede degenerar en implicaciones 
y consecuencias de índole totalitario. Por consiguiente, lo que 
procede y asoma indispensable es la generación de articulaciones y 
tejidos entre diferentes: unidad de lo diverso y diversificación de la 
unidad; esto es, cosmopolitismos.  

                                                           
10 Giles Deleuze, Felix Guattari, Nancy, Rosi Braidotti, Judith Butler, entre 
otros. Hay sectores dogmáticos que conciben que la realidad debe 
comprenderse solamente desde una corriente. No le hacen favor alguno a 
Marx, cuando su intención jamás fue universalizar su propuesta como 
verdad inamovible.  



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
199 

 
 

Es necesario construir cambios comunes, sin desmerecer nuevos 
disensos como deconstrucción de realidades y utopías. La sociedad 
burguesa capitalista se edificó a partir de una utopía universalizante 
del mundo, claramente develado por Chantal Mouffe (1999). Según 
esta autora, la modernidad partió de una utopía que fracturó lo 
público de lo privado, a través de un falso consenso social. De ahí el 
cuestionamiento que hace a Bobbio de volver compatible la 
democracia con el liberalismo. No obstante, es innegable que el 
trayecto histórico de esa utopía fue contrapuesto por corrientes 
socialistas, marxistas, anarquistas, posestructurales, feministas, 
ecologistas, indigenistas, entre otras, que formularon los 
correspondientes disensos. Definitivamente, y en apoyo a las 
contribuciones de Mouffe, negar valor o invisibilizar a la pluralidad 
con lógicas de demonización e incertidumbre posmoderna, puede 
tornarse en dogma más que en crítica legítima.  

En términos estrictamente políticos, para aplicar propuestas de 
democracia, no se puede desmerecer las contribuciones de Hannah 
Arendt (1995), cuando concibió la democracia como pluralidad. Eso 
no conlleva confundir pluralidad con el impedimento de procesos 
para la generación de propuestas unitarias. Entonces, la 
conceptualización política de la democracia radical de Chantal 
Mouffe (1999) es plenamente oportuna. No cabe la negación de la 
diferencia y el disenso en las transformaciones sociales. De ese modo 
se reproducirían lógicas enemigo amigo, cuando lo que procede es 
asumir lógicas de convivencia entre adversarios, como superación del 
antagonismo por el agonismo. El mundo contemporáneo no puede 
funcionar homogéneamente como ha impuesto la modernidad, que 
hoy incluso desea diversificarse a causa de una globalización 
autoritaria.  

En esa tónica, Urlich Beck (2004) es claro al contraponer globalización 
con cosmopolitismo o diálogo civilizatorio entre diferencias. Los 
aportes de Beck desdicen de la postura de Estado y nación que 
promulgó la modernidad como institución de lo político. Para Beck, 
esas concepciones están en franco desgaste, ya que el nacionalismo 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
200 

 
 

promueve reacciones que fácilmente pueden caer en procesos de 
terrorismo, como sucede con las naciones vinculadas estrechamente 
con el islam. No obstante, considera que la imposición globalizadora 
radicaliza tales reacciones, ya que su sustento niega la diferencia en 
un mundo indiscutiblemente unidimensional. Ahora Beck podría 
ubicarse en concordancia con el consenso planteado por Habermas 
(1999), como sustento de la acción comunicativa en calidad de 
proceso universal de intersubjetividad. Las propuestas de Habermas 
fueron criticadas, a su vez, por Chantal Mouffe, por renegar de la 
pluralidad y posicionamiento de la diferencia-disenso en la 
construcción sociopolítica.  

Entonces, es necesario tomar en cuenta el cosmopolitismo desde 
otras lecturas, que se articulan adecuadamente con el concepto de 
democracia radical. El cosmopolitismo no puede negar el derecho al 
disenso y diferenciación, por eso James Clifford (1997) sostiene el 
cosmopolitismo divergente, que reconoce la legitimidad de lo plural. 
En la propuesta de Clifford el reconocimiento de la diferencia no 
significa un retorno a posturas de índole localista; por el contrario, su 
propuesta de cosmopolitismo divergente lo caracteriza como 
culturas en movilidad, en permanente viaje dentro del escenario 
planetario. 

La sustentación de James Clifford puede considerarse como similar a 
propuestas de otras connotaciones, no vinculadas con el concepto 
utopía pero que puede reforzar la proyección de devenires con base 
en posturas de transformación civilizatoria. Los aportes de Deleuze- 
Guattari (2007) y de Braidotti (2009) cuando se refieren a seres en 
movilización, transposición y resistencia, concuerdan sin duda con la 
propuesta de cosmopolitismo divergente. En ese sentido, la postura 
de Clifford implica deseos en potencia más que en acto, como lo 
sostiene Mellido (2008). Las argumentaciones recientes pueden 
identificar confluencias con las posturas de utopía de Bloch y de 
Benjamin, puesto que es sueño en constante e interminable proceso 
de concreción. En tanto que para Deleuze-Guattarri y para Braidotti 
se trata más bien de acontecimientos en potencia o deseos 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
201 

 
 

agenciados desde voluntades de poder, proyectadas 
constantemente hacia el devenir. Los contenidos de utopía y 
acontecimientos pueden ser complementarios y ricamente tejidos.  

Los cuestionamientos a la unidimensionalidad de la utopía abren la 
posibilidad de pluralizarla en el análisis. La existencia de utopías aún 
dispersas no puede excluir voluntades de articulación para construir 
colectivamente otro mundo posible: el Foro Social Mundial ha sido 
eso desde su surgimiento. Uno de sus referentes más conocidos, que 
incluso cuenta con un texto sobre el Foro, ha sido Boaventura de 
Sousa Santos (2008), para quien la propuesta de “Otro mundo 
posible” es utopía en un mundo carente de utopías. Según su texto, 
el Foro Social Mundial es un movimiento de movimientos, ahí su 
riqueza con bases en la pluralidad de sectores, dispuestos a tejer 
utopías diversas en una confluyente. En plena concordancia tanto 
con Bloch, como con Benjamin, la utopía conlleva sentido si su 
sustento es basado en proyecciones de concreción, íntimamente 
ligadas a la voluntad de hacer: “lo que está en juego no es tanto un 
mundo utópico, sino un mundo que permita la utopía” (De Sousa 
Santos, 2008:43).   

En otra publicación, Boaventura de Sousa Santos considera que la 
utopía implica interconocimientos o aprender de otras epistemes sin 
perder la propia. En esa dirección, y bajo una recuperación del 
pensamiento de Sartre, Boaventura de Sousa Santos (2010) resalta 
que el propósito no puede simplificar el realismo con lo existente. De 
acuerdo con estas contribuciones, el autor mencionado, clarifica su 
propuesta en un marco de descolonización del saber, pero también 
dentro de contextos claros que inviten a reconstruir el poder, sin 
descartar la pluralidad y la necesidad de interconexión entre diversos 
actores y sus propuestas de cambio. 

 Boaventura de Sousa Santos, en adición, integra el concepto de 
interculturalidad como intercomunidad, en reconocimiento pleno de 
las diferencias culturales existentes en el mundo contemporáneo. 
Adicionalmente, el autor sostiene que en la actualidad existen 
manifestaciones de sociologías de la ausencia y sociologías de la 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
202 

 
 

emergencia, que la globalización capitalista ha invisibilizado y que 
están presentes como contenido indispensable para generar una 
globalización contrahegemónica. Con base en las reflexiones 
compartidas por este autor, se puede asociar un proyecto de 
interculturalidad con un enfoque de cosmopolitismo subalterno, 
eminentemente contrahegemónico, que se diferencia claramente de 
las tradiciones cosmopolitas de la modernidad capitalista, liderada 
teóricamente por Kant (de Sousa Santos, 2009).  

Al respecto, como también otro de los participantes en distintos 
eventos del Foro Social Mundial, Francois Houtart (2009) concibe que 
la utopía es una necesidad para superar el capitalismo. Sus aportes 
se enmarcan en postulados, a su vez, de la teología de la liberación, 
como un legado de contacto de un cristianismo insurgente y muy 
significativo para los pueblos indígenas de América Latina.11 Los 
pueblos dominados por la globalización del capital, entre ellos los 
indígenas, se proponen otro mundo posible, sostenido por valores 
como la igualdad, la justicia, la solidaridad, valores más que 
solamente principios, como una clara oposición al valor de cambio 
que caracteriza la imposición de una realidad dominada por un orden 
generalizante de mercancías, denominado modo de producción 
capitalista (Houtart, 2009).  

Para Houtart, además, la utopía nos proyecta el sueño de otro 
mundo, que implica no solamente las perspectivas occidentales de 
transformación, sino que es un proceso de reencuentro con culturas 
que valoran la armonía entre sociedad y naturaleza, como también el 
respecto a la diversidad humana a través de procesos y prácticas 
interculturales. Por consiguiente, su postura legitima la pluralidad y 
concuerda con el espíritu marxista de unidad de lo diverso, pero 

                                                           
11 En Ecuador, Francois Houtart estuvo estrechamente ligado a la Fundación 
Pueblo Indio, con innegables vínculos con la Confederación de 
Nacionalidades Indígenas de Ecuador (CONAIE). Así también tuvo fuertes 
nexos con el gobierno de Evo Morales en Bolivia. En Colombia reconocen el 
nombre de un río, Francois Houtart.  



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
203 

 
 

también de la unidad en la diversidad promovida por los 
movimientos indígenas latinoamericanos, principalmente del 
ecuatoriano, que han sostenido tal propósito en su proyecto político 
(CONAIE, 1996) y en su reconocimiento pleno en la Constitución del 
2008. 

La diversidad de manifestaciones de subversión en el mundo, con un 
trayecto de más de dos décadas, reavivan las utopías por el cambio 
civilizatorio Por el momento, a más de posturas compartidas por 
diversidad de intelectuales (Butler, Agamben, Preciado, Dussel, 
Castells, Han, Badiou, Borón, entre otros) en términos de colectivos, 
proyectados como alternativa en el escenario global, sigue siendo el 
Foro Social Mundial la manifestación más posicionada, pese a su 
momento de debilidad. Se trata pues de una articulación cosmopolita 
de movimientos, además de permitir que los movimientos no 
desposicionen sus características constitutivas como feminismos, 
indigenismos -resignificados como pueblos y nacionalidades-, 
ecologismos, socialismos, comunis mos, anarquismos. En definitiva, 
una instancia que incluye incluso a intelectuales y a la academia 
(Obed Grajew, Samir Amin, Francois Houtart, Boaventura de Sousa 
Santos, Noam Chomsky y muchos más). El foro se conforma por una 
gama amplia de utopías tejiendo una de confluencia, con discursos y 
estrategias no solamente en contra del neoliberalismo, sino también 
en contra del capitalismo. El objetivo principal es globalizar la 
esperanza desde el poder de la potencia.  

El FMS ha tenido un funcionamiento muy participativo-democrático, 
dinámico y móvil. Surgió en Porto Alegre en el 2001. Se ha llevado a 
cabo en diversidad de regiones conforme el protagonismo de las 
agencias y manifestaciones de mayor presencia; Venezuela, Nairobi, 
Túnez, Quebec, Barcelona, entre otros, con base en coordinaciones 
conforme actores de las respectivas localidades donde cada reunión 
se efectúe. Su lema ha incluido, a su vez, diversidad de temáticas; 
violencia, derechos, economía, política, cultura, salud, etc. 
Obviamente, el tema de prioridad actual será la pandemia COVID-19 
y se llevará a cabo en Barcelona. Se trata de reforzar lo que existe 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
204 

 
 

para potenciarlo desde lo que se ha argumentado, en calidad de 
esperanza-potencia, para el cambio civilizatorio hacia otro mundo 
posible. Podremos confluir en un manifiesto común, donde el cambio 
civilizatorio se lo construya colectivamente, sin excluir sectores y 
diferencias en la formulación de utopías y planes de acción. Lograr 
que en momentos de pospandemia se concretarán los procesos de 
cambio, dependerá de los manifiestos que se acuerden.  

Detener el proceso de lucha por otro mundo posible tampoco debe 
invisibilizar la problemática más allá de la pandemia. Si bien las 
problemáticas civilizatorias del capitalismo se han vuelto más 
evidentes con la pandemia, el agotamiento del sistema lleva ya dos a 
tres décadas de predominio neoliberal, que ha colocado la crisis en 
términos ya no solamente sociales, sino también planetarios. 
Evidentemente que el capitalismo en general está en desgaste, pero 
su versión neoliberal no solamente está desgastada, sino que es 
contraproducente ya en términos de sobrevivencia planetaria. La 
sociedad global entró en franca emergencia. Trabajar la emergencia 
implica replanteamientos básicos que no pueden reducirse a lo que 
Beck menciona como instancias de seguridad. Debe necesariamente 
reposicionar la necesidad del cambio civilizatorio.  

El FMS contempla propuestas contextualizadas respecto al 
calentamiento global como temática central: el problema radica en 
que su poder de incidencia en los procesos de lucha práctica, bajo 
contextos locales, nacionales, regionales y globales no implican 
incidencia porque no es institución decisoria. Ahí es donde las 
propuestas deben reconstituirse y atender lo político bajo sentidos 
estrictos de realidad. Que las diversas agencias del foro se 
reterritorialicen en cada contexto y sus complejidades es volver 
potencia a la esperanza, es traducir el sueño a perspectivas de 
concreción. El FMS es una importante instancia para la generación de 
manifiestos cosmopolíticos, pero la praxis tiene detalles de 
complejidad y de difícil réplica del espíritu cosmopolita en los 
respectivos territorios de lucha política. Las utopías cobran 
actualidad por ser utopías de diversos sectores en confluencia, para 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
205 

 
 

transformar una realidad conforme sueños de igualdad, respeto a las 
diferencias culturales, justicia social, libertad y solidaridad con 
perspectivas territoriales en lo local, nacional, regional y global, 
combinadamente. De ahí que deben superarse perspectivas de 
vanguardia por la priorización de la retaguardia, acordada con 
sentido de unidad sin excluir enfoques de pluralidad. 

Actualmente las corrientes latinoamericanas que buscan la 
transformación social se encuentran divididas entre quienes buscan 
la revolución estructural y sectores proponen el progresismo como 
transición a la sociedad justa, libre y solidaria. Las disputas tienen que 
ver con discrepancias de índole pragmático e ideológico. Para 
determinados movimientos sociales el cambio estructural se 
responde con agenciamientos políticos delimitadas en lo local, en 
contra de procesos extractivistas, prioritariamente. Los sectores 
progresistas prefieren sostener un proceso de transición que 
consolide desarrollo socioeconómico en un escenario hegemónico 
capitalista de difícil superación. El conflicto no parece nuevo, a pesar 
de que el contexto si lo sea, pero esta disputa me recuerda a las 
discrepancias entre Lenín y Kautsky sobre su perspectiva de 
revolución; el uno planteaba la desestructuración del orden 
impuesto por siglos de zarismo y el otro un desarrollo de las fuerzas 
productivas capitalistas para asegurar una transformación social 
viable (Lenin, 1981). 

Urge entonces, en América Latina, territorializar las propuestas que 
se debaten en el FMS. No es posible fraccionar la lucha desde visiones 
parciales. No hay peor perjuicio al proceso de transformación si una 
u otra utopía se torna en el sustento exclusivo. Las prioridades y 
razones de uno no son las razones de lucha de otro. Nadie tiene la 
esencia ni el patrimonio del cambio. Los procesos orgánicos de lucha, 
por medio de los cuales se edificaron las utopías, no pueden ser 
reemplazados por las pragmáticas estatales. El progresismo no puede 
truncar los planes de utopía y perennizarse como sociedad de la 
excelencia y eficiencia antineoliberal. El progresismo es transición y 
nada más; de lo contrario, se derechiza como defensor del 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
206 

 
 

capitalismo, que no corresponde al diseño de otro mundo posible. 
Ser antineoliberal es prioritario, pero ser anticapitalista marca el 
horizonte, el progresismo que no mira ese horizonte, se torna en 
conservadurismo que impide el proyecto revolucionario.  

Por parte de los movimientos sociales, si sus propuestas se 
esencializan como la vanguardia del proceso civilizatorio, pueden 
frustrar por completo la mirada hacia el horizonte utópico. Desde sus 
localidades el capitalismo no será jamás derrotado. El capital está por 
siglos asentado en los territorios y ha subordinado a la mayoría de 
localidades dentro de la globalización. La disputa reducida, sin claros 
miramientos de la diversidad de instancias de ejercicio de poder y sus 
complejidades, pueden conllevar cercos aislantes con poblaciones 
otras, incluso al tratarse de sus nuevas generaciones, con quienes el 
capital tiene acceso superior a las tradicionales estructuras 
familiares. El capital está más acá de lo que se supone desde las 
resistencias. Los pueblos indígenas son poblaciones en creciente 
situación de minorías y el capital se está así imponiendo desde la 
desestructuración étnica, familiar y comunitaria, por eso la lucha 
debe insistir en la necesidad de lo glocal. Como movimientos somos 
minorías en riesgo de aislamiento si se descuida múltiples alianzas, 
no solamente de corte popular, que son igualmente minoritarias y se 
encuentran bajo el mismo riesgo.  

Finalmente, urge tratar con poblaciones que requieren modificar sus 
paradigmas y prácticas de sobrevivencia. Las utopías por otro mundo 
posible deben llegar a las poblaciones que están fuera de dichos 
paradigmas utópicos, ahí tendremos capacidad de multiplicación, 
con la potencia de quienes priorizan voluntades de poder en relación 
a lo vital, no en calidad de rebaño rumbo a la adicción capitalista. Los 
cambios no son solamente sociales sino planetarios, somos parte de 
la naturaleza, no su vanguardia. 

 

CONCLUSIONES 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
207 

 
 

Atravesamos una crisis civilizatoria, sobre todo, desde la imposición 
global del neoliberalismo en las relaciones sociales. A partir de esta 
hegemonía autoritaria, el planeta ha llegado a niveles incontrolables 
de riesgo socionatural. Diversas y multitudinarias manifestaciones 
también confirman que la crisis integral del sistema capitalista. Ante 
esta situación, reemergen con fuerza propuestas de utopía, alineadas 
con el cambio civilizatorio, con base obviamente en la necesidad de 
un debate teórico sobre el tema. 

Las concepciones sobre utopía contienen diversidad de enfoques y 
proyecciones prácticas para hacer realidad la igualdad, la libertad, el 
respeto a la diferencia, la solidaridad, la pluralidad democrática, 
entre las principales consideraciones. Dentro de las concepciones 
analizadas, respecto del cambio utópico, se encuentran; sueños sin 
lugar, como lo planteó Moro; mundos que se espera concretar, como 
lo concibieron Ernst Bloch y Walter Benjamin; sociedades que 
privilegian seguridad ante situaciones de riesgo, conforme la postura 
de Beck; devenires que posicionan la utopía como parte de 
sociedades moleculares para no descartar la diferencia; necesidades 
para superar la incertidumbre posmoderna, como lo afirma Houtart. 

Con base en las conceptualizaciones abordadas en este texto, 
procede formular una desde la propia experiencia con el presente 
análisis. Existe una innegable y rica pluralidad de posturas, pero 
también con niveles de contradicción. Un solo mundo comunista para 
todas las poblaciones implica desconocer la diversidad de 
conformaciones socioculturales. Del mismo modo la falta de 
confluencias entre diferentes organizaciones y movimientos puede 
frustrar la concreción de ese nuevo devenir. De ahí, la pertinencia de 
colocar procesos utópicos bajo perspectivas cosmopolitas. 

Había también colocado, en calidad de antecedente a este texto, que 
criticaba el concepto utopía por caer siempre en lo que no se logra, 
por facilitar idealizaciones e ilusiones en términos de construcciones 
sociales hacia el devenir. Las críticas de Nietzsche son claras en esa 
dirección, al oponerse a toda perspectiva con referentes de 
esperanza, que difieren del hecho afirmativo de tornarnos guerreros 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
208 

 
 

de la vida, que se juegan en el devenir. Un aporte distintivo lo ofrece 
Saint-Simon al concebir el socialismo como factor que recupera los 
valores que el liberalismo traicionó. La crítica que Marx y Engels 
hacen al pensamiento de socialista es cabalmente la utopía, como 
algo sin posibilidad alguna de materialización. Sin embargo, en 
cambio, Ranciére otorga valores a la utopía sansimoniana, y rescata 
sus legados a partir de misiones que resignificaron al cristianismo 
como referente de la lucha proletaria; algo que analizamos como 
similar a los logros de la teología de la liberación, claro ciento treinta 
años después. 

 Luego de una exploración detenida en textos de Bloch y de Benjamin, 
es factible detectar contenidos sobre esperanza no desde tendencias 
idealistas e ilusorias, como en cierta forma se plantea en “Utopo”, un 
sueño sin lugar. Sin embargo, el esperar un muevo mundo en las 
versiones de Bloch, implica soñar despierto; es decir, esperar como 
resultado de procesos debidamente articulados para concretar lo 
que se espera. En una visión similar, Benjamin considera que la utopía 
es revitalización del pasado comunitario de la especie humana, que 
requiera actualizarse y proyectarse hacia un devenir de ineludible 
concreción, pero despertando del sueño, de la dominación social 
capitalista, de la fetichización de la realidad.  

Al intentar mixturar las contribuciones de Bloch y las de Benjamin con 
la visión de devenir de Nietzsche, fue necesario estudiar aportes del 
posestructuralismo. La mixtura mencionada puede verse como 
fusionar agua con aceite. Un trabajo de análisis de dichas corrientes 
conllevó consolidar que tienen componentes susceptibles para 
tejerse y potenciar más aún las proyecciones de futuro. De ahí que 
las posturas moleculares de Guattari, la democracia radical de 
Mouffe, el cosmopolitismo de Beck y del de Clifford, no resultaron 
para nada ajenos a los reconocimientos de perspectivas de unidad de 
lo diverso afirmado por el marxismo. En consecuencia, la utopía 
como esperanza, con perspectivas de concreción, y el 
cosmopolitismo pueden tejerse o producir la utopía cosmopolita 
como potencia. Se propone la utopía como futuro en potencia, que 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
209 

 
 

motiva constantemente concretar transformaciones como proceso 
infinito de construcción, deconstrucción y reconstrucción en el 
devenir de la realidad social deseable-esperada. No hay sustento 
para ubicar fraccionamientos entre marxismos y 
posestructuralismos; sus diferencias no son de similar connotación 
entre lo reaccionario y lo revolucionario.  

Confluir como ríos lo hacen en el mar, no impide dejar de 
reconstruirnos mirando al horizonte. En ese intento se concibe al 
Foro Social Mundial: no es una internacional socialista, no es una 
propuesta de comunismo, no es incertidumbre posmoderna, etc. Es 
diálogo entre diversos movimientos soñando y haciendo posible otro 
mundo, con base en trasformaciones civilizatorias, como un tramado 
entre poscapitalismo y anticapitalismo. Esa configuración del FMS es 
sin duda cosmopolita, articula movimientos políticos de diversas 
regiones, con prioridades temáticas también diversas (Derechos, 
violencia, extrema pobreza, salud, ecología, feminidad, 
transexualidad, identidad, diferencia y otras), desde problemáticas 
de índole similar (Feminicidio, racismo, fascismo, entre otras). La 
característica prioritaria del FMS es no tener un eje de vanguardia, 
son conformaciones moleculares auténticas, que se no niegan a tejer 
otro mudo confluyente con otro planeta posible, porque la crisis es 
civilizatoria y planetaria. La ventaja de este frente. Además, es que 
convoca la articulación también de intelectualidades orgánicas 
heterogéneas. A diferencia de la ONU no tiene un anclaje localizado, 
es estrictamente móvil en su actuar y en los territorios donde se 
convoca todos los años.  

A pesar de todo lo mencionado, es pertinente aclarar que el espíritu 
del FMS debe insertase en los escenarios concretos de lucha. 
Lastimosamente, eso no sucede, los vanguardismos predominan y 
con ellas los fraccionamientos entre movimientos sociales y 
progresismos. Unos (los movimientos sociales) en favor de un cambio 
estructural que se agencia en términos estrictamente locales, con 
serios problemas para consolidarse en los escenarios nacionales, 
peor aún en los regionales y globales. Los otros (sectores 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
210 

 
 

progresistas) con destrezas para combatir el neoliberalismo en las 
estructuras socioestatales, pero con serias dificultades para 
proyectar luchas poscapitalistas. La conclusión evidente, es que la 
incapacidad de negociación termina atentado a la pluralidad como 
potencia molecular y promoviendo el fraccionamiento; situación que 
aprovecha el neoliberalismo y su hegemonía a través de lógicas en 
creciente individualización y ruptura de los tejidos comunitarios. Es 
indispensable superar el vanguardismo y sumarnos pluralmente a la 
retaguardia. 

  



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
211 

 
 

BIBLIOGRAFÍA 

Agamben, G.  (26 de febrero de 2020). La invención de una epidemia. Ficción 

de la razón. https://ficciondelarazon.org/2020/02/27/giorgio-
agamben-la-invencion-de-una-epidemia/ 

Agamben, G. (2005). Estado de excepción. Homo sacer II. Buenos Aires: AH. 
Arendt, H. (1995). De la historia a la acción. Barcelona. Editorial Paidós. 

Arendt, H. (2004). El origen del totalitarismo. México D.F.: Santillana 
Ediciones Generales.  

Beck, U. (1998). La sociedad de riesgo. Hacia una nueva modernidad. 
Barcelona: Ediciones Paidós 

Beck, U. (2004) La mirada Cosmopolita o la Guerra es Paz. Barcelona: 
Ediciones Paidós Ibérica.  

Benjamin, W (2016). Libro de los pasajes. Madrid: Akai 
Benjamin, W. (2014). Sueños. Madrid: ABADA EDITORES 
Braidotti, R.  (2009). Transposiciones. Sobre la ética nómada. Barcelona: 

Editorial Gedisa. 
Bloch, E. (1977). El principio esperanza. Madrid: Editorial Aguilar. 
Castoriadis, C. (2006). Figuras de lo Impensable. México D.F: Fondo de 

Cultura Económica 
Deleuze, G. (2004). Spinoza: filosofía práctica. Buenos Aires: Fábula. 
 
Deleuze, G y Guattari, F. (2007). Mil mesetas; capitalismo y esquizofrenia. 

Valencia: Pre-textos. 
De Sousa Santos, B. (2008). El Foro Social Mundial y la izquierda global. 

Revista El viejo Topo. No 240. pp 39-62. 
De Sousa santos, B. (2009). Una epistemología del sur. La reinvención del 

conocimiento y la emancipación social. México: Siglo XXI Editores 
De Sousa Santos, B. (2010). Descolonizar el saber y reinventar el poder. 

Montevideo: Ediciones Trilce. 
Eliade, M. (2001). El mito del eterno retorno. Buenos Aires: Emecé. 
Guattari, F, (2004). Plan sobre el planeta. Capitalismo integrado y 

revoluciones moleculares. Madrid: Traficantes de Sueños.  
Engels, F. (1974). Del socialismo utópico al socialismo científico. Moscú: 

Editorial Progreso. 
Herrera, L. (2017). Crisis civilizatoria y cultura política. En Francois Houtart 

(Ed.), Cambios de las Culturas Ingeniería cultural y pedagogía. (p.117-
149).  Bogotá: Ediciones desde abajo. 

https://ficciondelarazon.org/2020/02/27/giorgio-agamben-la-invencion-de-una-epidemia/
https://ficciondelarazon.org/2020/02/27/giorgio-agamben-la-invencion-de-una-epidemia/


Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
212 

 
 

Houtart, F. (2009). El camino a la utopía desde un mundo de incertidumbre. 
Buenos Aires: Coedición CLACSO y Ruth Casa Editorial.  

Lenin, V. (1981). El Estado y la revolución. Moscú: Editorial Progreso. 
Marcuse, Herbert. (1993). El hombre unidimensional. Ensayo sobre la 

ideología de la sociedad industrial avanzada. Barcelona; Paidós 
Marx, C. (1974). El 18 brumario de Luis Bonaparte. Moscú: Editorial 

Progreso. 
Marx, C y Engels, F. (1974). Manifiesto del partido comunista. Moscú: 

Editorial Progreso. 
Mellino, M. (2008). La crítica Poscolonial. Descolonización, capitalismo y 

cosmopolitismo en los estudios culturales. Buenos Aires: Paidós. 
Moro, T. (2012). Utopía. Barcelona: Ediciones Plutón. 
Mouffe, C. (1999). El retorno de lo político. Comunidad, ciudadanía, 

pluralismo y democracia radical. Barcelona: Paidós 
Nancy, J. (2000). La comunidad inoperante. Santiago de Chile: Universidad 

Arcis. 
Nietzsche, F. (2000). La voluntad de poder. Madrid: EDAF 
Protágoras y Gorgias. (1984). Fragmentos y testimonios. Barcelona: 

Ediciones Orbis, S.A.  
Petruccelli, A. (2015). Ciencia y utopía. Buenos Aires: Herramienta Ediciones. 
Preciado, P. (28 de marzo de 2020). Aprendiendo del virus. El País. 

https://elpais.com/elpais/2020/03/27/opinion/1585316952_026
489.html 

Ranciere, J. (1991). Breves viajes al país del pueblo. Buenos Aires: Ediciones 
Nueva Visión. 

Saint-Simon (2004). El nuevo cristianismo. Buenos Aires: Biblos. 
Stiglitz, J. (2011) El malestar en la globalización. Madrid: Santillana Ediciones 

Generales. S.l. 
Stiglitz, J. (2011) Caída libre. El libre mercado y el hundimiento de la 

economía mundial. Madrid: Santillana Ediciones Generales. S.l. 
Zizek, S. (29 de febrero de 2020). El coronavirus es un golpe al capitalismo a 

lo 'Kill Bill' que podría reinventar el comunismo. Rusia Today. 
https://actualidad.rt.com/actualidad/344511-slavoj-zizek-
coronavirus-golpe-capitalismo-kill-bill-reinventar-comunismo 

 
Zizek, S. (2013). El año en que soñamos peligrosamente. Madrid: Ediciones 

Akai. S.A.   

https://elpais.com/elpais/2020/03/27/opinion/1585316952_026489.html
https://elpais.com/elpais/2020/03/27/opinion/1585316952_026489.html
https://actualidad.rt.com/actualidad/344511-slavoj-zizek-coronavirus-golpe-capitalismo-kill-bill-reinventar-comunismo
https://actualidad.rt.com/actualidad/344511-slavoj-zizek-coronavirus-golpe-capitalismo-kill-bill-reinventar-comunismo


Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
213 

 
 

 

EPÍLOGO 
REFLEXIONES FINALES Y PERSPECTIVAS 

 

Adrián Scribano 
CONICET-IIGG-UBA// CIES 

 

LO COMÚN, EL TÚ Y LOS OTROS 

1.- REFLEXIÓN GENERAL 

En el contexto de la primera pandemia vivenciada planetariamente 
por las redes sociales la pregunta por aquello que reúne, liga, 
amalgama y por aquello que es colectivo y común se transforma en 
un pivote básico para re-pensar la teoría social en tanto ontología de 
lo social.  

El libro que aquí tenemos sobre cosmopolitismo, arte público, 
filantropía, utopías y pensamiento situado nos orienta a volver sobre 
las preguntas claves de la organización de lo social. No quiero 
comenzar sin agradecer a mi amigo Luis Herrera Montero su amable 
invitación y a los colegas y amigos Juan Duchesne Winter, Fred Evans, 
Paola Gramaglia, Isabel Gil Gesto por sus escritos que motivaron e 
incentivaron lo que aquí escribo. 

En homenaje a los capítulos que componen el libro entregamos aquí 
algunas reflexiones finales y de perspectiva sobre lo común como eje 
vertebrador de las identidades y sensibilidades personales y 
colectivas. Propondremos entender lo común como el resultado de 
las conexiones posibles entre el tú y el otro como disposiciones 
originarias de la dialéctica de la persona social.  

Pensaremos a lo común/tú/ otro desde distintas aristas, desde la 
teoría social, incluyendo en dicha teoría social desde cuestiones de 
carácter empírico y también de carácter teórico.  



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
214 

 
 

Todos sabemos que la pandemia sirve como una lupa que, al 
acercarla agranda y deja ver cosas que había antes, pero 
aumentadas. Por supuesto que la experiencia actual de encierro, es 
una experiencia que es la primera vez que se vive en redes sociales, 
es el primer evento de carácter planetario vivido planetariamente 
“online” y esto es algo muy complejo, que, desde la Guerra del Golfo, 
en adelante fue creciendo y esta pandemia termina completando.  

A decir verdad, esta pandemia completa la globalización, hay algunos 
que prefieren decir que la ha abolido, y otros que la ha profundizado, 
para no caer en esta disyuntiva de integrados o apocalípticos, vamos 
a hacer el esfuerzo de aceptar que es un dato de la realidad, es decir, 
en el sentido que ha terminado con toda la lógica de la 
planetarización realizándola por completo.  

En el contexto de la vida vivida en y a través de las redes sociales, 
videos, memes, fotos, juegos han poblado esa larga experiencia a la 
que continuamos llamando día. Inscripto en este contexto quería 
comenzar con un chiste, una broma. Es un meme español que 
cuestiona el tema del otro y lo común en tanto faceta crucial y 
angustiante de la actualidad. “Está Jesús en una montaña y abajo hay 
una multitud de personas:  Jesús dice: !Amad al projimo!   La multitud 
pregunta ¿A Paco también? y alguien afirma: Paco es lo puto 
peor...Jesús explica: A ver, ya hemos hablado de eso...Sí Amad a Paco 
también.  Desde el fondo de la multitud se escucha: ¡Os jodeis por 
gilipollas! ...se ve a Jesús tomándose la cabeza diciendo Ahora no, 
Paco!” 

Lo esencial que la pandemia nos trae es que la humanidad, o por lo 
menos lo que hemos estado construyendo en los últimos cuatro o 
cinco siglos y a la cual le llamamos humanidad, no condice con el 
“comerse al caníbal”, nosotros no nos podemos comer a los peores, 
y esto es algo que nos pone enfrente la pandemia, algo que es muy 
importante,  porque la pandemia, con el distanciamiento social, con 
el barbijo, con el no saber cómo se contagia, con el no tener idea 
cuándo se va a terminar, así como el no saber qué significa estar 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
215 

 
 

curado o no estar curado, (re) trae esta idea del prójimo, la necesidad  
de que al prójimo hay que redefinirlo y con ello a la comunidad. La 
encrucijada es: a pesar que Paco sea el peor hay que amarlo. 

Lo que el meme encarna e irónicamente pone sobre la mesa, es que, 
más allá que es urgente aceptar la prohibición de que no nos 
podemos comer al caníbal, el caníbal, tal vez, nos quiera comer a 
nosotros. Y ese momento de amenaza, la respuesta a la pregunta 
sobre si el caníbal es uno de nosotros o no devine crucial. La pregunta 
si podemos ejercer la violencia contra los violentos, si podemos 
ejercer la compensación ojo por ojo desafía a un planeta con miedo, 
incertidumbre y angustia. 

Es en este marco que el problema de la construcción del 
otro/tu/común, es uno de los grandes desafíos de la post pandemia, 
por eso, el otro en la pandemia, tiene que ser redefinido y tiene que 
construirse en función de qué significa el tú y lo común. 

En este escrito queremos proponer, el tú, como punto de partida, es 
decir, en realidad, toda relación con el otro, empieza con una relación 
yo-tú, o si se quiere, del self con el ego, de la subjetividad y de la 
intersubjetividad, pero en todo caso, el punto de partida es desde 
una relación, que se dispara con la existencia de un tú, para mí y para 
el otro; porque, en todo caso, la pregunta es: cuándo yo me convierto 
en un tú instanciado como otro. 

El segundo tema que vamos a proponer, es (re)pensar idea del 
nosotros, como espacio de encuentro, por eso, son los otros, son 
ellos y somos nosotros las consecuencias de co-presencias 
constitutivas. El nos-otro es el proceso donde la interacción tiene 
lugar, donde lo estructural y contingente se conecta en diversas 
dimensiones.  

En tensión y contextualizado por el tú como punto de partida y el 
nosotros como encuentro emerge la necesidad de advertir que el 
otro no es algo abstracto, inmaterial, no es que estamos “hablando” 
sobre el otro como extracorpóreo, sino que tiene piernas, huesos, 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
216 

 
 

cara, come, necesita trabajo, es energía, nutrientes, etc., y esto es un 
rasgo fundante de los encuentros entre los varios y los muchos. 

Finalmente nos acercaremos, al menos parcialmente, desde la 
politicidad del otro a la lógica de lo común. Bajo el supuesto que 
siempre la lógica de lo político es la lógica del otro, del Otro con 
mayúscula y de los otros en tanto configuraciones de lo comunitario.  

 

2.- EL TÚ COMO PUNTO DE PARTIDA 

Es muy interesante darnos cuenta que todos somos un tú, y que la 
verdadera lógica de la relación social, comienza cuando yo puedo 
convertirme en un tú para un otro, porque así, yo mismo, me 
convierto en esa posibilidad de existencia para el otro. 

La conexión, el vínculo y la relación tú/otro implica una ontología 
plural de la identidad común. Es conexión por la comunicación que 
supone, es vínculo por la reciprocidad, es relación en tanto 
reciprocidad. 

Lo común comienza en la construcción del tú en tanto momento de 
encuentro entre la afirmación del yo y el reconocimiento del otro. El 
tu es un espacio multipolar donde los sujetos reflexivamente 
reconocen y se reconocen. El contenido de dicho espacio lo 
constituye una multiplicidad de vectores que en la práctica cotidiana 
permiten comprender pre-reflexivamente cómo es que el yo y el self 
sólo pueden advenir en calidad de tu. Tú eres, tú crees, tú piensas, tú 
sientes son modalidades del encuentro entre los sí mismos de un 
colectivo de sujetos; donde el punto de partida es la relación entre 
dos, pero no se agota solamente en dos. La politicidad del tú es 
justamente la que indica que para que haya subjetividad tiene que 
haber alteridad. El tú como acto inaugural del otro es el comienzo de 
lo común, el otro solamente puede ser pensado como el resultado de 
las prácticas de conocimiento y reconocimiento de los sujetos que 
han devenido y pueden devenir en tu. El tu es el inicio del otro porque 
encarna la expresión de la persona social, el tu vectorializa, ancla e 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
217 

 
 

instancia la geometría variable de cinco lados qué implica la persona 
social: individuo, sujeto, actor, agente y autor. El tú permite percibir 
a la subjetividad como una construcción colectiva pero que anida en 
una identidad que se afirma cuando se es capaz de aparecer/se como 
un otro y aceptar y responder al otro. El inicio de una ontología plural 
de la identidad es la aceptación del origen práxico del tú en la 
comunidad. Es un pensar haciéndose agente de una bio-grafía escrita 
con otros.  

El otro es quién se presenta ante el tú y lo insta a constituirse como 
tal en su salida del autocentramiento del Yo. El otro implica 
interpelación, respuesta y reconocimiento. El tú es llamado y 
compelido por el otro, por un yo que ha seguido el camino de aceptar 
la interpelación. 

Como nos dice Lanza del Vasto en una de sus reflexiones desde la 
experiencia comunitaria: 

“Cuando tu ojo simple haya descubierto el yo-mismo, te mostrará la 
realidad del otro, del prójimo: verás ese otro yo. Sí, otro y un yo a la 
vez. Al verlo como otro, tu ojo simple te enseñará la evidencia 
matemática del respeto y de la justicia. Al verlo como yo, pues es un 
yo como tú eres un yo, como Dios es un yo que nos contiene a todos, 
tendrás la evidencia del amor” (Lanza del Vasto 1962:4). 

Hay una evidente política de la mirada que se ancla en el tu como 
inicio del vínculo y herramienta de la interpelación donde el yo 
rastrea su particular modo de estar en mundo que siempre será con 
los otros que lo tutean.  

En realidad, lo que la pandemia ha dejado en claro, que la sociedad 
normalizada en el disfrute inmediato a través del consumo, que 
veníamos correteando en todo el planeta, con unas velocidades 
espantosas, al ponerse en este silencio, donde se pueden escuchar 
los pájaros, lo que ha calado profundamente, es que, donde existían 
nuestros vacíos, empieza a existir la posibilidad, de que nosotros nos 
reconozcamos como alguien a quien le importa algo del otro.   



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
218 

 
 

Por eso, tu desde la mirada del diccionario es un pronombre 
personal, pero también es un posesivo, en el sentido que es tuyo, por 
eso, lo tuyo y lo mío, en el tú, comienza lo que empieza a configurarse 
como posesión, propiedad y soberanía, una repuesta que desde lo 
plural responde a la pregunta del ser y el tener.  

¿Dónde comienzan nuestras soberanías?, dónde se construyen esas 
soberanías?, porque no hay yo sin tú, es decir, justamente como lo 
comprendió  W. I. Thomas, uno de los fundadores de la Sociología de 
la Escuela de Chicago, hacia finales del XIX y principios del XX, en su 
teoría de los cuatro deseos: una de los principales deseos que 
tenemos es el deseo de la respuesta, que el otro me responda, para 
ser yo, esta cosa más sencilla, que vemos cuando tenemos 15 años, 
somos adolescentes, que nos morimos por que el otro nos vea, 
cuando nos ve, nos constituye, entonces, nos pintamos, nos 
arreglamos, vamos a un lado, simplemente para que nos vean, 
entonces, ahí hay una lógica interesante, la constitución del otro 
como una lógica de lo colectivo debe comenzar, por constituirnos 
nosotros mismos como un tu para el otro, y por lo tanto, por el 
reconocimiento del self, de nosotros mismos, de lo que somos, y la 
autonomía es individual. El tú es un desafío a la respuesta, tal como 
lo pensó W.I Thomas el deseo de respuesta constituye el mundo del 
compartir con otros. La soberanía es común en tanto que el otro es 
para mí inicio de mi búsqueda de autonomía.  

Así es posible comprender que habrá autonomía colectiva en un 
movimiento comunitario radical, siempre y cuando haya autonomía 
personal, por eso la idea que va del individuo a la persona social, en 
tanto dialéctica de sus cinco lados, el individuo, el sujeto, el actor, el 
agente y el autor. Dialéctica que  tiene que ver con esto de cómo me 
constituyo como un  tú para el otro, entonces, en este sentido, hay 
algo muy importante, que aparece acá el nosotros, qué somos 
nosotros?, son los otros y somos un nos, por eso este es un punto de 
partida y este es un espacio de encuentro, el nosotros es un espacio 
de encuentro, de esta configuración de estos “tues” que teníamos 
ahí, (aunque suene muy feo, decirlo en nuestro español más común), 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
219 

 
 

el nosotros son un conjunto de tues, no solamente de yoes, porque 
esta idea del Robinson Crusoe, solo en la isla, que no existe como tal, 
que solo existe como la narración de una sociedad desconectada, 
desvinculada y des-relacionada. Aparece así la necesidad de pensar 
el nos-otros como la constitución de un espacio de encuentro.  

 

3.- NOS-OTROS Y ELLOS: LA EXPERIENCIA DEL ENCUENTRO 

El encuentro, la copresencia y la práctica colectiva se elaboran a 
partir de una tensión dialéctica entre un otros y un ellos entre una 
apropiación de las características comunes que emergen de la 
relación yo/tú/otros. Encuentro significa primariamente caminos que 
se cruzan, senderos que convergen y travesías que se entrelazan. 
Desde esta perspectiva el encuentro es el resultado de un transitar la 
vida donde los otros se hacen elementos importantes para reconocer 
el recorrido, para saber dónde se está y para delimitar el andar. 

¿Por qué? Porque este espacio de encuentro que somos el nos y los 
otros, juntos, ese ellos, no puede ser identificado sin el nos, por eso 
se configura ese ida y vuelta, los otros somos, hemos sido nosotros, 
al igual que con el tú y el yo, el nos y los otros de co-constituyen.  

Lo común expresa una gramática de la acción, ¿dónde vamos a poner 
a los otros en esa gramática de la acción? ¿En el lado del sujeto, en el 
lado del predicado?, ¿quién va a ser el que conduzca la acción? El 
individuo, el homus economicus del cálculo racional, guiado por 
medios y fines, la construcción de un capitalismo constituido en este 
disfrute inmediato autocentrado. Esta es la pregunta, una pregunta 
que tiene que ver, con en qué lado de la gramática me encuentro y 
me ponen, si siempre me van a decir, o yo voy a ser alguien que diga, 
si voy a ser el objeto de las políticas, o el sujeto de lo político. 

Ahí hay una cosa interesante, porque ahí empieza a armarse una 
geometría distinta de cuerpos, el nos-otros, empieza a armar una 
geometría distinta, nos hemos acostumbrado al zoom, al Google 
meet, y fíjense que ahora nuestros cuerpos son cuadraditos, y 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
220 

 
 

tenemos, solamente cabezas, esta metáfora, quiere decir, que hay 
una geometría nueva de proximidades y distancias, y el nosotros, es 
un espacio donde las proximidades y las distancias se redefinen, 
porque se redefine quien es el otro. 

Con la Pandemia cambian las políticas de las sensibilidades, la 
organización de la interacción de las vivencialidades y la instanciación 
de las sociabilidades, los componentes de lo común se elaboran como 
trama de las continuidades y discontinuidades del nos-otros.  

Una política de la sensibilidad comienza, cuando soy capaz de hacer 
silencio, que es el punto de partida de toda habla, porque cuando yo 
hago silencio, el otro puede hablar, y una política de las sensibilidades 
empieza por los sentires básicos, escuchar, tocar, ver, oler, gustar,  y 
en ésta política de los sentidos, que se transforman en sensibilidades 
a través de las emociones, y desde aquí se puede ver cómo una 
geometría nueva de los cuerpos y una gramática de la acción distinta 
comienza con la aceptación de la tensión dialéctica silencio, escucha 
y gestualidad. 

Se abren así nuevos-viejos desafíos claro, como veíamos en el chiste 
sobre la predica del amor que al final Jesús queda mal parado. La 
interpelación sigue siendo la intuición de lo colectivo como esa 
muchedumbre que está escuchando un imperativo, un imperativo 
que es un imperativo de la humanidad, una muchedumbre que no se 
constituye en un nosotros, en un común hasta no aceptar al peor de 
todos, hasta abstenerse de comerse al caníbal, hasta inhibirse de 
aplicar la violencia ciega contra el violento.  

Imperativo que es claramente social y que por más que tenga más de 
2000 años, no es de una religión, no es de un género, de una raza,  no 
es de una geografía, interpela a lo que entenderemos por común. 
Estas políticas de las sensibilidades del nosotros, obviamente, son 
interseccionales, es para todos los géneros, para todas las etnias, 
para todas las geografías, es de una cualidad geopolítica y 
geocultural, de configuración de un espacio de encuentro, el 
encuentro es radicalmente, un espacio para que haya co-presencia, 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
221 

 
 

con el otro, por eso, la pospandemia, en la mal llamada nueva 
normalidad, lo que se va a disputar, es cómo vamos a estar con el 
otro, en estos espacios constituidos como nosotros. 

Vinoba Bhave decía hace ya tiempo respecto a lo común como 
superación de las perspectivas auto-centradas:  

“Espero ver que Brahmavidya Mandir ponga fin a actitudes 
individualistas. En Brahmavidya se debe desarrollar una conciencia 
comunitaria. Utilizo esa frase, 'conciencia comunitaria', para describir 
la inspiración común que se siente cuando se superan las actitudes 
autocentradas. Con esto en mente, sugerí que todos deberían 
participar regularmente en la planificación del trabajo de común 
acuerdo. Para Brahmavidya esto es muy necesario. Suele suceder que 
las personas del mundo sigan sus propias inclinaciones, mientras que 
los aspirantes espirituales tratan sus inclinaciones como enemigos a 
ser sometidos.  Quiero una tercera alternativa, la de actuar desde un 
plano más alto que la inclinación individual.  El primer paso simple 
hacia esto es decidir sobre nuestras actividades de común acuerdo. 
Ese es un paso en la dirección correcta, hacia la superación de las 
(meras) preferencias personales” (Kalindi 1994:142). 

La conciencia comunitaria es la distancia equidistante entre el 
solipsismo individualista y la disolución en la masividad, el nos-otros 
es una vía intermedia entre la indiferencia y el aturdimiento, lo 
común es restablecer las prioridades del nosotros más allá de las 
preferencias individuales como único criterio de acción.  

El nosotros les a posibilidad de hacer carne la autonomía subjetiva y 
la destreza agencial inscriptas en una travesía compartida donde la 
conciencia comunitaria es recurso y también resultado del encuentro 
del nos-otros.   

Interludio: sororidad, fraternidad y humanidad 

En el contexto de los últimos 20 años, es decir del inicio del siglo 21 
es imposible pensar un proyecto de comunidad radical sin la 
incorporación de los resultados de la disputa de los géneros, el 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
222 

 
 

feminismo y la inclusión de todos los seres vivos en un proceso 
común. En el marco del presente texto debemos prestarle atención 
específicamente a la articulación entre sororidad y fraternidad como 
lógicas del compartir, como lógicas de igualdad y como lógicas de 
felicidad. Tanto sororidad como fraternidad disputan lo que hay en la 
sociedad paternalista, falocentrica y patriarcal de autoritaria 
dictatorial y que menoscaba la autonomía de las personas. Una 
comunidad es por definición interseccional es un espacio de 
compartir entre géneros, post-genérico, es un más acá de los 
géneros, configurándose en una línea donde el espacio de la división 
no ha nacido aún, donde se comparte la tensión y los vectores de la 
no división. Un espacio y un camino donde sororidad y fraternidad se 
encuentran, donde la co-vivencia, el llamado y el clamor de la 
sororidad que conduce a un compartir radical y el legado y el dictum 
de la fraternidad se hallan y complementan.   

En este contexto no hay proyecto de comunidad sin una articulación 
para la igualdad, pensada desde la sororidad y la fraternidad, 
pensadas en y desde las capacidades y las destrezas de todos y cada 
uno de los miembros de la comunidad, más allá de su posición y 
disposición genérica, más allá y más acá de sus opciones de género e 
identidades. Compartir desde la sororidad y la fraternidad llevan a 
una igualdad radicalmente comunitaria donde no hay ninguno que 
sobresalga sobre el otro, donde no hay nadie que valga más que otro, 
donde no hay persona sin comunidad y por lo tanto básicamente se 
consagra la igualdad.  No solamente igualdad ante la ley, no 
solamente acceso a los bienes sino y profundamente igualdad para 
construir un proyecto identitario, igualdad para construir un 
proyecto de vida, igualdad en la distribución de nutrientes e igualdad 
en la configuración del futuro. Es esta relación entre compartir e 
igualdad en sororidad y fraternidad la que conduce a redescubrir la 
humanidad como el resultado de vectores de co-vivencia de todas las 
especies, todos los géneros y todos los proyectos de vida. 
Comprender a los otros seres vivos como co-habitantes del planeta 
que somos implica un camino hacia una mirada post-especista en un 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
223 

 
 

con-vivir y co-vivir con otras especies; esto es:  el puesto en el cosmos 
no es solo del hombre sino de todos los seres vivos. Es aquí donde la 
geometría que se forma entre sororidad y fraternidad y humanidad 
se transforma en un trampolín para la felicidad, no como disfrute a 
través del consumo, no como uso autocentrado de los recursos 
desigualmente distribuidos y unilateralmente apropiados, sino como 
un proyecto de vida donde la confianza el amor y la reciprocidad 
permiten hablar de futuro, es decir permite tener esperanza.12  

En este contexto somos felices porque estamos con otros, porque 
compartimos de forma igualitaria la posibilidad de la opción de 
género, identitaria y la elaboración de futuros plurales. Una apuesta 
de comunidad radical es un co-vivir que deviene coautoría del 
mundo, vivimos con otros compartiendo igualmente la posibilidad de 
construir mundos felices. Las consecuencias de las antiguas lucha por 
la fraternidad y las actuales luchas por la sororidad se actualizan, se 
instancian, se vuelven prácticas en la construcción de una humanidad 
donde se disuelvan todas formas de discriminación, desigualdad y 
autoritarismo, y así se de paso a la construcción de una vida común 
compartiendo proyectos de esperanza opciones identitarias y 
caminos hacia el futuro. 

 

4.- LA MATERIALIDAD DEL OTRO Y LO COMÚN  

En el contexto de lo expresado hasta aquí, es fácil advertir como hay 
una irreductibilidad inmaterial del otro, el otro es energía, es agua, 
tierra aire; eso es lo que somos, somos oxígeno, carbono, pero, 
básicamente, somos energías, y si hay que es un déficit y obstáculo 
para dicha constitución es  la distribución desigual de nutrientes, que 
es una forma de energía, por eso, toda política de encuentro del otro, 
es una política del encuentro con los nutrientes compartidas con 

                                                           
12 Para el desarrollo de las conexiones Amor y Esperanza CFR Scribano 2020 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
224 

 
 

otros. Unas acciones orientadas radicalmente a completar la lógica 
de aproximación entre alimentarse, comer y tener nutrientes. 

Que todos los pobres  coman en comedores populares, no es lo que 
queremos, queremos que sean nutridos, y esos nutrientes, tienen 
que ver con lo que uno invierte para que ese nutriente se produzca, 
por eso somos agua, tierra, aire, somos el planeta, no estamos en el 
planeta, entonces, como somos el planeta, con lo que comemos, 
tomamos, y generamos energía y respiramos, por eso “I can´t breath” 
es un radical, “dejen respirar al planeta”, no es simplemente, 
déjenme respirar a mí, es mucho más, es una metáfora de la rodilla 
puesta en las gargantas de los pueblos, que ya no pueden respirar, 
pero no podían respirar antes de la pandemia, porque, justamente, 
una de las cosas centrales que tiene el otro, es que irreductiblemente 
tiene una bio-grafía escrita entre acceso y denegaciones a las 
nutrientes,  no se puede decir que el otro es una abstracción, el otro 
no es algo que yo creo con el deseo, es algo que se me presenta con 
la materialidad de la demanda, el otro es el que me interpela con su 
presencia y eso es una distribución equitativa de energía, agua, tierra 
y aire.  

En este sentido el otro como energía y lo común como una 
herramienta para compartir dicha energía deviene centro de una 
política del otro como centro de una acción comunitaria. Interpelar 
desde la comunidad es jaquear la mirada autocentrada de la no 
política.  

Por esta vía se transformar la idea del estado como una abstracción 
que está fuera de nosotros, y nosotros, lo que tenemos que 
predisponernos a saber, es que lo común, es el problema, pero 
también es la solución a los dilemas del estado que vuelve 
dependiente y cancela las energías compartidas burocratizándolas 
como reguladoras conflictuales.  

La materialidad del otro adviene como interpelación y desafío a la 
elaboración no racializada ni especista de una vida en común. Es una 
llamada a reconocer lo que hay de dependencia y colonialidad en los 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
225 

 
 

mecanismos burocráticos que al centrarse en la abstracción 
ciudadano oculta y silencia la materialidad del otro y su vocación 
comunitaria.  

En conexión directa con el racismo, pero en el contexto de reclamar 
un espacio para una comunidad mundial, James Baldwin en su 
ensayo ¿White racism or world community?, expresa claramente:  

“Estoy diciendo que cuando una persona, cuando un pueblo, puede 
persuadirse de que otro grupo o raza de hombres son menos que 
hombres, ellos mismos se vuelven menos que hombres (…)  Si niego 
lo que sé que es verdad, si niego que ese niño blanco a mi lado es 
simplemente otro niño, y si pretendo que ese niño, porque su color 
es blanco, merece destrucción, he comenzado la destrucción de mi 
propia personalidad y estoy comenzando la destrucción de mis 
propios niños “(Baldwin 1984:755). 

La autodestrucción a través del odio es el comienzo de la eliminación 
de la producción y reproducción del otro como una posibilidad de lo 
común. En contexto de Pandemia y en el marco de este libro: 
Nosotros no salimos de los actuales desafíos con más individuos, sino  
con más comunidades. Lo común es lo que es de todos, porque, 
justamente, este es el punto de partida del tú, que llega al nosotros, 
por eso, la comunidad, es un tiempo y espacio donde inscribirnos. El 
común es la superficie de inscripción de una dialéctica de la persona 
entendida como energías compartidas.  

El planeta en esto primeros seis meses del 2020  ha tenido que 
soportar días y días de encierro, los que teníamos casa  en nuestras 
casas, sin poder verle la cara a nadie, por lo menos los países que 
hemos tenido este encierro tan rígido como en la Argentina, hemos 
descubierto, que los otros existían a pesar de no poder caminar, los 
hemos encontrado en las redes sociales, en WhatsApp, en Zoom, 
porque la comunidad, como tiempo y espacio, no es pura 
territorialidad: el encierro dio paso a otras vías para reconocer a los 
otros.  



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
226 

 
 

Es en este marco que en la post-pandemia lo urbano va a tener que 
ser repensado, en función de otras formas de encuentro, para que lo 
colectivo renazca.  Ya no se podrá usar la escala de las ciudades como 
justificativo de la “imposibilidad” de ser/hacer comunidad, sino que 
las comunidades se inventan más acá de la territorialidad y en estos 
espacios de vivencias se remodelan. Si el otro es una materialidad 
que co-constituye al tú en sus vínculos, hoy sabemos que el nos-otros 
de la comunidad puede advenir en otras formas de territorialidad. La 
pandemia enfatizo que lo común es un tiempo/espacio a ser creado, 
más acá de una territorialidad disminuida en términos de producción 
y consumo.   

En este contexto volvamos a las políticas de las sensibilidades posible 
de ser reflejada  en otra gramática de la acción  y en otras geometrías 
de los cuerpos, y dese ahí es donde la comunidad, como tiempo 
espacio, adquiere sentido para un nos-otros, que significa 
radicalmente encontrarnos, con los otros, aceptando que somos tú, 
y que ese tú, está interrogado radicalmente por la materialidad de 
ese otro que viene a problematizar justamente que esto que 
estamos, donde estamos y lo que somos, es común, mi aire es común, 
mi sangre es común, por componentes epigenéticas, por rasgos 
actuales y por huellas futuras. 

Se abre así la pregunta por lo generacional, lo generacional es 
epigenético, es el pasado, el presente y el futuro, lo que es común, 
no es algo que va a ser, sino que ya es, lo que sucede es que ahora 
hay algunos que se apropian de lo común y la respuesta concreta que 
tenemos en la pandemia es, nos hemos dado cuenta que hay una 
apropiación unilateral de la energía, el agua, la tierra, el aire y esto es 
lo que no queremos que siga pasando.  

En esta trama vuelve a emerger, entonces un eje central de lo 
contemporáneo: el tú como punto de partida desemboca en la 
politicidad del otro como condición de posibilidad de la comunidad.  

 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
227 

 
 

5.- EL COMUNITARISMO RADICAL COMO HORIZONTE DE 
EXISTENCIA  

El líder por la lucha de los derechos civiles en EEUU, luchador no 
violento y defensor de propuestas comunitarista Martin Luther King, 
jr., sostenia:  

“La gran casa en la que vivimos exige que transformemos este 
vecindario mundial en una hermandad mundial. Juntos debemos 
aprender a vivir como hermanos o juntos nos veremos obligados a 
perecer como tontos. Debemos trabajar apasionada e 
incansablemente para salvar el abismo entre nuestro progreso 
científico y nuestro progreso moral. Uno de los grandes problemas 
de la humanidad es que sufrimos de una pobreza del espíritu que 
contrasta con nuestra abundancia científica y tecnológica. Cuanto 
más ricos nos hemos vuelto materialmente, más pobres nos hemos 
vuelto moral y espiritualmente” (King 2010:181). 

La clave de una propuesta comunitarista es hacer evidente que los 
fantasmas y fantasías que la estructura libidinal del capitalismo 
elabora en torno al poseer, consumir y triunfar son justamente las 
distracciones burocratizadas para que los seres humanos no 
busquemos lo común.  

El comunitarismo radical tiene como características: la aplicación de 
procesos de escucha, la elaboración de silencios, la modificación de 
los ritmos de interacción, la construcciones de voces colectivas, la 
lógica del compartir lo material y la elaboración colectiva de lo 
deseable como horizonte común. 

Lo comunitario comienza en el silencio, en los espacios y momentos 
o en los tiempos/ espacios donde el ego calla y la praxis del tu y el 
nosotros comienza a ser experimentada y expresarse. El silencio es la 
oportunidad para reconocer lo común, para identificar la 
pertenencia, la semejanza y la proximidad; es la actitud de esperar 
que la acción comience como plural. Desde esta perspectiva el 
silencio se constituye en la oportunidad para la acción conjunta, una 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
228 

 
 

acción que se performa junto a otros un hacer con otros. El silencio 
estructural del punto donde se encuentran el yo, el tu y el otro. Es el 
punto de arranque de la energía de la interacción; las comunidades 
escuchan luego existen, porque el silencio es la acción inicial de 
reconocer en la práctica y en la voz del otro unos deseos 
compartidos. 

Es por esto que la acción comunitaria radical puede ser identificada 
como un proceso de escucha en el sentido de una interrelación e 
interacción qué constituye un mensaje compartido, una práctica 
entre varios, una co-vivencia. Escuchar significa dejar pasar al otro 
como expresión de aquello que une, de aquello que liga, de aquello 
que conecta. Es en este contexto que escuchar es el campo de 
aparición de lo que damos por sentado con el otro, de lo que sabemos 
sobre el mundo en interacción. El dar por sentado, el reconocer un 
piso común de entendimiento adviene como resultado de los 
procesos de escucha. En su carácter de proceso la escucha se da en 
el tiempo y a unos tiempos con unos ritmos. 

En el marco que brinda el silencio y la escucha aparece la centralidad 
de los ritmos de interacción, lo comunitario implica elegir qué 
cadencia se seleccionará para la ejecución de la acción. Porque hago 
silencio encuentro en el otro la estructura del deseo compartido a 
través de un proceso de escucha que enmarca la acción. La frecuencia 
la tonalidad y las disposiciones de la interacción estructura 
características particulares de la misma que se despliega en el tiempo 
espacio con una repetición y un sentido que lo transforma en una 
estructura rítmica. Lo comunitario es un ritmo de acción, es un 
movimiento conjunto, es una práctica colectiva y como tal se 
caracteriza por sustentarse en el contenido que de marca el grupo, la 
masa y la multitud ese poliedro versátil donde encontramos lo común 

Lo común entendido radicalmente involucra compartir la producción, 
distribución y reproducción de unas condiciones materiales de vida y 
la elaboración de unos horizontes de comprensión compartidos. Un 
compartir que toma al tú como punto de partida, al nos-otros como 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
229 

 
 

encuentro y haya en la materialidad del otro un eslabón básico para 
construir la politicidad de lo común.  

Para finalizar quiero hacer mías las palabras que escribiera en el siglo 
XIX John Ruskin el economista que luego retomaría Mahatma Gandhi: 

“Deseo cerrar esta serie de documentos introductorios, dejando 
claramente establecido lo siguiente. NO HAY RIQUEZA SINO VIDA. 
Vida, incluyendo todos sus poderes de amor, de alegría y de 
admiración. Ese es el país más rico el que nutre al más grande número 
de seres humanos nobles y felices…” (Ruskin 1872:125 mayúsculas 
en el original).   

 

  



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
230 

 
 

BIBLIOGRAFÍA 

aldwin, J.   (1984) Collected Essays.  The Library of America. USA  
Kalindi; Vinoba (1994) “Moved by love. The memoirs of Vinoba Bhave  Green 

Books. USA  
King, M. L. jr.  (2010) Where Do We Go from Here Chaos or Community? 

Beacon Press. Boston. USA  
Lanza del Vasto.  (1962) Umbral de la vida interior. Paris : Denoël 
Ruskin, J.   (1872) “Unto This Last:” Four Essays On the First Principles on 

Political Economy. John Wiley & Son, New York 
Scribano, A, (2020) Teoría social y políticas de las sensibilidades en tiempos 

de pandemia. ESEditora, Bs As, Argentina 
http://estudiosociologicos.org/portal/teoria-social-y-politicas-de-las-
sensibilidades-de-adrian-scribano/ 

Thomas W.I.  (1927) "The Configurations of Personality," in The 
Unconscious: A Symposium pp. 143-177. New York: Alfred A. Knopf 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
231 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

SEMBLANZA BIOGRÁFICA DE LOS AUTORES 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
232 

 
 

 

 
Juan Duchesne Winter es autor de los libros Plant Theory in 
Amazonian Literature (2019), Invitación al baile del muñeco. 
Máscara, pensamiento y territorio en el Amazonas (2017), Caribe, 
Caribana: cosmografías literarias (2015), La guerrilla narrada: 
acción, acontecimiento, sujeto (2010), Comunismo literario y teorías 
deseantes: inscripciones latinoamericanas (2009), Del príncipe 
moderno al señor barroco: república de la amistad 
en Paradiso, de José Lezama Lima (2008), ‘Equilibrio encimita del 
infierno’: Andrés Caicedo y las utopías del trance (2007), Fugas 
incomunistas(2005), Ciudadano Insano (2001), Política de la 
caricia (1996), Narraciones de testimonio en América Latina (1991) 
y Gotcha (ficción, 2008). Compilador y editor de Hermosos invisibles 
que nos protegen. Antología Wayuu (2015). Sus artículos, publicados 
internacionalmente, giran en torno a los temas de los libros 
mencionados y otros asuntos literarios y políticos. Obtuvo el 
MA de la Universidad de Londres, King’s College y el PhD de la 
Universidad del Estado de Nueva York en Stony Brook. Es profesor e 
investigador de Literatura Latinoamericana en la 
Universidad de Pittsburgh. Dirigió la Revista Iberoamericana y la 
sección de publicaciones del Instituto Internacional de Literatura 
Iberoamericana (IILI). Obtener versiones digitales 
gratis de algunos de sus libros y artículos en http://d-
scholarship.pitt.edu. 

http://d-scholarship.pitt.edu/
http://d-scholarship.pitt.edu/


Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
233 

 
 

 
 
Paola Gramaglia  es Dra. en FILOSOFÍA por la Facultad de Filosofía y 
Humanidades de la Universidad Nacional de Córdoba, Argentina. El 
tema de su tesis: “La encrucijada de la ética y la política en la filosofía 
de la liberación. Investigación sobre la concepción del sujeto ético en 
Enrique Dussel” (2013). Obtuvo el título de MAGISTER EN FILOSOFÍA 
CON MENCIÓN EN FILOSOFÍA POLÍTICA Y AXIOLOGÍA acreditado por 
el Departamento de Postgrado y Pos-título de la Facultad de Filosofía 
y Humanidades de la Universidad de Chile, Chile (2003) el tema de su 
tesis: “La democracia radicalizada en Ernesto Laclau”. Actualmente 
es Profesora adjunta Regular con dedicación exclusiva (A cargo) de la 
cátedra de Filosofía Argentina y latinoamericana en la Escuela de 
Filosofía de la Facultad de Filosofía de la Universidad Nacional de 
Córdoba. Argentina. Dirige el Proyecto de Investigación categoría 
Consolidar: “Interpelaciones críticas a las ciencias sociales y las 
humanidades. Indagaciones desde lo social a lo político en contexto 
locales: plurinacionales, populares-populistas, autonomistas y 
comunitaristas.”  (2018/2022) avalado por Secyt-CIFFYH- UNC.  Es 
fundadora y directora junto con la Dra. Karina Bidaseca de la revista 
Intersticios de la política y la cultura. Intervenciones 
Latinoamericanas. 
http://publicaciones.ffyh.unc.edu.ar/index.php/intersticios/index. 
ISSN 2250-6543. Indexada en Latindex Catálogo. Clacso. MIAR (2012-
2020). Es miembro académico y organizador de las JORNADAS 
INTERCÁTEDRAS DE PENSAMIENTO LATINOAMERICANO desde el año 
2003 y del SIMPOSIO DE FILOSOFÍA LATINOAMERICANA 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
234 

 
 

CONTEMPORÁNEA DESDE 2015. Es autora del libro La encrucijada de 
la ética y la política en Enrique Dussel. Una mirada crítica a la relación 
del filósofo y sus pobres. Colección Cosmópolis. Editorial 
Autodeterminación. La Paz, Bolivia. También publicó La democracia 
radicalizada y lo político en Ernesto Laclau. Serie Estudios Sociales y 
Políticos. Facultad de Filosofía. Universidad Nacional de Córdoba. 
Jorge Sarmiento Editor-Universitas Libros (2008) En re-edición (2014) 
por la Editorial Autodeterminación. La Paz, Bolivia. Ha publicado en 
distintas revistas académicas nacionales e internacionales.  
 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
235 

 
 

 
 
Fred Evans es Profesor Titular en el Departamento de Filosofía y 
Coordinador del Centro de Investigaciones Interpretativas y 
Cualitativas en la Universidad de Duquesne, Pittsburgh, 
Pennsylvania, Estados Unidos. Recibió su doctorado en filosofía de la 
Universidad Stony Brook, después de haber obtenido una maestría 
en psicología de la Universidad de Regina y completar un año de 
trabajo de doctorado en ese campo en Duquesne. Su tesis de filosofía 
fue dirigida por el profesor Edward S. Casey. Es autor singular 
de Public Art and the Fragility of Democracy: An Essay in Political 
Aesthetics (New York:  Columbia University Press, 2019), The 
Multivoiced Body: Society and Communication in the Age of 
Diversity (New York:  Columbia University Press, 2008, 
2011), Psychology and Nihilism: A Genealogical Critique of the 
Computational Model of Mind (Albany, NY: State University of New 
York Press, 1993), y coeditor (con Leonard Lawlor) de Chiasms: 
Merleau-Ponty’s Notion of Flesh (Albany, New York: State University 
of New York Press, 2000). Entre las otras publicaciones de Evans, se 
cuentan numerosos artículos y capítulos de libros sobre pensadores 
continentales que se han interesado en temas relacionados con la 
psicología, la política y la tecnología.  Está escribiendo un nuevo libro 
sobre el cosmopolitanismo. 
 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
236 

 
 

 
 
Isabel Gil Gesto es Directora y docente de la Carrera de Género y 
Desarrollo de la Facultad de Jurisprudencia, Ciencias Políticas y 
Sociales de la Universidad de Cuenca (Ecuador). Feminista. Licenciada 
en Sociología, Ciencias Políticas y de la Administración por la 
Universidad de A Coruña (España), Magister en Género y Desarrollo 
por la Universidad Complutense de Madrid (España) y Especialista en 
Promoción y Gestión de ONGs por la Universidad Complutense de 
Madrid. Posee un doctorado por la Universidad de A Coruña (España) 
en el Programa de Innovación y Equidad en Educación, siendo Premio 
Extraordinario de Doctorado 2017/2018 en el área de educación. 
Asimismo, ha obtenido diferentes reconocimientos en su trayectoria 
académica. 
 

 

 

  



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
237 

 
 

 
 
Luis Herrera Montero es Licenciado en Antropología Aplicada 
(Universidad Politécnica Salesiana, Quito), magíster en nuevas 
tecnologías aplicadas a la educación (Universidad Autónoma de 
Barcelona) y doctor en Artes y Humanidades (Universidad de Jaén). 
Actualmente es miembro y co-coordinador del Grupo de Trabajo 
CLACSO “Territorialidades, espiritualidades y cuerpos” y miembro del 
Grupo de Trabajo Sensibilidades, subjetividades y pobreza. Ha 
participado en diversos eventos académicos de convocatoria 
internacional y ha publicado artículos indexados y textos en 
referencia a temas diversos. En cuanto a su experiencia laboral, ha 
ejercido la docencia en pregrado y posgrado en instituciones a nivel 
nacional e internacional. Fue Director de Carrera de Antropología 
Aplicada en dos períodos 2004-2006 y 2006-2008. Ha ofertado sus 
servicios profesionales en instituciones del sector público: Municipio 
del Distrito Metropolitano de Quito; Petroecuador, en la Jefatura de 
Sociocultural de la Gerencia de Protección Ambiental; Ministerio 
Coordinador de Patrimonio; Instituto Nacional de Patrimonio Cultural 
(INPC); Secretaría de Educación Superior, Ciencia, Tecnología e 
Innovación (SENESCYT); y para la Organización Internacional del 
Trabajo OIT.  Actualmente labora como docente investigador en la 
Facultad de Filosofía, Lenguas y Ciencias de la Educación de la 
Universidad de Cuenca. Entre sus principales publicaciones están: 
Cultura política y crisis civilizatoria (2018). Prácticas chamánicas y 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
238 

 
 

teatralidad. Una experiencia epistémica, etnográfica e intercultural 
(2017). El por cosmopolitismo y la interculturalidad. Territorialización 
y cartografía etnográfica en el parque “El Ejido” | Reflexiones sobre 
experiencias para otra democracia. (2016). Un análisis desde una 
contribución teórico-crítica(2015). Pensamiento crítico desde el 
diálogo epistémico intercultural. (2015)La historia de María Rosario 
Sandovalin, una experiencia epistémica de corporalidad y emotividad 
para el diálogo con el feminismo (2014). La investigación acción 
participación como metodología para temáticas de subjetivación y 
voluntades políticas y ciudadanas (2014) y otras.  
  

http://www.nucleodecidadania.org/revista/index.php/realis/article/view/149
http://www.nucleodecidadania.org/revista/index.php/realis/article/view/149
http://www.nucleodecidadania.org/revista/index.php/realis/article/view/149
https://periodicos.ufpe.br/revistas/realis/article/view/15056
http://www.nucleodecidadania.org/revista/index.php/realis/article/view/149
http://www.relaces.com.ar/index.php/relaces/article/viewArticle/350
http://www.relaces.com.ar/index.php/relaces/article/viewArticle/350
http://www.relaces.com.ar/index.php/relaces/article/viewArticle/350


Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
239 

 
 

 

 
Adrian Scribano es Director del Centro de Investigaciones y Estudios 
Sociológicos CIES (www.estudiosociologicos.com.ar) e Investigador 
Principal del Consejo Nacional de Investigaciones Científicas y 
Técnicas (CONICET) de Argentina en el Instituto de Investigaciones 
Gino Germani, de la Facultad de Ciencias Sociales de la Universidad 
de Buenos Aires. Coordinador del Grupo de Trabajo 26, “Cuerpos y 
Emociones” de la Asociación Latinoamericana de Sociología (ALAS) y 
Vice-presidente del Grupo Temático 08, “Sociedad y Emociones” de 
la Asociación Internacional de Sociología (ISA). También es 
coordinador de la Red Internacional de Sociología de las 
Sensibilidades (RedISS). Ha sido profesor visitante en Université de 
Paris - Paris Diderot; Shanghai International Studies University (SISU) 
University of Cambridge (UK), Durham University (UK), University of 
California, Davis. USA. Universita degli Studi di Milano. Milán. Italia, 
UOC Universitat Oberta de Catalunya, entre otras. Algunos de sus 
libros son “Love as a Collective Action: Latin America, Emotions and 
Interstitial Practices” Routledge UK, 2020, “Politics and Emotions”, 
Studium Press llc, Houston USA, (2017) “Normalization, Enjoyment 
and Bodies/Emotions. Argentine Sensibilities”, Nova Science 
Publishers, NY USA;(2017) “La sociología de las emociones en Carlos 
Marx” Editorial A Contracorriente, Raleigh, NC, USA; (2016) 
 

 

 



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
240 

 
 

PUBLICACIONES: COLECCIÓN CIENCIAS SOCIALES 

https://ces-al.wixsite.com/website 

 

1.- COMPENDIO DE ESTUDIOS SOCIALES SOBRE ECUADOR de VV. AA. (2019). 

2.- PROVINCIA DE EL ORO: Anuario de fiestas de Rodrigo Murillo Carrión (2019). 

3.- ENTRE CANARIAS Y ECUADOR de José Manuel Castellano Gil (2019). 

4.- LA CULTURA DEL MAÍZ. SARAMAMA. Lenguaje, saberes e identidad en la comarca 
azuayo-cañari de Carlos Álvarez Pazos (2019). 

5.- CUADERNO DE PRÁCTICAS DE PSICOLOGÍA DE LA EDUCACIÓN. Grados de 
Magisterio (Infantil y Primaria) de Camino Álvarez Fidalgo, Ginesa López Crespo 
y José Martín-Albo Luca (2019). 

6.- CRÓNICAS INTERCULTURALES de Brígida San Martín García, Edgar Cordero Coellar 
y Lorena Álvarez León (2019). 

7.- PROCEOS DE MUNDIALIZACIÓN coordinado por Pedro A. Carretero Poblete, 
Arturo Luque González y Ramón Rueda López (2019). 

8.- INDICADORES SOBRE ACTIVIDADES CULTURALES DE LOS ESTUDIANTES DE 
EDUCACIÓN DE LA UNIVERSIDAD NACIONAL DE COSTA RICA. Volumen I: 
Actividades culturales de José Manuel Castellano Gil (2019). 

9.- GESTIÓN CULTURAL ALTERNATIVA. Reflexiones para su ejercicio de Ramiro Caiza 
(2020). 

10.- EPISTEMOLOGÍA ANDINA coordinado por Pedro A. Carretero Poblete y Jennifer 
M. Loaiza Peñafiel (2020). 

11.- ASÍ NOS CONTARON LA HISTORIA DE ESMERALDAS de Manuel Ferrer Muñoz 
(2020). 

12.- TEJIENDO REDES, CONSTRUYENDO PUENTES de Arturo Luque González (2020). 

13.- LECTURA Y EDUCACIÓN LITERARIA: Aproximaciones, prácticas y reflexiones, 
Coordinado por Genoveva Ponce Naranjo y Aldo Ocampo González (2020). 

14.- ¿QUIÉNES SON LOS POBRES ECUATORIANOS POR INGRESOS? UNA MIRADA A 
TRAVÉS DE LA EDUCACIÓN de Efstathios Stefos (2020). 

15.- EL DERECHO A LA SEGURIDAD SOCIAL Y EL PRINCIPIO DE SOLIDARIDAD EN 
ECUADOR de Claudia Sánchez Vera (2020). 

16.- DE LO RURAL A LO URBANO EN ECUADOR, coordinador por Pedro A. Carretero 
Poblete, Franklin R. Quishpi Choto y Luis A. Quevedo Báez (2020). 

https://ces-al.wixsite.com/website
https://drive.google.com/file/d/1Vkez7-BW-nzoaIr4cekWjNvpsEh-E89C/view
https://drive.google.com/file/d/1orMI4nnruhD3CFyd3cellWEAe12jmwNX/view
https://drive.google.com/file/d/1eRULdo82LjUn2mKzG7H06ySFkOA7nncS/view
https://drive.google.com/file/d/12G-2AE5ZMgj7EgkgDQ124ZO8UjUjpvlU/view
https://drive.google.com/file/d/1Q-WzlbVRbF0AR_oe9qwK73Nyr9t7gHbO/view
https://drive.google.com/file/d/1lznOr_x89JFvzsfrokcO44rz2Mx3NF_5/view
https://drive.google.com/file/d/1UYv7RYiTTgKLLuTgOItQyLQbKjvxE-ZW/view
https://drive.google.com/file/d/1r6P2oFGEbpozOBZoqR2j6aJA13qHRjts/view
https://drive.google.com/file/d/1m3DWWrcq2SdXwGk4UyHCxYVFedj1nvu0/view
https://drive.google.com/file/d/1MU8uy9LLQ_gs5gzB7-CK_sMQoKfVbTEH/view
https://drive.google.com/file/d/1M_T8l9yugUhx6xKTN6tWpAPa2z1TDi1I/view
https://drive.google.com/file/d/1a_VDTJ-LugnPMk_h2g89bWM7yxrit5JC/view
https://drive.google.com/file/d/1a_VDTJ-LugnPMk_h2g89bWM7yxrit5JC/view


Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
241 

 
 

17.- TERRITORIO Y PATRIMONIO, Coordinado por Rosa Campillo e Irina Godoy 
(2020). 

18.- TESTIMONIOS, VIVENCIAS, REFLEXIONES E IMÁGENES EN TIEMPOS DE COVID-
19: Ecuador, Tenerife, Málaga y Roma, coordinado por José Manuel Castellano y 
Genoveva Ponce Naranjo (2020). 

19.- TRANSFORMACIÓN DEL PAISAJE URBANO DE RIOBAMBA (1900-2018) de 
Estebán W. Bravo Carrión, Ana L. Cerda Obregón y Fredy M. Ruis Ortiz (2020). 

20.- COSMOPOLÍTICA, DEMOCRACIA, GOBERNANZA Y UTOPÍA, coordinado por Luis 
Herrera Montero y prólogo de Adrián Scribano (2020). 

 

PRÓXIMAS PUBLICACIONES 

21.- PELEAR CON LOS RECUERDOS. Historia de vida de una emigrante colombiana a 
Ecuador de Marcela Ulloa Pineda y José Manuel Castellano (2020). 

 

  



Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
242 

 
 

 
PUBLICACIONES COLECCIÓN TALLER LITERARIO 

https://ces-al.wixsite.com/website 

 

1. POEMARIO de Edisson Cajilima Márquez, con prólogo de Francisco Viña (2019). 

2. SÁBANAS RESUCITADAS de Juan Fernando Auquilla Díaz, con prólogo de Catalina 
Sojos (2019). 

3. MISCELÁNEAS DE VOCES JÓVENES de VV.AA., con prólogo de Juan Almagro 
Lominchar (2019). 

4. SUPERNOVA de Francisco Carrasco Ávila, con prólogo de Jorge Dávila Vázquez 
(2019). 

5. EL ÁRBOL DE CARAMELOS de David M. Sequera (2020). 

6. QUEJAS DESDE LA LÍNEA IMAGINARIA de Claudia Neira Rodas, con José Manuel 
Camacho Delgado (2020). 

7. KILLKANA: Relatos de jóvenes ecuatorianos, Coordinador por David Sequera 
(2020). 

8. VOLVER A CASA de Manuel Ferrer Muñoz con prólogo de Catalina Sojos (2020). 

9. POEMAS ENTRE ORILLAS de VV.AA. (2020)- 

  

https://ces-al.wixsite.com/website
https://drive.google.com/file/d/1TtPAD4sU5Ge968mvHpoQOx9ql9HIhsuE/view
https://drive.google.com/file/d/1Mv7nXQpWw5MTNEq7H-XGgTRDBEOTh4Wg/view
https://drive.google.com/file/d/1G0s50EMREsuHwr6g2lL0xtlIxQwntPvJ/view
https://drive.google.com/file/d/11A75G5Yk-6B_LkSbtWnKhvEHmCWm8lh5/view
https://drive.google.com/file/d/10gR7wLmFtNZdTbBti60J8b5Po58jVklr/view


Cosmopolítica, democracia, gobernanza y utopía                                            Ed. CES-Al 

 
243 

 
 

 
  

 
 
 

 


